Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer
Autor: Riatsch, Cla

Kapitel: 7: Schluss

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

7
Schluss




Pudara eu ma verer avuonda quista val ingi¢ ch'eu sun nat, ingio
chi han vivi tuot meis vegls? (Peer 1961:13)

Werde ich mich je sattsehen kénnen an diesem Tal, in dem ich
geboren bin, in dem meine Alten gelebt haben?

Diese rhetorische Frage aus Daman da chatscha (Jagdmorgen, 1961)
liesse sich nach den besprochenen Gedichten auch an die Lyrik
von Andri Peer richten, fiir die es in Sachen Engadin-Thema keine
Sattigung zu geben scheint. Dies liegt allerdings nicht nur an den
natiirlichen Schonheiten des Bergtals, die sich, wie alle Schénheit der
Natur, der Versprachlichung entziehen und damit zu immer neuen
Versuchen anstacheln. Es liegt auch an der Suche nach der fiir das
dichterische Schaffen als primar und vital stilisierten Verbindung
zwischen dem eigenen Gedachtnis und den Stimmen der Natur,
aus denen «die Alten» sprechen, von den unmittelbaren Vorfahren
bis zu den Bewohnern prahistorischer Hohlen. Die Verbindung
zwischen den Naturstimmen des Engadins und dem «tiefen» Ge-
dachtnis im eigenen Korper ist die Analogie zwischen Wasser und
Blut: das Rauschen der Wasseradern einer als Kérper figurierten
Landschaft entspricht dem Rauschen des Bluts im inneren Ohr des
Dichters, «illa not / cotschen s-chiira da l'udida», «in der dunkelro-
ten / Nacht des Gehors», wie es in Larschs vidvart I'En (1955, v. 15f.)
heisst. Diese Analogie miindet in genuin mythische Figurationen wie
diejenigen der Larchen und des Inns, die als einzige die zuriickkeh-
renden toten Ahnen erkennen und begriissen. Der letzte, der noch
ihre Namen sagen kann, ist der Inn mit seiner Riesenstimme: «e
I’En cun sa vusch da gigant / savara amo dir vos nom» (ibid. v. 72f.).
Als sein Vertreter spricht der Dichter, der die Botschaft der natiirli-
chen Stimme fiir die weniger Hellhorigen zu tibersetzen versucht.
Zwischen dem zeitlos Mythischen der Natur, dem auch die mythi-
sierte Prahistorie einverleibt wird, und dem aktuellen historisch-
kulturellen Bezug gibt es Zwischenstufen. Ein Beispiel dafiir sind die
Flurnamen, von denen es in Daman da chatscha heisst, man brau-
che sie nur aneinanderzureihen, um ein Gedicht zu erhalten. Diese

172



Flurnamen sind zwar Zeugen eines sprachlichen Zugriffs auf die
Natur und damit historisch-kultureller Art, sie sind aber nicht mehr
transparent, werden zum reinen Laut des Unverstdndlichen und
Magischen, erscheinen «sco tarablas invliidadas», «wie vergessene
Sagen» (cfr. Peer 1961:15). Ein weiteres Beispiel fiir eine solche Zwi-
schenstufe ist der Topos des Dichters als Méher, der Dichtung als
Pflanze, die der Boden des Tals hervorgebracht hat. Der mit einer
klingenden, glitzernden Sense im taufrischen Gras eines Sommer-
morgens arbeitende Méaher ist zwar eine historische Figur, was sich
nicht zuletzt darin zeigt, dass er mittlerweile verschwunden ist. Der
elementare Charakter seiner Arbeit und seines Werkzeugs und die
jahrhundertealte Figuration des Todes als «Sensemann» verleihen
diesem Maiher jedoch die Zeitlosigkeit einer mythologischen Figur.
Dies zeigt sich in Daman d’insta (1955), dessen Referenzen sich in
nichts von den prahistorischen von Larschs vidvart 'En (1955) unter-
scheiden.

Ob positiv oder negativ besetzt, es bleibt die als Dichters Schicksal
angenommene Notwendigkeit, die Sprache der eigenen Poesie aus
der Natursprache des Bergtals und aus der Rede seiner lebenden und
vor allem seiner toten Bewohner zu entwickeln. Eine unmittelbare
Auswirkung der Atmosphéare des Engadins auf die Ethik wie die
Asthetik des kiinstlerischen Schaffens ist fiir den jungen Andri Peer
Gegenstand tibertriebener Hoffnungen und entsprechender Erniich-
terungen. Dies belegt ein Brief an Cla Biert (wahrscheinlich) aus dem
Jahr 1948, in dem sich Andri Peer als «ratta citadina, als «stadtische
Ratte», bezeichnet, die den Engadiner Winter vermisst:

[...] quella gliim, quellas austeras lingias e las culuors in quell’al-
bur usché piiras. I'm para adiina cha quella cuntrada stossa inspi-
rar, stopcha dar in bocca ils drets pleds, stopcha render vardaivel,
simpel quel chi t'illa guarda. Eu n’ha bain stuvii verer chi nun ais
usché. Una cuntrada nu piirifichescha tuot ils umans, ella t'ils mo-
dellescha, s-chalpna tenor sas costas e sias gondas e seis flims e
seis cresch mo nu leva l'ipocrisia e la terribla stiifchantiim dal raz
uman. Dasper la maisa ingio cha Nietzsche scrivet il Zarathustra

173



legian ils noss «Konig der Bernina» e crajan ad ina Engiadina
(gloriusa?) chi méa nun ha existii™.

[...] dieses Licht, diese strengen Linien, und die in diesem Weiss
so reinen Farben. Es scheint mir immer, diese Gegend miisse in-
spirieren, miisse einem die richtigen Worte in den Mund legen,
miisse denjenigen, der sie betrachtet, wahrhaftig und einfach
werden lassen. Ich habe wohl einsehen miissen, dass dies nicht
so ist. Eine Gegend lautert nicht alle Menschen, sie modelliert und
schnitzt sie zwar nach ihren Abhédngen, Gerollhalden, ihren Fliis-
sen und ihrer Gestalt, aber die Heuchelei und den schrecklichen
Uberdruss der menschlichen Rasse hebt sie nicht auf. Neben
dem Tisch, an dem Nietzsche den Zarathustra schrieb, lesen die
Unsrigen den «Konig der Bernina» und glauben an ein (glorioses?)
Engadin, das es nie gegeben hat]

Die Einsicht, dass die ethisch und &asthetisch lauternde Wirkung
des Engadins ihre Grenzen hat, ist nicht nur erniichternd, denn sie
macht die bedeutsame Einschrankung, dass eine Gegend «nicht alle
Menschen» ldautern kann. Fiir wenige Auserwdhlte scheinen ent-
sprechende Hoffnungen also weiterhin berechtigt. Ob diese Weni-
gen von allgemeinen, die ganze «menschliche Rasse» betreffenden
Dekadenzsymptomen wie «Heuchelei» und «Uberdruss» verschont
bleiben, ist nicht zu entscheiden, klar ist nur, dass sie sich ihr Enga-
din-Bild nicht von Christoph Heers entsprechender Verkldarung im
Konig der Bernina bestimmen lassen. Diese Verkldrung ist so umris-
sen, dass sie sich zugleich als elementare Definition von Kitsch und
literarischer Trivialitat lesen lasst: es ist die historisierende Verfal-
schung, die dem Leser «ein (glorioses?) Engadin, das es nie gegeben
hat», vorgaukelt. Ob der als Gegenpart von Heer genannte Nietzsche
ein gutes Beispiel fiir eine nicht verkldrende Sicht aufs Engadin ist,
bleibt allerdings fraglich. Andri Peers eigene Sicht ist zwar, im Ge-
gensatz zu derjenigen Nietzsches, auch historisch und volkskund-
lich interessiert und damit realistischer und niichterner; frei von
Verklarung ist aber auch sie nicht, am wenigsten in den poetischen

174



Texten. So kénnte man sich beispielsweise fragen, ob der epische
Teil von Larschs vidvart 'En nicht ebenfalls ein Engadin entwirft,
«das es nie gegeben hat»; ob das geheimnisumwitterte Raunen der
«ratischen Sybille» aus Furnatsch nicht ein prahistorisches Engadin
verklart, das es ebensowenig gegeben hat. Die Suggestiviragen sollen
die Unterschiede nicht verwischen. Gegeniiber Heer will sich And-
ri Peer, wie fast alle seine Zeitgenossen, zunachst als Einheimischer
abgrenzen, der das Engadin nicht nur durch die grossen Fenster der
Hotelhallen von St. Moritz und von der Seepromenade her gesehen
hat. Dem deutschschweizer Schriftsteller gegeniiber wird ein histo-
risches und ethnologisches Deutungsmonopol beansprucht. Nietz-
sches Blick ist ebenfalls dusserst selektiv, der grosse Seher hat aber
eher den griechischen (und den eigenen) Mythos vor Augen als die
Realitat oder die Geschichte des Tals, sein sprachlich-dsthetischer
Duktus ist derjenige einer Hochkultur, die nichts so heftig stilisiert,
wie ihre Distanz zum Populédren und allgemein Verstandlichen. In
den immer wieder dokumentierten Augenblicken von Verbitterung
gegen die «Unsrigen», die in ihrer Biederkeit den Sohn ihres Tals ver-
kennen und geringschéatzen, greift Andri Peer gerne auf die Figur des
Nietzscheschen Propheten zuriick, den man erst lange nach seinem
Tod allmihlich verstehen wird. Uber Zuriickweisung oder Aneig-
nung einer Aussensicht aufs Engadin entscheidet die Asthetik ihrer
sprachlichen Ausformung: Wer von aussen kommt, soll das Engadin
nicht trivialisierend verklaren; hat er allerdings grosse Mythen in
grossen Texten zu bieten, werden ihm auch evidente Verklarungen
gerne abgekauft.

Auf der Fahigkeit, die sinntrachtigen Stimmen der Natur zu horen,
griundet ein selektiver Gestus, der die Unempfindlichen ausschliesst.
Seine einfachste und radikalste Form sind die Anfangsverse von Fur-
natsch: «Amo scha tii sast tadlar / Resuna la bocca dal grip», «Noch
tont wenn du zu horen weisst / Der Felsenmund» (1960, v. 1f.). Diese
Ausgrenzung der Unempfindlichen stiftet die Gemeinschaft der we-
nigen Hellhorigen, ihre Sensibilitat wird bestatigt und gefeiert. Was
die Initiierten seitens der Natur horen, der erlauschte und erahnte
Inhalt der Stimmen von Wind und Wasser, ist nicht wiederzugeben,

175



und so bleibt die geschéarfte Aufmerksamkeit fiir das, was seitens der
Kunst zu horen ist. Die Hellhérigen sollen die Leser sein, die eigentli-
che Initiationsprobe ist die Lektiire des poetischen Textes. Seine &s-
thetische Motivation, seine Art, die Naturstimmen zu evozieren und
zu imitieren, sein Sinn fiir das Unsagbare ist, vom ideologischen Ide-
endiskurs abgesehen, der eigentliche Inhalt des in die Welt gesetzten
Geheimnisses.

In der Literaturkritik wird die Unvereinbarkeit von dsthetischer
Qualitit und Stereotypie hiufig einfach vorausgesetzt. Asthetisch
wertvolle Texte wiirden Stereotypien reflektieren, aufbrechen, un-
terlaufen, ihre falsche Affirmation und ihr verdachtiges Ressenti-
ment kritisch befragen. Die Folge dieses kritischen Stereotyps ist die
Tabuisierung der poetischen Landschaftsidylle, die schnell der Aus-
blendung und Verlogenheit als Indizien des Kitschs bezichtigt wird.
Im Corpus der Engadin-Gedichte Andri Peers finden sich auch Idyl-
len, welche die wilde Schonheit eines zeitlosen, solaren Hochtals fei-
ern. In diesen Idyllen, wie Daman d’insta (1955) oder Stad engiadinaisa
(1960), sind auch Postkarten-Motive zu finden, die sich aber durch die
Kiithnheit ihrer sprachlichen Figuren, in erster Linie Metaphern und
Synésthesien, dem Automatismus der Reproduktion entziehen. Die
asthetische Qualitat dieser Gedichte hangt nicht an der Subversion
affirmativer Inhalte, sondern an der Erneuerung ihrer formalen Ar-
tikulation. Diese Erneuerung ergibt sich haufig aus der Kombination
und Transformation von Elementen aus verschiedenen literarischen
Referenztexten und kulturellen Traditionen, populdren einheimi-
schen, wie prominenten fremden. Die Kiihnheit der Verbindungen
einer nicht-parodistischen «transformation sérieuse» (Genette) der
Inventare zeigt sich an der sprachlich-stilistischen Oberfldche auch
im Bereich der Register, wo etwa Archaismus und Neologismus, ge-
bildetes Lehnwort und populédr-expressiver Ausdruck wirkungsvoll
aufeinanderprallen.

Der wirksamste Schutz vor Verkldrung ist die Ersetzung nattirli-
cher und archaischer Referenzen durch zivilisatorische zeitgenssi-
scher oder wenigstens neuzeitlicher Provenienz. Das St. Moritz der
Zwischensaison mit seinen gespenstischen Gassen und Hotelhallen

176



ist ein gutes Beispiel fiir dieses typisch moderne Anti-Idyll, des-
sen herabsetzende Tendenz in den «marenghins in salv» (v. 17), den
«Goldtalern im Schrankn», gipfelt. Die realistische Gegenrede ist aber
auch hier nicht durchgehend, die historische «stagiun morta» wird
zur allegorischen Todes-Szenerie, die Bedrohung geht von einer ti-
tanischen oder zoomorphen Landschaft aus, vom See als «lama da
marmel» (v. 2), als «kMarmorklinge am Berg», vom lauernden Wald des
Schlusses mit seinen «lenguas blauas» (v. 31), seinen «blauen Zungen»
(v. 30). Dass die Licht-Allegorie von Stagiun morta, die Sonne, die ihr
Weiss aus Kriigen tiber die Schultern des April schiittet (cfr. v. 3ff.), in
einen hymnischen Essay wie Denke ich ans Engadin ... (1968) iiber-
nommen wird, zeigt, dass auch die deutlichste Anti-Idylle noch Ele-
mente enthalt, die zur poetischen Feier des Hochtals taugen.

Die zeitlos-mythische Figuration der Natur und ihrer lyrischen Ur-
Sprache ist zwar fiir sich grundsatzlich idyllisch, sie kennt aber visio-
nare Verbindungen zur ndaheren Vergangenheit, zur Gegenwart und
Zukunft, die im Zeichen von Schuld und tragischem Missverstand-
nis stehen. So erkennt das ausverkaufte Engadin der Zukunft die als
Geister zuriickkehrenden toten Ahnen nicht mehr. Thre Riickkehr ist
eine Heimsuchung der Nachkommen, die mit der peinlichen Frage
nach dem Umgang mit ihrem Erbe konfrontiert werden. Der einzige,
der die Ahnen erkennt und ihre Namen noch sagen kann, ist der Inn,
der letzte treue Garant von Kontinuitat. Als solcher ist er auch befugt,
die unausgesprochene Frage zu stellen, die am Schluss von Retuorn
(1975) unbeantwortet bleibt: «E tii / che respuondast / a I'En?», «Und
du / was antwortest du / dem Inn?» (1975, v. 10ff.). Diese peinliche
Frage bedrdngt den Emigranten der Nachkriegszeit, der nicht selten
zum Luxus-Emigranten oder gar zum Verrater gestempelt wird, der
aber auch an Schuldgefiihlen leidet, die mit seinen eigenen Vorstel-
lungen seiner kulturellen Mission zusammenhdngen. Unter diesen
Vorzeichen steht eine lyrische Rede, die deshalb von diesem Tal
«nicht genug bekommen kann», weil sie unfdhig ist, die immer neu
sich aufladenden Schuldgefiihle zu bannen. Damit stehen die Enga-
din-Gedichte Andri Peers grundsatzlich im Spannungsfeld zwischen
Idyll und Anti-Idyll, zwischen Sehnsucht und Schuld, Heimweh und

177



Leiden an einer Heimat, die den «verlorenen Sohn» missversteht, ab-
lehnt und mit Vorwiirfen eindeckt. Aus dieser Spannung erklart sich
auch die von den anklagenden Stimmen von Intschertezza (198s) er-
hobene Forderung nach einer poetischen Arbeit am Wort, «bis es den
Klang / des alten Romanisch hat / das wir verstehen», «fin ch’el ha
il cling / dal veider rumantsch / nus inclegiain» (v. 16f). Die «Riick-
kehr» zu den Urspriingen im Sprachlich-Asthetischen wird hier zur
symbolischen Wiedergutmachung der versaumten Riickkehr des
Ausgewanderten. Die «intschertezza», die Ungewissheit, mag qua-
lend sein, im Poetischen bewahrt sie die Engadin-Gedichte vor ober-
flachlicher Idyllisierung und epigonaler Verkldrung.

178



	Schluss

