
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer

Autor: Riatsch, Clà

Kapitel: 7: Schluss

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7-

Schluss



Pudarà eu mâ verer avuonda quista val ingiô ch'eu sun nat, ingio
chi han vivü tuot meis vegls? (Peer 1961:13)

Werde ich mich je sattsehen können an diesem Tal, in dem ich

geboren bin, in dem meine Alten gelebt haben?

Diese rhetorische Frage aus Daman da chatscha (Jagdmorgen, 1961)

liesse sich nach den besprochenen Gedichten auch an die Lyrik
von Andri Peer richten, für die es in Sachen Engadin-Thema keine

Sättigung zu geben scheint. Dies liegt allerdings nicht nur an den

natürlichen Schönheiten des Bergtals, die sich, wie alle Schönheit der

Natur, der Versprachlichung entziehen und damit zu immer neuen
Versuchen anstacheln. Es liegt auch an der Suche nach der für das

dichterische Schaffen als primär und vital stilisierten Verbindung
zwischen dem eigenen Gedächtnis und den Stimmen der Natur,

aus denen «die Alten» sprechen, von den unmittelbaren Vorfahren
bis zu den Bewohnern prähistorischer Höhlen. Die Verbindung
zwischen den Naturstimmen des Engadins und dem «tiefen»
Gedächtnis im eigenen Körper ist die Analogie zwischen Wasser und
Blut: das Rauschen der Wasseradern einer als Körper figurierten
Landschaft entspricht dem Rauschen des Bluts im inneren Ohr des

Dichters, «illa not / cotschen s-chüra da l'udida», «in der dunkelroten

/ Nacht des Gehörs», wie es in Lorschs vidvart l'En (1955, v. 15L)

heisst. Diese Analogie mündet in genuin mythische Figurationen wie
diejenigen der Lärchen und des Inns, die als einzige die zurückkehrenden

toten Ahnen erkennen und begrüssen. Der letzte, der noch
ihre Namen sagen kann, ist der Inn mit seiner Riesenstimme: «e

l'En cun sa vusch da gigant / savarà amo dir vos nom» (ibid. v. 72L).

Als sein Vertreter spricht der Dichter, der die Botschaft der natürlichen

Stimme für die weniger Hellhörigen zu übersetzen versucht.

Zwischen dem zeitlos Mythischen der Natur, dem auch die mythi-
sierte Prähistorie einverleibt wird, und dem aktuellen
historischkulturellen Bezug gibt es Zwischenstufen. Ein Beispiel dafür sind die

Flurnamen, von denen es in Daman da chatscha heisst, man brauche

sie nur aneinanderzureihen, um ein Gedicht zu erhalten. Diese

172



Flurnamen sind zwar Zeugen eines sprachlichen Zugriffs auf die

Natur und damit historisch-kultureller Art, sie sind aber nicht mehr

transparent, werden zum reinen Laut des Unverständlichen und

Magischen, erscheinen «sco tarablas invlüdadas», «wie vergessene
Sagen» (cfr. Peer 1961:15). Ein weiteres Beispiel für eine solche

Zwischenstufe ist der Topos des Dichters als Mäher, der Dichtung als

Pflanze, die der Boden des Tals hervorgebracht hat. Der mit einer

klingenden, glitzernden Sense im taufrischen Gras eines Sommermorgens

arbeitende Mäher ist zwar eine historische Figur, was sich

nicht zuletzt darin zeigt, dass er mittlerweile verschwunden ist. Der

elementare Charakter seiner Arbeit und seines Werkzeugs und die

jahrhundertealte Figuration des Todes als «Sensemann» verleihen
diesem Mäher jedoch die Zeitlosigkeit einer mythologischen Figur.
Dies zeigt sich in Daman d'instà (1955), dessen Referenzen sich in
nichts von den prähistorischen von Lorschs vidvart l'En (1955)

unterscheiden.

Ob positiv oder negativ besetzt, es bleibt die als Dichters Schicksal

angenommene Notwendigkeit, die Sprache der eigenen Poesie aus

der Natursprache des Bergtals und aus der Rede seiner lebenden und

vor allem seiner toten Bewohner zu entwickeln. Eine unmittelbare

Auswirkung der Atmosphäre des Engadins auf die Ethik wie die

Ästhetik des künstlerischen Schaffens ist für den jungen Andri Peer

Gegenstand übertriebener Hoffnungen und entsprechender
Ernüchterungen. Dies belegt ein Brief an Cla Biert (wahrscheinlich) aus dem

Jahr 1948, in dem sich Andri Peer als «ratta citadina», als «städtische

Ratte», bezeichnet, die den Engadiner Winter vermisst:

[...] quella glüm, quellas austeras lingias e las culuors in quell'al-
bur uschè püras. I'm para adüna cha quella cuntrada stossa inspi-

rar, stopcha dar in bocca ils drets pleds, stopcha render vardaivel,

simpel quel chi t'illa guarda. Eu n'ha bain stuvü verer chi nun ais

uschè. Üna cuntrada nu pürifichescha tuot ils umans, ella t'ils mo-
dellescha, s-chalpna tenor sas costas e sias gondas e seis flüms e

seis cresch mo nu leva l'ipocrisia e la terribla stüfchantüm dal raz

uman. Dasper la maisa ingio cha Nietzsche scrivet il Zarathustra

173



legian ils noss «König der Bernina» e crajan ad üna Engiadina

(gloriusa?) chi mâ nun ha existü2'4.

[...] dieses Licht, diese strengen Linien, und die in diesem Weiss

so reinen Farben. Es scheint mir immer, diese Gegend müsse

inspirieren, müsse einem die richtigen Worte in den Mund legen,

müsse denjenigen, der sie betrachtet, wahrhaftig und einfach

werden lassen. Ich habe wohl einsehen müssen, dass dies nicht
so ist. Eine Gegend läutert nicht alle Menschen, sie modelliert und
schnitzt sie zwar nach ihren Abhängen, Geröllhalden, ihren Flüssen

und ihrer Gestalt, aber die Heuchelei und den schrecklichen
Überdruss der menschlichen Rasse hebt sie nicht auf. Neben

dem Tisch, an dem Nietzsche den Zarathustra schrieb, lesen die

Unsrigen den «König der Bernina» und glauben an ein (glorioses?)

Engadin, das es nie gegeben hat.]

Die Einsicht, dass die ethisch und ästhetisch läuternde Wirkung
des Engadins ihre Grenzen hat, ist nicht nur ernüchternd, denn sie

macht die bedeutsame Einschränkung, dass eine Gegend «nicht alle

Menschen» läutern kann. Für wenige Auserwählte scheinen

entsprechende Hoffnungen also weiterhin berechtigt. Ob diese Wenigen

von allgemeinen, die ganze «menschliche Rasse» betreffenden

Dekadenzsymptomen wie «Heuchelei» und «Überdruss» verschont

bleiben, ist nicht zu entscheiden, klar ist nur, dass sie sich ihr Enga-

din-Bild nicht von Christoph Heers entsprechender Verklärung im
König der Bernina bestimmen lassen. Diese Verklärung ist so umrissen,

dass sie sich zugleich als elementare Definition von Kitsch und
literarischer Trivialität lesen lässt: es ist die historisierende
Verfälschung, die dem Leser «ein (glorioses?) Engadin, das es nie gegeben

hat», vorgaukelt. Ob der als Gegenpart von Heer genannte Nietzsche

ein gutes Beispiel für eine nicht verklärende Sicht aufs Engadin ist,

bleibt allerdings fraglich. Andri Peers eigene Sicht ist zwar, im
Gegensatz zu derjenigen Nietzsches, auch historisch und volkskundlich

interessiert und damit realistischer und nüchterner; frei von
Verklärung ist aber auch sie nicht, am wenigsten in den poetischen

174



Texten. So könnte man sich beispielsweise fragen, ob der epische
Teil von Larschs vidvart I'En nicht ebenfalls ein Engadin entwirft,
«das es nie gegeben hat»; ob das geheimnisumwitterte Raunen der

«rätischen Sybille» aus Furnatsch nicht ein prähistorisches Engadin

verklärt, das es ebensowenig gegeben hat. Die Suggestivfragen sollen

die Unterschiede nicht verwischen. Gegenüber Heer will sich And-

ri Peer, wie fast alle seine Zeitgenossen, zunächst als Einheimischer

abgrenzen, der das Engadin nicht nur durch die grossen Fenster der

Hotelhallen von St. Moritz und von der Seepromenade her gesehen

hat. Dem deutschschweizer Schriftsteller gegenüber wird ein
historisches und ethnologisches Deutungsmonopol beansprucht. Nietzsches

Blick ist ebenfalls äusserst selektiv, der grosse Seher hat aber

eher den griechischen (und den eigenen) Mythos vor Augen als die

Realität oder die Geschichte des Tals, sein sprachlich-ästhetischer
Duktus ist derjenige einer Hochkultur, die nichts so heftig stilisiert,
wie ihre Distanz zum Populären und allgemein Verständlichen. In

den immer wieder dokumentierten Augenblicken von Verbitterung

gegen die «Unsrigen», die in ihrer Biederkeit den Sohn ihres Tals

verkennen und geringschätzen, greift Andri Peer gerne auf die Figur des

Nietzscheschen Propheten zurück, den man erst lange nach seinem

Tod allmählich verstehen wird. Über Zurückweisung oder Aneignung

einer Aussensicht aufs Engadin entscheidet die Ästhetik ihrer
sprachlichen Ausformung: Wer von aussen kommt, soll das Engadin
nicht trivialisierend verklären; hat er allerdings grosse Mythen in

grossen Texten zu bieten, werden ihm auch evidente Verklärungen

gerne abgekauft.
Auf der Fähigkeit, die sinnträchtigen Stimmen der Natur zu hören,

gründet ein selektiver Gestus, der die Unempfindlichen ausschliesst.

Seine einfachste und radikalste Form sind die Anfangsverse von
Furnatsch: «Arno scha tü sast tadlar / Resuna la bocca dal grip», «Noch

tönt wenn du zu hören weisst / Der Felsenmund» (i960, v. if.). Diese

Ausgrenzung der Unempfindlichen stiftet die Gemeinschaft der

wenigen Hellhörigen, ihre Sensibilität wird bestätigt und gefeiert. Was

die Initiierten seitens der Natur hören, der erlauschte und erahnte

Inhalt der Stimmen von Wind und Wasser, ist nicht wiederzugeben,

175



und so bleibt die geschärfte Aufmerksamkeit für das, was seitens der

Kunst zu hören ist. Die Hellhörigen sollen die Leser sein, die eigentliche

Initiationsprobe ist die Lektüre des poetischen Textes. Seine

ästhetische Motivation, seine Art, die Naturstimmen zu evozieren und

zu imitieren, sein Sinn für das Unsagbare ist, vom ideologischen
Ideendiskurs abgesehen, der eigentliche Inhalt des in die Welt gesetzten
Geheimnisses.

In der Literaturkritik wird die Unvereinbarkeit von ästhetischer

Qualität und Stereotypie häufig einfach vorausgesetzt. Ästhetisch

wertvolle Texte würden Stereotypien reflektieren, aufbrechen,
unterlaufen, ihre falsche Affirmation und ihr verdächtiges Ressentiment

kritisch befragen. Die Folge dieses kritischen Stereotyps ist die

Tabuisierung der poetischen Landschaftsidylle, die schnell der

Ausblendung und Verlogenheit als Indizien des Kitschs bezichtigt wird.
Im Corpus der Engadin-Gedichte Andri Peers finden sich auch Idyllen,

welche die wilde Schönheit eines zeitlosen, solaren Hochtals

feiern. In diesen Idyllen, wie Daman d'instà (1955) oder Stad engiadinaisa

(ig6o), sind auch Postkarten-Motive zu finden, die sich aber durch die

Kühnheit ihrer sprachlichen Figuren, in erster Linie Metaphern und

Synästhesien, dem Automatismus der Reproduktion entziehen. Die

ästhetische Qualität dieser Gedichte hängt nicht an der Subversion

affirmativer Inhalte, sondern an der Erneuerung ihrer formalen
Artikulation. Diese Erneuerung ergibt sich häufig aus der Kombination
und Transformation von Elementen aus verschiedenen literarischen
Referenztexten und kulturellen Traditionen, populären einheimischen,

wie prominenten fremden. Die Kühnheit der Verbindungen
einer nicht-parodistischen «transformation sérieuse» (Genette) der

Inventare zeigt sich an der sprachlich-stilistischen Oberfläche auch

im Bereich der Register, wo etwa Archaismus und Neologismus,
gebildetes Lehnwort und populär-expressiver Ausdruck wirkungsvoll
aufeinanderprallen.

Der wirksamste Schutz vor Verklärung ist die Ersetzung natürlicher

und archaischer Referenzen durch zivilisatorische zeitgenössischer

oder wenigstens neuzeitlicher Provenienz. Das St. Moritz der

Zwischensaison mit seinen gespenstischen Gassen und Hotelhallen

176



ist ein gutes Beispiel für dieses typisch moderne Anti-Idyll, dessen

herabsetzende Tendenz in den «marenghins in salv» (v. 17), den

«Goldtalern im Schrank», gipfelt. Die realistische Gegenrede ist aber

auch hier nicht durchgehend, die historische «stagiun morta» wird
zur allegorischen Todes-Szenerie, die Bedrohung geht von einer
titanischen oder zoomorphen Landschaft aus, vom See als «lama da

marmel» (v. 2), als «Marmorklinge am Berg», vom lauernden Wald des

Schlusses mit seinen «lenguas blauas» (v. 31), seinen «blauen Zungen»
(v. 30). Dass die Licht-Allegorie von Stagiun morta, die Sonne, die ihr
Weiss aus Krügen über die Schultern des April schüttet (cfr. v. 3fr.), in
einen hymnischen Essay wie Denke ich ans Engadin... (1968)

übernommen wird, zeigt, dass auch die deutlichste Anti-Idylle noch
Elemente enthält, die zur poetischen Feier des Hochtals taugen.

Die zeitlos-mythische Figuration der Natur und ihrer lyrischen Ur-

Sprache ist zwar für sich grundsätzlich idyllisch, sie kennt aber visionäre

Verbindungen zur näheren Vergangenheit, zur Gegenwart und
Zukunft, die im Zeichen von Schuld und tragischem Missverständnis

stehen. So erkennt das ausverkaufte Engadin der Zukunft die als

Geister zurückkehrenden toten Ahnen nicht mehr. Ihre Rückkehr ist
eine Heimsuchung der Nachkommen, die mit der peinlichen Frage
nach dem Umgang mit ihrem Erbe konfrontiert werden. Der einzige,
der die Ahnen erkennt und ihre Namen noch sagen kann, ist der Inn,
der letzte treue Garant von Kontinuität. Als solcher ist er auch befugt,
die unausgesprochene Frage zu stellen, die am Schluss von Retuorn

(1975) unbeantwortet bleibt: «E tü / che respuondast / a l'En?», «Und

du / was antwortest du / dem Inn?» (1975, v. îofL). Diese peinliche
Frage bedrängt den Emigranten der Nachkriegszeit, der nicht selten

zum Luxus-Emigranten oder gar zum Verräter gestempelt wird, der

aber auch an Schuldgefühlen leidet, die mit seinen eigenen Vorstellungen

seiner kulturellen Mission zusammenhängen. Unter diesen

Vorzeichen steht eine lyrische Rede, die deshalb von diesem Tal

«nicht genug bekommen kann», weil sie unfähig ist, die immer neu
sich aufladenden Schuldgefühle zu bannen. Damit stehen die Enga-
din-Gedichte Andri Peers grundsätzlich im Spannungsfeld zwischen

Idyll und Anti-Idyll, zwischen Sehnsucht und Schuld, Heimweh und

177



Leiden an einer Heimat, die den «verlorenen Sohn» missversteht,
ablehnt und mit Vorwürfen eindeckt. Aus dieser Spannung erklärt sich

auch die von den anklagenden Stimmen von Intschertezza (1985)

erhobene Forderung nach einer poetischen Arbeit am Wort, «bis es den

Klang / des alten Romanisch hat / das wir verstehen», «fin ch'el ha

il cling / dal veider rumantsch / nus inclegiain» (v. i6ff.). Die «Rückkehr»

zu den Ursprüngen im Sprachlich-Ästhetischen wird hier zur
symbolischen Wiedergutmachung der versäumten Rückkehr des

Ausgewanderten. Die «intschertezza», die Ungewissheit, mag quälend

sein, im Poetischen bewahrt sie die Engadin-Gedichte vor
oberflächlicher Idyllisierung und epigonaler Verklärung.

178


	Schluss

