
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer

Autor: Riatsch, Clà

Kapitel: 6: Die schwierige Rückkehr

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6.

Die schwierige
Rückkehr



6.1. Retuorn / Rückkehr (1975)

Retuorn'86

Sulet,

cul segn da teis

perdavants
aint il crap,

5 aint il lain,
aint il sang.

II merl da l'aua

ha il clom
d'antruras.

10 E tti,
che respuondast
a l'En?

Rückkehr

Allein,
mit den Zeichen deiner
Ahnen
im Stein,

5 im Holz,
im Blut.

Die Wasseramsel

hat den Ruf

von ehedem.

10 Und du,

was antwortest du

dem Inn?

150



Mit dem Titel Retuorn (Rückkehr) reiht sich das Gedicht in eine
dichte Tradition ein: Abschied und Rückkehr sind topische Motive
der Heimwehlyrik von Emigranten, die ihrem Heimweh, ihrer «in-

creschantüm» poetischen Ausdruck zu verleihen versuchen. Ein

Beispiel dafür ist ein Gedicht von Peider Lansel aus dem Jahre 1906,

das denselben Titel Retuorn trägt und das Andri Peer in seiner Lan-

sel-Ausgabe ediert und kommentiert hat. Lansel besingt darin eine
Rückkehr aus Italien durchs Bergell, wo die Heimat den Patrioten

mit den Glockenklängen und den Höhenfeuern der 1. August-Feier
willkommen heisst: «O patria, che bivgnaint!» («Oh Heimat, welch
ein Willkommensgruss!»)187. Für die Heimwehlyrik ist es
selbstverständliche Voraussetzung, dass der Aufbruch tragisch und traurig,
die Rückkehr dagegen freudvoll und heilend ist, sie bedeutet die

Erfüllung des brennendsten Wunsches eines jeden Emigranten, das

Ende der «increschantüm». Die Rückkehr ist im Moment der
Wiedererkennung und der Begrüssung verdichtet: der Emigrant begrüsst
die Heimat, diese begrüsst den verlorenen Sohn, mit dem Licht ihrer
Berge, dem patriotischen Feuer der Nationalfeier, der Stimme ihrer
Flüsse und Bäche, dem Ton ihrer Sprache. Wie stark der Topos ist,

zeigt das komische Potential seiner Subversion, das von Chasper Po,

einem Freund und Zeitgenossen Lansels, ausgelotet wird. In Pos Ri-

tuorn empfängt das Oberengadin den über den Bernina heimwärts
reisenden «patriot» mit einem speziellen Willkommensgruss, einer
deutschen Tafel mit einem «Verbot»:

ma cur ch'el riva il patriot
sper a seis munts natals,

il prüm salüd ais ün «Verbot»

tudais-chs sun posts e pals!'88

Auch Andri Peers Retuorn ist eine Auseinandersetzung mit dem

Topos traditioneller Heimwehlyrik, nur dass seine Antwort nicht
komisch oder parodistisch ist, sondern von jener Negativität und Apo-
rie, die soviel moderner Lyrik eigen ist. Um die Vorgabe seitens der
Tradition vor Augen zu haben und die intertextuellen Bezüge dieser

151



poetischen Antwort besser zu verstehen, ist es nützlich, ein anderes

Gedicht von Peider Lansel zu lesen, Vuschs da la patria (Stimmen der

Heimat)'89:

Binsan!... Binsan!... cun vuschcuntschainta
salüda l'En tras l'ota pasch -
tschögnand casü il god s'muainta:
«Ve pür ami, eu sa e tasch!»

5 II piz salüda vidvart l'aua

e la baselgia be dastrusch:

fin in la lontananza blaua

da tuot las chosas vain 'na vusch.

Vusch ch'eu cugnuosch e chi m'es chara

10 daspö ma prüma giuventüm -
O patria, eu nu't di Tamara

dalöntsch da tai, aspra suldüm.

Mo'l lung giavüsch hoz as cumpliva,

pro tai eu tuorn a posar our;
15 tü'l stanguel spiert darcheu reviva,

dà forz'al corp e spranz'al cour.

Der heimkehrende Auswanderer ist sofort von einer «vusch
cuntschainta» (v. 1), einer «bekannten Stimme», umgeben, die von überall

her kommt: vom Inn herauf (v. 2), aus dem Wald (v. 3), vom Gipfel
herunter (v. 5), von der Kirche herüber (v. 6), «da tuot las chosas»,

aus allen Dingen (v. 8). Die Kirche ist ein architektonisches Pendant

zum Berg; Natur und Kultur der Heimat sprechen mit einer Stimme.

In einer Art retardatio werden Urheber und Sinn all dieser
Grusszeichen zum Schluss im Ausruf «O patria» (v. 11) zusammengefasst.
Die Aufzählung der Stimmen und die Quintessenz ihrer Botschaft

entwickeln und erläutern damit den thematischen Titel Vuschs da

la patria. Die Begrüssung durch die vertrauten, sprechenden Dinge

152



bedeutet das Ende der in der Fremde erlittenen herben Einsamkeit,
der «aspra suldüm» (v. 12). Zugleich verspricht sie den Beginn der

körperlichen und seelischen Erholung, um die der Heimkehrer in den

letzten beiden Versen bittet.
Der Wald grüsst mit einer Geste, «tschögnand» (v. 3), und spricht

lediglich durch sein Versprechen zu schweigen. Derselben
rhetorischen Figur (Präterition) bedient sich auch der Emigrant, der

behauptet, seiner Heimat nicht zu sagen, welch «amara [...] aspra
suldüm», welch «bittere / herbe Einsamkeit» (v. nf.), er in der Fremde

hat erleiden müssen. Dieses Schweigen kann suggerieren, dass

es der Rede nicht bedarf, dass ein so tiefes Einverständnis keine

sprachliche Formulierung und Vergewisserung braucht. Es kann
aber auch Rücksichtsnahme suggerieren und damit auf einen
taktvollen Umgang mit einem überwältigenden Gefühl verweisen, auf

jene Diskretion, die auch dem Lyriker vielfach empfohlen wird. Eine

Verbindung der beiden Suggestionen zeigt sich in der Rede des Waldes:

«Ve pür ami, eu sa e tasch!» (v. 4), «Komm nur Freund, ich weiss

und schweige!». Die Rede gibt sich als Antwort, am deutlichsten im

beschwichtigenden «pür» («nur»), das beim Gegenüber einen fragenden

Zweifel voraussetzt und ausräumt. Es ist unklar, ob der Leser

von dieser Komplizität der Schweigenden scheinhaft ausgeschlossen

wird, oder ob er von vornherein daran teilhaben soll. Der Wald kann

schweigen, um dem Emigranten nicht zu sagen, was alle wissen, und

er kann schweigen, um allzu grosse Emotionen nicht zu zerreden.

Die beiden Möglichkeiten fallen zusammen; die Emigration ist eine

Tragödie, die Rückkehr eine Erlösung, beide mit Emotionen geladen,

die nur in der Rhetorik des Schweigens versprachlicht werden
können oder dürfen.

Die erste Strophe von Andri Peers Retuorn geht von einer Situation

aus, die derjenigen von Lansels Vusch da la patria zunächst ganz
ähnlich scheint. Auch diese Rückkehr scheint für Wiedererkennung
und Willkommen prädestiniert, findet doch der Zurückkehrende das

verbindenden «Zeichen der Ahnen» (cfr. v. 2f.) nicht nur in der Umgebung,

im Stein und im Holz (cfr. v. 4L), sondern auch in seinem Blut

(v. 6). Die Rückkehr scheint auch hier die natürliche Bestimmung des

153



Emigranten wie seines symbolischen Vogels, dem er seine volkstümliche

Bezeichnung «il randulin», die Schwalbe, verdankt. Weil der
«randulin» mit seiner Rückkehr nur tut, was ihm die Natur ins Blut

gelegt hat, lässt sich das «mit» kausal lesen: wer «mit dem Zeichen [s]

einer / Ahnen [...] im Blut», «cul segn da [s]eis / perdavants [...] aint il
sang» (v. 2f„ 6) zurückkehrt, tut dies aufgrund dieses Zeichens.

Das Blut verbindet den Spätgeborenen nicht nur biologisch mit
seinen Ahnen, es wird zum symbolischen Medium sprachlicher und
kultureller Tradition stilisiert. Diese Stilisierung zeigt sich in
verschiedenen Gedichten von Andri Peer, am deutlichsten vielleicht in
Lorschs vidvart I'En aus dem Jahr 1955190, wo die Ahnen, die das En-

gadin besiedelt haben, im Zentrum stehen. Ihre Geschichte ist zur
Natur geworden, sie wird nicht von den Menschen, sie wird von den

Stimmen der Natur erzählt:

vuschs dal vent e vuschs da l'aua

funtanas da l'algordanza
schuschuran dascus ilia not
cotschen s-chüra da Tudida

Vos raquint ha ils bats dal sang
[...] (V.12ff.)

Stimmen des Windes Stimmen des Wassers

Brunnen des Erinnerns rauscht ihr
verborgen in dunkelroter
Nacht des Gehörs

Wie der Schlag des Blutes tönt ihr

U
Wind und Wasser haben die Erinnerung bewahrt und sie rauschen

nicht nur im Tal, sondern im Blut des Dichters, in seinem Gehörgang,
«illa not / cotschen s-chüra da Tudida» (v. 14T). Der Rhythmus dieser

natürlichen Erzählung entspricht dem Puls des Dichters: «Vos

154



raquint ha ils bats dal sang» (v. 16). Die Verbindung zwischen Wasser

und Blut ergibt sich durch die lexikalisierte Metapher der
Wasserläufe als «Adern», die dazu beiträgt, die anthropomorph vorgestellte

Landschaft zu einem gigantischen menschlichen Körper19' zu
machen.

Mit seinem von den Ahnen geprägten Blut sieht der Rückkehrer
die Zeichen mythischer Identität auch in der Umgebung, im Stein, im
Holz, «aint il crap / aint il lain» (v. 4L). Die Verbindung zwischen Natur

und Geschichte ergibt sich durch ein Zeichen, von dem bei Andri
Peer häufig die Rede ist, das Hauszeichen, la «nouda d'chasa», mit
dem das Vieh, aber auch das Arbeitsgerät der Bauernfamilie
gekennzeichnet wurde und wird. Solches Arbeitsgerät kann durchaus mit
dem «Holz» (v. 4) gemeint sein, während der «Stein» (v. 5) metonymisch

auf das Engadiner-Haus verweisen kann, mit dem sich Andri
Peer schon in seiner Dissertation auseinandergesetzt hat (Peer ig6o).
So scheint die erste Strophe den Titel im Sinn der Tradition zu erläutern:

da kehrt einer zurück, dem sein Blut sagt, warum und wohin er
zurück muss.

Auch die zweite Strophe beginnt im Zeichen der Kontinuität: «II

merl da Taua / ha il clom / d'antruras» (v. 7ff.), «die Wasseramsel /
hat den Ruf / von ehedem». Die Wasseramsel hat spätestens mit dem

«merlo acquaiolo» Eugenio Montales Eingang in die europäische

Lyrik gefunden, wobei Montale diesen Vogel über den ligurischen
Dialektausdruck mit Giacomo Leopardis «passera solitario»
identifiziert192. In der traditionellen Heimwehlyrik haben Vögel in dieser

Situation eine feste Funktion, sie begrüssen den Heimkehrenden,
heissen ihn willkommen, zeigen ihm, dass in der Heimat alles beim
Alten geblieben ist, der Gesang der Natur sich nicht verändert hat. Bis

hierher ist Peers Retuorn also grundsätzlich traditionell, eine lediglich

konzisere Variante der von Lansel besungenen Rückkehr. Wenn
da nicht die Frage der letzten drei Verse wäre:

Etü,
che respuondast
a l'En? (v. îoff.)

155



Und du,

was antwortest du
dem Inn?

«Und du...» impliziert, dass die Amsel schon geantwortet hat, weil
es für sie nur eine Antwort gibt, ihren Ruf, mit dem sie seit «ehedem»

bestätigt, dass sie da ist. Für den Rückkehrer scheint die Antwort
schwieriger, er braucht Bedenkzeit, um sich selber (als sich duzendes

Ich) zu fragen, was er antworten soll. Was aber fragt der Inn?

Auch hier könnte ein Blick auf Lorschs vidvart l'En weiterhelfen. Am
Schluss dieses Gedichts kehren die toten Ahnen in ein verkauftes

und verlassenes Engadin zurück, in dem sie keinen der Ihrigen mehr
antreffen. Nur einer erinnert sich an sie, der Inn:

e l'En cun sa vusch da gigant
savarà amo dir vos nom. (v. 72E)

und der Inn mit seiner Riesenstimme

wird eure Namen noch nennen können.

Die Rückkehr der Ahnen ist traditionellerweise ein Kontrollgang; die

Toten überprüfen, was ihre Nachkommen mit ihrem Erbe angefangen

haben, mit ihrer Landschaft, ihren Dörfern, ihrer Sprache. Die

Ahnen sprechen in Lorschs vidvart l'En mit den Stimmen des Windes

und des Wassers. Sie könnten auch in Retuorn diejenigen sein, die mit
der Stimme des Inns ihren Nachkommen befragen. Dieser kann bei

seiner Rückkehr die Frage nicht beantworten, und so könnte es sich

dabei um die peinliche Frage handeln, die beim Emigranten
Schuldgefühle weckt: warum bist du weg und warum kommst du erst jetzt
zurück? Die Frage des Inns ist diejenige des schlechten Gewissens,

das dadurch aufkommt, dass Auswandern lange zu einer Art von
Verrat am Eigenen stilisiert wurde.

Das schlechte Gewissen kann durchaus verinnerlicht sein, der
Rückkehrer kann seinen eigenen Eindruck, zu spät zurückgefunden

zu haben, auf die Frage des Inns projizieren. Dass die Rückkehr

156



schwierig sein kann, wird am Ende von Bunatscha193 thematisiert, wo
sich ein Ich - auch hier duzt es sich - nach einer Begegnung mit dem

toten Vater fragt:

Fast bain da tuornar
ingio chi't guaita
tant algord
dutsch ed amar? (v. 22ff.)

Tust du gut daran

zurückzukehren

wo soviel Erinnerung lauert
süsse und bittere?

Orte, die den Rückkehrer nicht nur befragen, sondern ihm handfeste

Vorwürfe machen, finden sich im Gedicht Cuntrada'94, wo sich ein
Ich fragt:

Co poust be star in quists lous

cun adüna
imbüttamaints vers tai? (v. i5ff.)

Wie kannst du an solchen Orten nur bleiben
die dich immerzu
mit Vorwürfen eindecken?

Dass die Vorwürfe an die «Randulins» keine blossen Projektionen
sind, zeigt ein Gedicht von Armon Planta mit dem Titel AI randurel

sentimental la resposta dal passler fa mal'95. Auf das Lob der Heimat
des nostalgischen «randurel» antwortet der Spatz, indem er ihm die

niederen materialistischen Gründe seiner Auswanderung unter die
Nase reibt:

Mo ir vast listess per teis interess
Pels raps fin giosom la tschiera,

157



mo che nus fa tuot per gnir a possess,

per buna plazz'e stupenda carriera? (v. 13fr.).

Du gehst aber trotzdem aus eigenem Interesse,

Fürs Geld, bis zuunterst in den Nebel,

Was tut man aber nicht alles, um zu Besitz zu kommen,

zu einer gute Stelle, zu einer wunderbaren Karriere?

Wie tiefgreifend sich die Situation und die Mythologie von Aufbruch
und Heimkehr verändert haben, zeigt ein Blick auf die Ermahnung,
die Peider Lansel «einem Jüngling», Ad ün giuvnet'96 mit auf den Weg

gibt:

e sur tuot teis giavüschs, tegna'l plü char
adüna quel: «Tuornar! - Tuornar! - Tuornar!» (v. gf.)

Und unter all deinen Wünschen der heisseste sei

immer einer: «Zurückkehren! - Zurückkehren! - Zurückkehren!»

Dass die Rückkehr in der Literatur des späten 20. Jahrhunderts ein

durchaus ambivalentes und problematisches Thema sein kann,

zeigt sich in der Lyrik von Andri Peer, aber auch in der Prosa seines

jüngeren Bruders Oscar Peer. Im Prolog seines Romans La rumur dal

flüm (1999) fragt sich der Ich-Erzähler, ob es klug sei, nach Carolina

zurückzukehren, wo er einen Teil seiner Kindheit verbracht hat:

Che fetscha a Carolina? Eu vegn sü bod be per cas, sainza aspetta-
tivas. [...] Inchün ha dit chi nu sia cusgliabel da tuornar inavo allö
da l'aigna infanzia. Forsa vaiva'l radschun. Ün revair, quai savaina,

ans po render dischillus, perche cha tant s'ha intant mûdà, la cun-
trada dadoura e la cuntrada dadaint [...] (O. Peer, 1999:7).

Was tue ich in Carolina? Zu sehen gibt es ja nicht viel in dieser

einsamen Gegend [...] Jemand hat gesagt, es sei nicht gut, an den Ort

seiner Kindheit zurückzukehren. Vielleicht hatte er Recht. Ein

158



Wiedersehen, man weiss es, kann enttäuschen, weil unterdessen

sovieles geändert hat, die Gegend aussen und die Gegend innen.
(Peer 2007:7).

Die offen bleibende Frage des Lyrikers, was der Rückkehrer dem Inn
antworten soll, die Skepsis des Romanciers, ob es klug ist, überhaupt
zurückzukehren, deuten auf einen klaren Bruch mit der Rückkehr-

Mythologie traditioneller Heimwehlyrik. Der wichtigste Unterschied
besteht darin, dass diese auf den Mythos fixiert, die Zeit vergisst, die,

mit Oscar Peer gesprochen, «die Gegend aussen und die Gegend

innen» verändert.

6.2. Intschertezza / Ungewissheit (1985)

Intschertezza'97

Suna qua
mâ stat da chà?

La memoria disch da schi

e'l salüd ch'eu craj
5 d'artschaiver

our da l'En,

our dais gods,

our da la grippa.

Epür m'imbüttna forsa:

10 «Tü est stat davent massa lönch.
Est tuornà ün tempet e parti.
Uossa sperast cha nus at salüdan

sco ad ün dais noss.

Dozatia vusch,

15 fuschina teis pied,
fin ch'el ha il cling

159



dal veider rumantsch
cha nus inclegiain.
E Iura, ün di, sentirast

20 cha nus eschan cun tai

aint il madescham sulai».

20-10-84

Ungewissheit

Bin ich da

je zuhause gewesen?
Das Gedächtnis sagt ja
und der Gruss, den ich

5 zu empfangen meine

aus dem Inn,

aus den Wäldern,
aus den Felsen.

Und doch werfen sie mir vielleicht vor:
10 «Du bist zu lange weg gewesen.

Du bist für kurze Zeit zurückgekommen und wieder gegangen.
Jetzt hoffst du, dass wir dich begrüssen
wie einen der Unseren.

Erhebe deine Stimme,

15 schmiede dein Wort,
bis es den Klang
des alten Romanisch hat,
das wir verstehen.

Und dann, eines Tages, wirst du merken,

20 dass wir mit dir
unter derselben Sonne sind.

Nach Bunatscha (1984), das sich auch zu den Rückkehr-Gedichten
zählen liesse, und Retuorn (1975) soll mit Intschertezza (Ungewissheit,

160



1985) noch ein weiteres Beispiel für die poetische Verarbeitung der

«schwierigen Rückkehr» an den Ort der Kindheit kurz zur Sprache

kommen. Ein romanisches Gedicht, das sich mit der Rückkehr ins

Engadin im Zeichen der Ungewissheit beschäftigt, distanziert sich

schon damit sehr deutlich von der Tradition der Heimwehlyrik. Dieses

vor allem bei Emigranten-Poeten beliebte Genre hat seine Blütezeit

im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert, bleibt aber bis in die

Gegenwart präsent und kennt in Sachen Heimat gerade keine

«Ungewissheit». Das äusserste, was hier möglich scheint, ist das zaghafte

Zugeständnis, dass auch die «Fremde», in der manche Emigranten
den grössten Teil ihres Lebens, ja sogar die Kindheit verbracht
haben'98, ihre Schönheiten haben kann. Auf ein solches Zugeständnis

folgt dann sofort das obligate «aber», das die «Heimat» ins Spiel

bringt und die Quintessenz des ideologischen Diskurses zieht. Seine

inhaltliche Grundfigur, die Treue des Emigranten, wird dadurch

veredelt, dass sie gerade nicht als Resultat eines Mangels an andern

Möglichkeiten und Verlockungen dargestellt wird'99.

Die ersten beiden Verse machen sofort klar, worin die im Titel

angekündigte «Ungewissheit» besteht:

Suna qua
mä stat da chà? (v. if.)

Bin ich da

je zuhause gewesen?

Formal auffällig ist der Paarreim, der durch den Binnenreim «mâcha»

(v. 2) verstärkt wird und in diesen kurzen Versen an Reimspielereien

erinnert, wie sie in Kinderreimen, Abzählversen oder

Scherzfrage-Gedichten vorkommen200. Intschertezza hat wenige Reime,

auffällig sind vor allem der Paarreim am Anfang, und derjenige am
Schluss20':

cha nus eschan cun tai
aint il madescham sulai». (v. 20L)

161



dass wir mit dir
unter derselben Sonne sind.

Damit sind die Ungewissheit des Inhalts und die Unruhe stiftenden

freien Verse von einem formal traditionellen Rahmen umschlossen,

der mit seinen Paarreimen Wiederkehr, Entsprechung und
Übereinstimmung suggeriert. Die paarweise gereimten Verse haben auch

offensichtliche inhaltliche Parallelen: das «esser da chà» des zweiten
Verses - die romanische Wendung verbindet mit dem «Wohnen» die

Vorstellung von Zugehörigkeit - wird vom Schluss aufgenommen,

wo der Inn, die Wälder und die Felsen versprechen, ihr von
Ungewissheit geplagtes, fragendes Gegenüber werde eines Tages fühlen,
dass sie gemeinsam «unter derselben Sonne sind», «[...] cun tai / aint
il madescham sulai» (v. 2of.). Die Frage nach der Heimat der Vergangenheit

scheint damit mit einer auf die Zukunft bezogenen Verheis-

sung am Schluss des Textes wenn nicht positiv beantwortet, so doch

entschärft.
Eine positive Antwort auf die beunruhigende, an ein Tabu

rührende Frage, wird in der ersten Strophe gegeben: das eigene Gedächtnis

bejaht, der befragte Ort ebenfalls:

La memoria disch da schi

e'l salüd ch'eu craj
d'artschaiver

our da l'En,

our dais gods,

our da la grippa, (v. 3ft.)

Das Gedächtnis sagt ja
und der Gruss, den ich

zu empfange meine

aus dem Inn,
aus den Wäldern,
aus den Felsen.

162



Mit dem Gruss-Motiv wird nicht nur ein sehr häufiger Topos aus dem

Inventar der Heimwehlyrik aktiviert, sondern, einmal mehr, ein
intertextuelles Spiel mit Peider Lansels Vuschs da la patria202 eröffnet.
Die Entsprechungen sind augenfällig: bei Lansel grüssen der Inn (cfr.

v. 2), der Wald (cfr. v. 3) und die Bergspitze (cfr. v. 5), bei Peer in
gleicher Reihenfolge der Inn (cfr. v. 6), die Wälder (cfr. v. 7) und die Felsen

(cfr. v. 8). Diese ostentative Reproduktion erlaubt die Präzisierung der

im Titel angekündigten Ungewissheit unter Aufrufung des Kanons,
dessen Verlässlichkeit in Frage gestellt wird. Bei Peider Lansel
vernimmt der Heimkehrende den Gruss der Heimat, bei Andri Peer ist
die skeptische Brechung drin, bei ihm ist es ein Gruss, «[...] ch'eu craj

/ d'artschaiver» (v. 3h), «den ich / zu empfangen meine». Das ist keine

integrierbare Korrektur, keine Abwandlung einer grundsätzlich
weitergeführten Tradition, das ist eine radikale Gegenrede, die man auch

als ätzende Parodie empfinden könnte. Der Dialog des Menschen mit
der anthropomorphisierten Landschaft seines persönlichen Mythos
wird durch die Präzisierung, dass der Mensch die Stimme der Natur

nur zu hören vermeint, nicht nur gestört, sondern in seiner wichtigsten

Voraussetzung, der Ausblendung des Unterschieds von subjektiv

und objektiv, unterlaufen. Eine weitere Abweichung von Lansels

Vuschs da la patria besteht darin, dass in Intschertezza die Elemente

nicht selber grüssen, sondern der nur vermeintlich gehörte Gruss

«aus» ihnen herauskommt. Das anaphorisch hämmernde «our» (v.

7ff.) bekräftigt die Abweichung, hier spricht nicht mehr die
anthropomorphe Natur, sondern eine unbestimmte in der Natur versteckte,

aus ihr klingende Stimme. Der leicht aufkommende Verdacht, der

lyrische Dialog zwischen Mensch und Natur werde hier, zusammen
mit Lansels Vuschs da la patria, ironisch vorgeführt, bestätigt sich im
folgenden allerdings nicht.

Die zweite Strophe führt den Dialog im Zeichen der Ungewissheit

weiter, wobei die Rede der Elemente auf einer Vermutung des

zuhörenden Subjekts beruht und als solche von ihm formuliert wird.
Damit ist ein weiteres Mal offen gelegt, dass diese Stimmen der Natur

auf Projektionen beruhen. Was der Rückkehrer hier zu hören

bekommt, ist die ausgedeutete Version des in andern Rückkehr-

163



Gedichten implizit erhobenen Vorwurfs2"3. Hier lässt er an Deutlichkeit

nichts zu wünschen übrig:

«Tü est stat davent massa lönch.

Est tuornà ün tempet e parti.
Uossa sperast cha nus at salüdan

sco ad ün dals noss

[...]». (v. îoff.)

«Du bist zu lange weg gewesen.
Du bist für kurze Zeit zurückgekommen und wieder [gegangen.

Jetzt hoffst du, dass wir dich begrüssen
wie einen der Unseren

[...]».

Die letzten zwei Verse dieser Strophe nehmen das Motiv des Grusses

wieder auf. Die Erwartung, in der Gegend der Kindheit von der Natur

begrüsst zu werden, wird von dieser als Zumutung eines Unwürdigen

zurückgewiesen. Der Vorwurf begründet die Verweigerung und
enthält die Skizze einer Biographie, die auf den Autor Andri Peer

passt. «Tü est stat davent massa lönch» (v. 10), «Du bist zu lange weg
gewesen». Andri Peer hat von 1937 bis 1941 in Chur, von 1943 bis zu

seinem Tod im Jahre 1985 zuerst in Zürich, dann in Winterthur
gelebt. «Est tuornà ün tempet e parti» (v. 11), «Du bist für kurze Zeit

zurückgekommen und wieder gegangen». Andri Peer hat in den Jahren

1942/43 als Primarlehrer in Lohn-Mathon gewirkt. So einer kann,
gemäss seinem übertragenen Schuldgefühl, keineswegs erwarten, von
der Landschaft seiner Kindheit als «ün dals noss» (cfr. v. 13), «einer

der Unseren», begrüsst zu werden. Dass Erwartung einer
kontinuierlichen Präsenz auch eine reale Grundlage hat, zeigt ein Passus aus

einem Brief an Cla Biert aus dem Jahre 1948, wo Andri Peer berichtet,

er habe eine Stelle beim romanischen Radio nicht bekommen, auch

weil er zu lange weg gewesen sei204. Die zweite Strophe schliesst also

unversöhnlich, der durch seine lange Abwesenheit fremd gewordene

wird aus dem Kreis der Getreuen ausgeschlossen, mehr noch, er

164



schliesst sich selbst durch die Übernahme einer Schuld aus, die ihm

von niemandem als vom Echo seiner eigenen Stimme vorgehalten
wird.

In der dritten Strophe kommt ihm die Natur mit dem verzeihenden

Angebot einer Wiedereingliederung entgegen, die allerdings an

die Erfüllung bestimmter Bedingungen geknüpft ist. Da der schuldig
Gewordene offensichtlich ein Dichter ist - die autobiographische
Identifikation findet ihren Fortgang -, sind diese Bedingungen
ästhetischer Natur; sie enthalten die Skizze einer Poetologie. Der Schuldige

soll seine Stimme erheben:

Doza tia vusch,

fuschina teis pled,
fin ch'el ha il cling
dal veider rumantsch
cha nus inclegiain. (v. i4ff.)

Erhebe deine Stimme,
schmiede dein Wort,
bis es den Klang
des alten Romanisch hat,

das wir verstehen.

Die Wendung «dozar la vusch» wird umgangssprachlich für «laut

werden» gebraucht, für den Versuch, sich durch Steigerung der
Lautstärke Gehör zu verschaffen. Ginge es hier um die allgemeine, sehr

häufig erhobene Forderung an romanische Intellektuelle, sich für ihr
sprachlich-kulturelles Erbe zu engagieren, hätte sie Andri Peer durch
seinen unermüdlichen publizistischen Einsatz zur Vermittlung
romanischer Traditionen wie kein anderer erfüllt205. Im gegebenen

Kontext der durch die Metapher des «Schmiedens», «fuschinar»,

angesprochenen Arbeit am Wort, wird «dozar» transparent, das geforderte

«Erheben» der Stimme bezieht sich auf die stilistische Veredelung,

wenn nicht sogar auf die inhaltliche Emphase poetischer Rede.

Dass es um sie geht, wird nicht nur vor dem Hintergrund populärer

165



Metaphorik wie derjenigen des «Versschmieds» verständlich, das

«Schmieden», «fuschinar», ist auch ein fester Bestandteil der in Peers

Poetik immer wieder auftauchenden Handwerks-Metaphern206. Zur

Klärung der Beziehung zwischen «dozar la vusch», «die Stimme
erheben», und der veredelnden Arbeit des Schmiedens bleibt nur der

Einbezug des Bildspenders, der die Stimme zum Werkzeug der
Wortbearbeitung, zum erhobenen Schmiedehammer macht. Eine analoge

Vorstellung der Stimme als Werkzeug findet sich bei Majakowski, der

berichtet, wie er Fragmente aus dem Genotext entstehender Gedichte

tagelang vor sich hin murmelt:

Diese «Vorfabrikation» nimmt meine ganze Zeit in Anspruch. Ich
brauche zehn bis achtzehn Stunden täglich dafür und murmele

fast ständig etwas vor mich hin. [...] Ich gehe, mit den Armen
schlenkernd, und brumme - noch fast ohne Worte - vor mich hin.
[...] So wird der Rhythmus gefeilt und gebildet207.

Die Metaphorik des Schmiedens fokussiert die Aufmerksamkeit auf
die Form und so ist es nicht erstaunlich, dass als Ziel der Arbeit am
Wort und als Indiz ihrer Vollendung ein bestimmter «Klang», «cling»
(v. 16), angegeben wird. Dies passt zu viel Poetik und Theorie, die von
der «Musikalität» des poetischen Textes spricht, von der Autonomie
(auch der Autonymie) seines Signifikanten, von der untrennbaren

Verschmelzung von Laut und Sinn. Wenn die Arbeit am «cling» im
Rahmen des zu Erwartenden liegt, so wird dieser von der Präzisierung

des angestrebten Klangs deutlich verlassen: «il cling / dal vei-
der rumantsch / cha nus inclegiain» (v. i6f.), «der Klang / des alten
Romanisch / das wir verstehen». Das «alte Romanisch», das mit dem

Archaismus «veider»208 (für «vegl») zugleich bezeichnet und
exemplifizierend vorgeführt wird, ist ein sprachlich-stilistisches Ideal, das

im Werk von Andri Peer facettenreich umgesetzt und vielfach diskutiert

wird. Im Kampf gegen die Italianisierung des Ladin hat Chasper
Pult die Rückkehr zu den «Klassikern» und die Orientierung an der

gesprochenen Umgangssprache propagiert und die beiden Rezepte

mit dem Hinweis auf die Nähe zwischen der Schriftsprache der

166



Alten und der Umgangssprache als vereinbar dargestellt. Die beiden

prominentesten literarischen Vollstrecker von Pults sprachkämpferischem

Vermächtnis sind Cla Biert und Andri Peer. Die schon in ihrer
frühen Korrespondenz belegte Vorstellung, bei den Alten lernen zu

müssen, wird offensichtlich durch den Einfluss der Lehren von
Giuseppe Gangale bestätigt und verstärkt. Im Jahr 1948 schreibt Andri
Peer an Cla Biert:

Pro'l rumantsch vegn pro sco cha Tü manzunast la necessità da's

nudrir pro funtanas veglias, in part zoppadas [...] Bifrun e Chiam-

pell, che s-chazis amo inexplorats che vigur in tscherts psalms [...]

e che verva da la prosa evangelica pro'l notar da Samedan. Mo eir

pro Jon Martinus e pro Gion Pitschen Saluz as stoj'ir a scoula. Eu

per ma part n'ha cumanzà a suottastrichar e notar fïngià avant ils

cussagls da Gangale209.

Im Frühwerk von Andri Peer verbindet sich die Tendenz zum Archaismus

mit manchmal manieristisch exklusiver Rhetorik zu einem

«scrivere oscuro», das ihm den Ruf eines unverständlichen Hermeti-
kers eingebracht hat. Seine Reaktionen darauf schwanken zwischen

aggressiver Publikumsschelte und melancholischer Resignation. In
einem Interview mit Hendri Spescha aus dem Jahre 1973 besteht Andri

Peer darauf, dass es in der Poesie keineswegs darum gehe,
möglichst unverständlich zu schreiben:

Eu craj in mincha cas chi'd es fos scha la glioud craja cha no scri-

van s-chür per nüglia gnir inclets, o per ans far da gronds, per ans

muossar pü superiurs da la glieud chi ha forsa fini l'instrucziun
rumantscha cun l'8avla classa in scoula populara210.

Vier Jahre vor dieser im Fernseh-Interview von 1973 gemachten

Aussage veröffentlicht Peer ein Gedicht mit dem Titel Quai chi'ns

mangla (1969), das ein Plädoyer für Zivilcourage ist, aber auch für
transparenten, verständlichen Sprachgebrauch und für poetischen
Klartext:

167



Quai chi'ns mangla (1969)

Quai chi'ns mangla, amis,

ais curaschi.
Curaschi da tour il pled
intant ch'el ais bugliaint;

5 da nomnar la peidra peidra
e'l sang sang
e la temma temma.

Ün di gnarà la naiv gronda,

e Iura, aint il sbischöz

10 saraja greiv
das dar d'incleger.211

Was uns fehlt

Was uns fehlt, Freunde,

ist Mut.

Mut, das Wort zu ergreifen,

solange es glüht;
5 den Stein Stein zu nennen

und das Blut Blut
und die Angst Angst.

Eines Tages wird der grosse Schnee fallen
und dann, im Gestöber,

10 wird es schwer sein,

sich zu verständigen.

Die Forderung, das Wort zu ergreifen, «intant ch'el es bugliaint» (v.

4), «solange es glüht», bringt auch hier die Metapher des Schmiedens

ins Spiel, obwohl es, um die Dinge bei ihrem Namen zu nennen, keiner

besonderen, vor allem keiner künstlerischen Arbeit am Wort
bedarf. Die für dringend notwendig gehaltene Verständlichkeit ist

168



aber nicht nur ein Anliegen zeitgenössischen Engagements, sie war
auch den oben erwähnten romanischen «Klassikern» wichtig, die

ihre Schriften zur Propagierung reformatorischen Gedankenguts
im konfessionellen Streit brauchten und damit möglichst leicht und
breit verstanden werden wollten. Dies alles reicht aber nicht zur
Klärung der poetologischen Forderung von Intschertezza, in der die

heimatliche Natur vom Dichter verlangt, solange an seinem Wort zu
schmieden, «fin ch'el ha il cling / dal veider rumantsch / cha nus in-

clegiain» (v. i6ff.), «bis es den Klang / des alten Romanisch hat, / das

wir verstehen». Diese Forderung wird erst verständlich, wenn wir
sie in Analogie zu der im Zusammenhang von Lorschs vidvart l'En

(1955) diskutierten Präfiguration der Dichtung in den Stimmen der
Natur begreifen. Den «vuschs dal vent / e vuschs da l'aua» (v. 12), den

«Stimmen des Windes / und Stimmen des Wassers», soll der Dichter

seinen als Verschriftlichung einer natürlichen Rede präsentierten
Text ablauschen. Die Stimmen der Natur haben ihre Entsprechung
im Rauschen des Bluts im inneren Ohr des Dichters212; die Sprache
der Natur vereint sich so mit derjenigen der Ahnen. Die Forderung
am Schluss von Intschertezza wird damit zur Gegenprobe: wo das

Wort des Dichters seinen genuinen Ursprüngen treu bleibt, wird es

von deren Statthaltern auch verstanden. Wer diese auch sind, sie sind
Garanten der Kontinuität; in ihrem Namen befragen sie den «verlorenen

Sohn», in ihrem Namen fordern sie vom Wort des Dichters «den

Klang des alten Romanisch».

Merkwürdig bleibt allerdings die Verbindung zweier poetischer
Topoi, desjenigen des Dichters als «Aufschreiber» und desjenigen des

Schmieds, des poeta faber. Im Bereich der mythischen Schuld von
Auswanderung und Abwesenheit, die der Dichter mit seiner Arbeit
zu sühnen hat, ist die Forderung dagegen absolut stimmig und
einleuchtend. Im Leben hat der Treulose die Rückkehr an den alten Ort

verpasst, in der Dichtung muss er dies mit der Rückkehr zur alten

Sprache und zur Sprache der Alten symbolisch nachholen2'3.

169




	Die schwierige Rückkehr

