Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer
Autor: Riatsch, Cla

Kapitel: 5: Zwei Anti-Idyllen?

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L.

Zwei Anti-Idyllen?




5.1

10

15

20

25

128

Stagiun morta / Nachsaison (1980)
Stagiun morta™

Il lai inglatscha -

iina lama da marmel

cunter la spuonda.

Il sulai svéda crias d'albur

sur las givellas d’Avrigl.

La muntogna sa d’esser greiva
suot il tramagl da las niivlas.

Illa giassa inchiin chi va

cun pass absaint.

Clocs da marte -

splats da cazoula

e'l sbarbuogliar dal standschen.

Ils spejels da festa e stiifchentscha
dorman suot palperas clausas.

Scuas ravaschan aint il hall.
Vaidrinas orbas,

marenghins in salv.

La partitura stuorna da las corniglias
svanischa cun plonts da suldiim.

La cita tuorna cumiin.

IlIs sains marmuognan

lur sol-mi cridulaint

e tuot dvainta metal.

Alch va in tschercha

d’iin vod fratern

davo ils curtels chi tschiorbaintan.

Mezdi passa speravia



30

10

15

20

25

siin pattas da luf tscharver
Il god tegna il fla

e spetta be da'ns traplar
cun lenguas blauas.

Nachsaison

Der vereiste See —

eine Marmorklinge am Berg.

Aus Kriigen schiittet die Sonne

dem April ihr Weiss iiber die Schultern.
Der Berg kennt seine Schwere,

kaum sieht er die Wolken,

die Giber ihm spielen.

In der Gasse geht einer
mit abwesendem Schritt.
Hammerschldge -

eine Maurerkelle klatscht,
und die Traufe gurgelt.

Spiegel der Freude und Langweile
haben geschlossene Lider.

In der Halle geistern die Besen.

Blinde Vitrinen

Und die Goldtaler im Schrank.

Auf wirbeln die Dohlen, eine trunkene
Partitur, mit Klagerufen, die verfliegen.

Die Stadt wird wieder ein Dorf.
Weinerlich brummen die Glocken
Thr SOL - MI, und alles wird Metall.

Hinter den gleissenden Messern des Lichts

macht etwas sich auf und sucht
die bruderliche Leere.



Der Mittag zieht vorbei

auf Luchspfoten und wartet,
zu schnellen nach uns

mit seinen blauen Zungen.

[Mittag zieht vorbei

auf Luchspfoten.

Der Wald hélt den Atem an

und wartet nur darauf, uns zu erwischen
30 Mit blauen Zungen.]

Im Band Suot l'insaina da l'archér (1960), wo Stagiun morta zum ers-
ten Mal erscheint, wirkt es als Gegenstiick zu Stad engiadinaisa, Fur-
natsch und Liigl, die das hochsommerliche, solare Engadin besingen.
Wie das spatere Bunatscha (1984)"® gehort es zu den engadinischen
Anti-Idyllen, die das Tal in seinen grauen, bleiernen Momenten po-
etisch ausloten. Dass diese in der «toten Saison», der touristischen
Zwischensaison, liegen, ist ein weiteres Indiz dafiir, dass Tourismus-
industrie und Dichtung bei der Stilisierung schoner und «toter» Zei-
ten und Orte aufeinander bezogen bleiben.

Ein Ort mit grossen Hotels (cfr. v. 13ff.), einem noch im April ver-
eisten See (cfr. v. 1ff.), einer Zwischensaison, die diese Stadt wieder
zum Dorf macht (cfr. v. 20), kann nur St. Moritz sein. Bestatigt wird
dies durch die Widmung der ersten Fassung «A Peter Kasper», der
von 1945 bis 1978 Kurdirektor von St. Moritz war'®,

Eine weitere, iiberraschende Bestatigung dafiir findet sich in ei-
nem Essay von Andri Peer mit dem Titel Ein Dorf, genannt San Mu-
rezzan. Portrdt eines Weltkurorts, aus dem Jahre 1969. Im vorletzten
Absatz dieses im Freien Rdtier vertffentlichten Textes lesen wir:

Jetzt giesst die Sonne ihre weissen Kriige auf die Schultern der
Berge, der See ist wie eine Marmorplatte geddert und schneidet
den Abhang an. Uber dem Dorf verschwindet eine trunkene Par-
titur von Dohlen, wahrend die Turmuhr ihre weinerliche Terz
durch die Gassen sendet. (Peer 196ga)

130



Die Paraphrase tibersetzt die ersten fiinf Verse, verdndert die Abfol-
ge der beiden Motive See und Sonne und ersetzt die metaphorische
Apposition «Der vereiste See — / eine Marmorklinge am Berg» (v. 1f.)
durch einen Vergleich, der die Metapher zugleich erldutert: «der See
ist wie eine Marmorplatte gedadert». Die Licht-Allegorie ist verein-
facht, die Sonne schiittet ihr Weiss nicht mehr «dem April [...] iber
die Schultern» (v. 4), sondern, nahe liegender, «auf die Schultern der
Berge». Es folgen die Metapher der «trunkenen Partitur von Dohlen»
aus dem Ende der dritten Strophe (cfr. v. 18f.) und das «SOL-MI» der
Glocken aus der vierten (cfr. v. 22), das durch «weinerliche Terz» (fir
die kleine Terz) ersetzt wird. Die Prosifizierung konzentriert sich auf
besonders auffallige Figuren des poetischen Textes und neigt zu-
gleich dazu, diese abzuschwdachen und zu erlautern.

Von einer weiteren Prosifizierung einzelner Sequenzen aus Sta-
giun morta war oben schon die Rede, sie findet sich am Anfang des
Essays Denke ich ans Engadin... aus dem Jahre 1968:

Liebenswiirdig angefragt, iiber das Engadin etwas zu schreiben,
mochte ich am liebsten schweigen oder, noch lieber hinaufgehen
in diese Tage, wo die Sonne weisse Kriige iiber die Schultern des
April ausleert, wo sie am Mittag quergestreift wie ein Tiger auf lei-
sen Pfoten durch den Wald schreitet, wahrend im Dorf von der
Schneeschmelze schon die Traufen gurgeln und in den leeren
Hotelhallen der Nachsaison die Besen geistern, in den Gassen
die Maurerkellen klatschen. Dort beim schiefen Turm verschwin-
det mit Klagerufen ein Schwarm Dohlen und sieht aus wie eine
durcheinander geratene Notenschrift. (Peer 1968)

Auch hier steht die Licht-Allegorie am Anfang, diesmal noch mit
den «Schultern des April», die unverandert aus Stagiun morta iiber-
nommen sind. Der Vergleich des Mittags mit einem Tiger dagegen
hat eine Entsprechung im Prosastiick Fastens (1961)®, variiert aber
zugleich die Luchs-Metapher aus dem Anfang der fiinften Strophe:
«Mezdi passa speravia / stin pattas da luf tscharver» (v. 27f.), «Mit-
tag zieht vorbei / auf Luchspfoten». Auch hier wird die Metapher

131



durch einen Vergleich, «Sonne [...] quergestreift wie ein Tiger», er-
setzt. Das spezielle Licht ist hier nicht genauer verortet, der Bezug zu
St. Moritz wird erst im letzten Satz des Zitats mit der Angabe «Dort
beim schiefen Turm» nachgeliefert. Die gurgelnden Traufen und die
klatschenden Maurerkellen des nachsten Satzes stammen aus dem
Ende der zweiten Strophe (cfr. v. 11f.), in verdnderter Reihenfolge und
unterbrochen durch das Motiv der Reinigung der Hotelhallen aus der
dritten Strophe (cfr. v. 15). Die Paraphrase schliesst mit dem Ende der
dritten Strophe, die Metapher «la partitura stuorna da las corniglias»
(v. 18) ist auch hier durch einen erlduternden Vergleich, die «Partitur»
durch die verstandlichere «Notenschrift» ersetzt: «[...] verschwindet
mit Klagerufen ein Schwarm Dohlen und sieht aus wie eine durchei-
nander geratene Notenschrift». Eine Analyse solcher Koinzidenzen
von Poesie und Prosa im Werk von Andri Peer miisste grundsatzlich
eher von einer Wechselwirkung als von einer einseitigen Wieder-
verwendung ausgehen und sie miisste versuchen, die poetologische,
selbstinterpretatorische und kommentierende Seite dieser auktoria-
len «prosification»®® zu verstehen.

Das vom romanischen Titel ins Spiel gebrachte Todes-Motiv
scheint in den ersten zwei Versen von der Metapher der «lama da
marmel», der «kMarmorklinge», fiir die Eisdecke des Sees aufgenom-
men zu werden: «lIl lai inglatscha — / {ina lama da marmel» (v. 1f),
«Der vereiste See — / eine Marmorklinge am Berg». Die «Klinge» ge-
hort zu einer Reihe von Metaphern einer anthropomorphen und my-
thischen Landschaft, die vom Kampf der Elemente gezeichnet ist: die
Berge von Stad engiadinaisa: «Cun draguns da glatsch aint il flanc»
(v. 4), «mit Eisdrachen an den Hiiften», die Schlucht von Furnatsch,
wo «der Inn seine Sdge anlegt», «L'En tira la resgia» (v. 25), oder, noch
auffélliger, das Ende von Stradun: «e’'l god sfuondra sia resgia / aint
ils vantrigls da las niivlas» (v. 7f.), «der Wald driickt seine Sage /in die
Waden der Wolken»”. Eine Analogie zum Wasserspiegel des Sees als
Klinge, die den Berg anschneidet, findet sich in Cla Bierts Erzahlung
La fotsch (Die Sense) ausdem Jahr 1981. Wahrend einer Bootsfahrt auf
dem Fluss wird dieser dem Protagonisten zur Sense:

132



Mo tschiitta uossa, es quai propcha il flim chi tschiorba? E
sun quai ruvers a la riva? Nun esa pliichéntsch ina fotsch, ina
fotschuna immensa chi va oura a piz? [...] [ nu's vezza il prade-
run chi seja, mo eu dod seis fla davo mai [...] Il latsch morda aint
illa costa cha'ls salschs e'ls faus, ils uolms e'ls ruvers as sdrajan in
fotschigliada [...] (Biert 1981a:294).

War das wirklich der Fluss, der blendete? Und waren dies Eichen
an den Ufern? War es nicht vielmehr eine Sense, die dort in einer
Spitze auslief? [...] Der riesige Mann, der hier méahte, war nicht
zu sehen, doch horte ich seinen Atem in meinem Riicken [...] Die
Schneide biss sich in den Hang hinein, dass sich die Weiden, die
Buchen, die Ulmen beim Schnitt der Lange nach hinlegten [...]
(Biert 1981a:295)

Eine weitere Gemeinsamkeit der beiden Texte ist das «tschiorbantar»,
der die Augen schmerzende Lichtreflex, die Blendung. Bei Cla Biert
blendet der zur Sense gewordene Fluss: «[...] nan da quella storta haja
dat iina tschiorbada chi m'ha fat malils 6gls» (Biert 1981:294), «[...] die
Flussbiegung warf ein so grelles Blendlicht, dass die Augen schmerz-
ten» (1981:295), bei Andri Peer sind es «Messer», die blenden: «davo ils
curtels chi tschiorbaintan» (v. 26). Die deutsche Ubersetzung erlau-
tert, dass es sich bei den «Messern» um eine Metapher fiir die in die
Augen fallenden Lichtstrahlen handelt: «Hinter den gleissenden Mes-
sern des Lichts» (v. 23). Auch ohne den von der psychoanalytischen
Lektiire des Oedipus-Mythos strapazierten Zusammenhang von
Blendung, Kastration und Tod zu bemiihen, ist offensichtlich, dass
diese Klingen in der Hand von Riesen gefahrlich sind. Das Motiv des
blind machenden «tschiorbantar» istdurch eine etymologische Figur
in den «vaidrinas orbas» (v. 16), den «blinde[n] Vitrinen», vorwegge-
nommen, die Beziehung zwischen Vitrinen und Augen ist durch die
lexikalisierte Metapher der «Fassade», der «fatschada», vorbereitet,
die diese zum «Gesicht», zur «fatscha», des Hauses macht, die Fenster
zu «Augen». Die «vaidrinas orbas» wiederum stehen in einer laut-
lichen wie inhaltlichen Analogie zu «dormany, «schlafen», das die

133



zugedeckten und damit blind gemachten Spiegel der Hotelhallen be-
schreibt (cfr. v. 14). Die Analogie zwischen Blendung, Blindheit und
Tod wird durch die lautliche Entsprechung verstarkt, die sich durch
die Ausbreitung des «or» verlangert: vom Titel «Stagiun morta», zu
«dorman» (v. 14), zu «orbas» (v. 16), zu den schwarzen Dohlen, den
«corniglias» (v.18), zu «tschiorbaintan» (v. 26). Spitzfindige Leser kon-
nen das in den «marenghins» (v. 17), den «Goldvreneli», versteckte,
ebenfalls blendende «or», «Gold», dazu nehmen. Die blinden Spiegel
in den Hotels entsprechen dem durch Vereisung blind gewordenen
Wasserspiegel des Sees. Der vereiste Seespiegel als «lama», «Klinge»,
wird von der Metapher der Lichtstrahlen als «curtels» (v. 26), «Mes-
ser», aufgenommen, die Spiegel von Stagiun morta bleiben auch als
blinde gefahrlich.

Die Folgen der Blendung sind Blindheit und Tod. Die kritische
Spitze dieses durch lautliche Analogien hervorgehobenen Zusam-
menhangs richtet sich gegen den Glanz des mondédnen Kurorts als
«Blendwerk», um diesen Begriff der religiosen Kritik an der Vanitas
mundi aufzunehmen. Die Ambivalenz dieses Glanzes zeigt sich schon
in den Attributen der Spiegel, die zugleich beschreiben, was sich in
der Hochsaison in ihnen spiegelt: «Spejels da festa e stiifchentscha»
(v. 13), «Spiegel des Festes und Uberdrusses».

Die Klingen-Metapher des zweiten Verses bildet den Anfang des
Metall-Motivs, das sich durch das ganze Gedicht zieht: «marté» (v.
10), «<Hammer», «cazoula» (v. 11), «Maurerkelle», «standschen» (v. 12),
«Traufe», «marenghins» (v. 17), «Goldvreneli», «sains» (v. 21), «Glo-
cken», «metal» (v. 23), «Metall», «curtels» (v. 26), «Messer». Metallische
Klange beherrschen die Szene, nach den Hammerschlédgen, «clocs da
marte» (v. 10), sind es die Glocken:

IIs sains marmuognan
lur sol — mi cridulaint

e tuot dvainta metal. (v. 21ff.)

Weinerlich brummen die Glocken
Thr SOL — MI, und alles wird Metall. (v. 21f.)

134



Dem Glockenton — die Fassungen variieren zwischen «batter»
(«schlagen) und «marmuognar» (brummen), zwischen «mi-ut» und
«sol-mi»®® — wird die Macht zugesprochen, eine Metamorphose aus-
zulOsen: «e tuot dvainta metal» (v. 23), «[...] und alles wird Metall»
(v. 22). Die magische Wirkung des Glockentons verweist ein weiteres
Mal auf die Ruhe der Zwischensaison™, schafft aber auch einen in-
tertextuellen Bezug zu einem Gedicht von Luisa Famos aus demsel-
ben Jahr, das den Titel Sunasoncha (1960:13), Glockengeldut, tragt:

Cur sunasoncha
Rebomba tras cumiin
Tuot dvainta nouv (v. 2ff.)

wenn das Lauten der Glocken
das Dorf erfiillt
wird alles neu (Famos 1995:17).

Der Vers aus Stagiun morta: «e tuot dvainta metal» (v. 23) liest sich wie
eine Antwort auf denjenigen aus Sunasoncha: «Tuot dvainta nouv» (v.
4), als eine Korrektur ins Negative, die eine religiose Konnotation'”°
materialistisch herabsetzt und die Verwandlung nicht als Erneue-
rung, sondern als Erstarrung darstellt.

Ein weiterer intertextueller Kontaktpunkt ergibt sich durch die
Vogel, die mit ihrer schwarzen Farbe ebenfalls zum Todes-Thema ge-
horen:

La partitura stuorna da las corniglias
svanischa cun plonts da suldiim. (v. 18f.)

Auf wirbeln die Dohlen, eine trunkene
Partitur, mit Klagerufen, die verfliegen.

Die «partitura stuorna», die «trunkene Partitur», des Flugs der Doh-

len interagiert mit den «gos da fanzégnay, den «Irrfliigen», der Raben
aus Di d’'inviern (1960:15), Wintertag, von Luisa Famos:

135



Corvs fond gos

Da fanzégna
Laschan sur il glatsch
Sbrajs racs (v. 4ft.)

Raben

Irrfliige fliegend
hinterlassen heisere Schreie
tiber dem Eis (1995:19)

In der Fassung von Stagiun morta aus dem Jahr 1971 ist der Bezug
noch enger, hier «iiberlassen die Dohlen dem Wind / ihre Schreie»,
«Las corniglias cedan al vent / lur cloms» (1971, v. 14f.), ganz analog
zum «laschan sur il glatsch / Sbrajs racs» (v. 61.), «hinterlassen heisere
Schreie / tiber dem Eis», der Raben von Luisa Famos. Anstelle der in
Irrfliigen davonfliegenden Raben und der von ihnen zuriickgelasse-
nen Schreie haben wir die Dohlen als «eine trunkene / Partitur, mit
Klagerufen, die verfliegen», «la partitura stuorna da las corniglias /
svanischa cun plonts da suldiim» (v. 18ff.). Die zitierte auktoriale Pa-
raphrase aus dem Jahr 1968 deutet die Metapher ausschliesslich op-
tisch: «[...] verschwindet mit Klagerufen ein Schwarm Dohlen und
sieht aus wie eine durcheinander geratene Notenschrift»”. Es bleibt
die Moglichkeit, nicht nur den graphischen Reprasentanten, sondern
auch die akustische Entsprechung der Partitur einzubeziehen und
das «stuorn» auch auf die Klangqualitat der durcheinander wirbeln-
den Klagerufe zu beziehen.

Von den drei gefahrlichen Gegenstdanden, die das Licht reflektie-
ren konnten, der Klinge, den Spiegeln und den Messern, tun dies nur
die letzteren, die grosse «Klinge» ist weiss (cfr. v. 1f.), die Spiegel sind
zugedeckt (cfr. v. 13f.). Der Kontext der blendenden Messer ist iber-
raschend:

Alch va in tschercha
d'tiin vod fratern

davo ils curtels chi tschiorbaintan. (v. 24f1.)

136



Hinter den gleissenden Messern des Lichts
macht etwas sich auf und sucht
die briiderliche Leere. (v. 23ff.)

Wenn der angedeutete Bezug von «tschiorbaintan» zu «corniglia»
(v. 18), «orbas» (v. 16), «dormann» (v. 14), «morta» (Titel) signifikant ist,
scheint es nahe liegend, das «vdd fratern», die «briiderliche Leere»,
als euphemistische Umschreibung des Todes zu lesen. Das Subjekt,
das diese Leere sucht, bleibt unbestimmt: «alch» (v. 24), «etwas». Eine
von der toten Umgebung hervorgerufene Todessehnsucht im spre-
chenden Subjekt? Cla Biert bezeichnet diese Verse in seiner Rezen-
sion als sehr schwierig, es gdbe da etwas ausserhalb der Zeit, so dass
man nicht merke, dass diese vergeht™.

Das einzige menschliche Subjekt der vorausgehenden Strophen
ist ein ebenfalls nicht ndher bestimmter «jemand»:

[lla giassa inchiin chi va
cun pass absaint. (v. 8f.)

In der Gasse geht einer
mit abwesendem Schritt.

Wie man die «briiderliche Leere» hinter dem Licht, den «abwesen-
den Schritt» des Unbekannten auch liest, sie bleiben durch ihren Be-
zug zu Trance- und visiondrer Grenzerfahrung mit dem Todes-The-
ma von Stagiun morta verbunden. Dem «abwesenden Schritt» des
Unbekannten entspricht der unhorbare Schritt der «pattas da luf
tscharver« (v. 28), der «Luchspfoten», auf denen der Mittag voriiber-
zieht.

Das Motiv des «Andern», das hinter dem blendenden Licht lauert,
kommt in der letzten Strophe nochmals explizit zur Sprache:

Mezdi passa speravia

siin pattas da luf tscharver.
Il god tegna il fla

37



e spetta be dans traplar
cun lenguas blauas. (v. 271t

[Mittag zieht vorbei

auf Luchspfoten.

Der Wald halt den Atem an

und wartet nur darauf, uns zu erwischen
Mit blauen Zungen.]

Der Mittag als Augenblick der Gefahr ist ein Topos der klassischen
Tradition, es ist die Stunde des Pan, die dem von der Lichtflut benom-
menen Menschen einen «panischen» Schrecken einjagen kann3. Es
ist die Zeit der Ruhe, des Stillstands, des triigerischen Fehlens von
Lebenszeichen, in der sich das Schrecken verbreitende Wesen lautlos
heranschleicht. Der zoomorphe, zum wilden Tier gewordene Wald
lauert hier als allegorischer Vertreter eines Schattenreichs, das alles
Lebendige mit seinen als «blaue Zungen» metaphorisch angespro-
chenen Schatten erfassen und vereinnahmen will.

Vom klassischen Topos einmal abgesehen, ist die Gefahr in der
Stunde des Lichts ein Paradox, das fiir die Konfiguration des Todes-
Themas von Stagiun morta bezeichnend ist. Es artikuliert sich offen
in den Motiven des Klagens und Weinens, den «plonts da suldiim» (v.
19) der Dohlen, dem «sol-mi cridulaint» (v. 22) der Glocken, aber auch
im Motiv des Tiickischen, dem gefdahrlichen Licht (cfr. v. 261f.), oder
der fatalen Anziehung, der «briiderlichen Leere» (v. 25). Rettung vor
der Allgegenwart des Todes ist keine in Sicht, gerettet sind einzig die
«marenghins in salv» (v. 17), die «Goldtaler im Schrankn.

5.2. Bunatscha / Tauwetter (1984)

Bunatscha*

Hoz est trist,
Lavin da bunatscha,

138



10

15

20

25

culla via suos-cha
davant la punt

e I’En chi va plan
vers la Crappa Fiisen.

Il sain da mezdi
tuna scon sain da mort.

Our'in charpenna

suna intiva in meis bap

i'l sclingir d'tina chadaina.
Eu til n'ha dumpera:
«Ingio via, Jon Peer?»

Mo'lm'ha be guarda
cun 0gls trists
ed esiour'in lobgia-suler.

Hoz chi plova immez inviern
e cha la tschierva

es saglida

aintin tert,

am paisan ils vegls.

Fastbain da tuornar
ingio chi't guaita
tant algord

dutsch ed amar?

Tauwetter

Heute bis du traurig,

Lavin im Tauwetter

mit der schmutzigen Strasse
vor der Briicke

139



5  mitdem Inn
der langsam um die Felsen fliesst.

Die Mittagsglocke tont
als ware jemand gestorben.

Draussen im Estrich

10 beim Geklirr einer Kette
seh’ich plotzlich meinen Vater.
Ich hab’ihn gefragt:
«Wohin des Weges, Jon Peer?»

Doch er schaut mich nur an
15 etwas traurig

und geht zur Tir

auf die Laube hinaus.

Heute, da es mitten im Winter regnet
und die Hirschkuh

20 uns in den Garten sprang
lasten die Alten auf mir.

Tust du gut daran

zuriickzukehren

wo soviel Erinnerung lauert
25 stisse und bittere?

DieBedeutungdesTitelwortes«Tauwetter,Schneeschmelze,besonders
bei féhnigem Wetter» erhdlt durch die Transparenz des Suffixes
«-atscha» eine negative Komponente, die sich auch in speziellen
Bedeutungen wie «tridas vias», schlechte, verschlammte Wege, zeigt.
Auch die Bedeutungsnuancen des plotzlich Hereinbrechenden und
Bedrohlichen werden im Zusammenspiel von Titel und Text wichtig™.

Bunatscha (Tauwetter) ist das einzige (mir bekannte) Gedicht von
Andri Peer, in dem ein Familienangehoériger mit seinem vollstan-

140



digen Namen vorkommt: «Jon Peer» (cfr. v. 13), der Name des Vaters
im Gedicht (cfr. v. 10), ist auch Name des Vaters von Andri Peer
(cfr. Peer 2003:475). Damit ist der Text indirekt, aber eindeutig auto-
biographisch signiert, seine erzahlende Sequenz, «Auf dem Estrich in
Lavin bin ich meinem toten Vater begegnet», ist ein Stiick poetische
Autobiographie”®. Das Kriterium der Identitdt von Autor und Erzah-
ler des autobiographischen Textes impliziert die Ernsthaftigkeit des
Sprechakts, die Haftbarkeit des Autors, dem man in dieser Textsorte
eventuelle Unstimmigkeiten, ja sogar Liigen, vorhalten kénnte, ohne
sich damit lacherlich zu machen”’”. Die minimale Inhaltsparaphrase
von Bunatscha, «Begegnung mit dem toten Vater» kann die Giiltigkeit
der skizzierten Definition allerdings in Frage stellen (dazu unten).

Die ersten beiden Strophen illustrieren das erste Motiv, das «trau-
rige Lavin»:

Hoz est trist,
Lavin da bunatscha, (v. 1f.)

Heute bis du traurig,
Lavin im Tauwetter.

Die Zeitangabe ist zugleich die Begriindung einer Ausnahme, der
Kontrast zum solaren Engadin von Texten wie Stad engiadinaisa,
Daman d’insta oder Liigl ist zwar nur implizit, aber eindeutig. Bei
Tauwetter, so wird zugestanden, kann sogar das Engadin, sogar das
vertraute Lavin, traurig sein. Damit ist das «Hoz», das «Heute», des
Anfangs auch ein intratextuelles Signal, das Bunatscha in Kontrast zu
Peers hymnischer Engadin-Poesie mit ihrer einschlagigen, nicht nur
in der Literatur verbreiteten Topik setzt.

culla via suos-cha

davant la punt

e I'En chiva plan

vers la Crappa Fiisen. (v. 3f.)

141



mit der schmutzigen Strasse

vor der Briicke

mit dem Inn

der langsam um die Felsen fliesst.

Die verschlammte Strasse vor der Briicke bringt nicht nur die ange-
deutete negative Bedeutung von «bunatscha» ins Spiel, sie ist auch
ein Element der autobiographischen Verortung der Szene im Haus
der Familie Peer vor der Inn-Briicke in Lavin.

Die rdaumliche Situation ist genau dieselbe wie im Gedicht Siin
fanestra (Am Fenster, 1975), wo klar wird, dass Strasse und Briicke
durch das Fenster des Hauses zu sehen sind:

Eu saint in mai tuot ils vegls
guardond our da fnestra,
intant cha la via

aintra illa punt

cun pass precaut. (v. 6ff.)

Ich fihle alle Alten in mir,

wenn ich zum Fenster hinausschaue,
wahrend die Strasse

in die Briicke hineingeht

mit vorsichtigem Schritt'7®,

Dass Andri Peer bei seinen Aufenthalten in diesem Haus die damit
verbundenen Erinnerungen auch als Last empfinden konnte, ist in
seinen Tagebuch-Notizen nachzulesen. Eine davon ist in den folgen-
den Bemerkungen seiner Witwe Erica Peer zitiert:

Il chavazzin per scriver ha Andri chatta il plii facil in nossa chasa
a Lavin, in quist refiigi ingio ch’el speraiva da’s retrar in avegnir
per plii lungas periodas. Co ch’el as sentiva la da cha, co ch'el
d’eira fermamaing determina da seis antenats, muossan la poesia
BUNATSCHA (1984) ed il diari: «Lavin, Tschinquaisma 1978, il priim

142



«... intant chala via / aintra illa punt»

143



m’assaglia adiina quista tristezza, eir ils genituors €'ls padernuors
amo preschaints in chasa, algords vivs, cloms, rumuors... I voul
temp, eu stogl digerir meis passa per giodair la chasa...»™

Der unter dem Haus vorbeifliessende Inn istin vielen Peer-Gedichten
ebenfalls ein Medium der Erinnerung, es sei hier nur an den Vers von
Liigl (1960) erinnert, wo er als «Vater der Zeit» bezeichnet wird: «EI'En
ais il bap dal temp»*°. Hier fliesst er langsam, der Binnenreim «E I'En
[...]» (v. 5) — «[...] Fiisen», verstarkt den Eindruck einer die Bewegung
und die Zeit aufhebenden Riickkehr'®, Obwohl es nicht viel Sinn hat,
iiber die nicht genannte Farbe des Inns zu spekulieren, kénnte auch
sie eher derjenigen entsprechen, die der Fluss in Siin fanestra hat, als
dem emblematischen Griin oder dem silbrigen Schaudern, die ihn in
den hymnischen Gedichten auszeichnen:

L'En —culur da soda -
passa tanter ils ogns
chi savuran da sdratscha.™®

Der Inn — sodafarben -
fliesst zwischen den Erlen
die nach Lumpen riechen.

Die Mittagsglocke der zweiten Strophe, die «wie eine Totenglocke»,
«scon sain da mort» (v. 8), tont, bringt die Toten ins Spiel und bietet
damit eine Interpretationshilfe fiir die folgende Begegnungsszene.
Dass die Toten am Mittag zuriickkehren, bricht zwar mit der volks-
tumlichen Tradition, die dafiir eher die Mitternacht vorsieht, durch
den Bezug zur Schreckensstunde des Pan steht die Szene aber in
einer klassischen Tradition:

Our’'in charpenna

suna intiva in meis bap

i'l sclingir d’lina chadaina.
Eu til n"ha dumpera:

144



«Ingio via, Jon Peer?»

Mo'l m'ha be guarda
cun 6gls trists
ed es i our’'in lobgia-suler. (v. off.)

Draussen im Estrich

beim Geklirr einer Kette

seh’ ich pl6tzlich meinen Vater.
Ich hab'ihn gefragt:

«Wohin des Weges, Jon Peer?»

Doch er schaut mich nur an
etwas traurig

und geht zur Tir

auf die Laube hinaus.

Ort und Umstédnde der Begegnung sind zweifach prazisiert: «Our’'in
charpenna» (v. g), «Draussen im Estrich», und «i’l sclingir d’tina cha-
daina» (v. 11), «beim [wortlich: im] Geklirr einer Kette». Fur die zwei-
te Bestimmung drangt sich eine metonymische Leseweise auf: das
Klirren der Kette ist kein einfacher Umnstand der Begegnung, sondern
ihre Ursache, ihr Ausléser®. Das Motiv der Traurigkeit (cfr. v. 1ff.) und
die Totenglocke (cfr. v. 8) tragen das Ihre zur Verschiebung der Begeg-
nungsszene in Richtung einer Erinnerungsszene bei. Das Klirren der
vom Vater benutzten Kette weckt die Erinnerung an ihn, die «Begeg-
nung» ist, wie das Verb «intivar» (cfr. v. 10) klar macht, zufallig und
damit unvermeidlich. Die an den erinnerten Toten gerichtete Frage
«Ingio via [...]?», «\Wohin des Weges [...]?» (v. 13), ist eine Abwandlung
des topischen «Ubi sunt?» (Wo sind sie?), das nach dem Verbleib der
Verstorbenen fragt, um die Verganglichkeit des Lebens in Erinnerung
zu rufen. Das Schweigen des Befragten entspricht dem rhetorischen
Charakter der Frage und unterscheidet die Szene zugleich von ihrer
literarischen Referenz, der Begegnung des lebenden Dante mit den
vielen Toten im katholischen Jenseitsder Commedia. Ihre Reden, tiber

145



die Dante nicht selten staunt, prasentieren sich im Rahmen seiner
Reise gerade nicht als Erinnerungen, sie bilden vielmehr ein Element
der Fiktionswirkung, die den autobiographischen Pakt (cfr. Lejeune
1975) dieses Textes fragwiirdig machen. So bleibt Genette in seiner
Systematisierung der gattungsbestimmenden Relationen zwischen
Autor, Erzahler und Person nichts anderes tibrig als die Commedia als
«autofiction» auszugliedern und ihr den logisch widerspriichlichen
Status A=N / A=P / N=P zuzuweisen. Fiir Dantes «Ich» im Jenseits gilt
damit das charmante: «C'est moi et ce n'est pas moi»'®. In Bunatscha
verschiebt das Verhalten des Vaters, die Tatsache, dass er sich abwen-
det, um in die Laube hinauszugehen, die autobiographische Szene in
Richtung «autofiction», wahrend sein Schweigen die metaphorische
Leseweise der «Begegnung» und damit die Illusionswirkung der Au-
tobiographie bestatigt.

Hoz chi plova immez inviern
e cha la tschierva

es saglida

aint in uert,

am paisan ils vegls. (v. 171f.)

Heute, da es mitten im Winter regnet
und die Hirschkuh

uns in den Garten sprang

lasten die Alten auf mir.

Der metaphorische Charakter der Szene wird von der fiinften Stro-
phe bestatigt, die als Quintessenz festhalt, dass «die Altenn, «ils veg-
Is» (v. 21), die toten Ahnen, als Last empfunden werden kénnen, was
nur in der Erinnerung geschehen kann. Die beiden neuen Themen
der fiinften Strophe, der Regen mitten im Winter und die Hirschkuh,
die in den Garten gesprungen ist, fiihren, als Ereignisse, die «aus
dem Rahmen fallen», die Destabilisierung des Gattungs-Rahmens in
der vierten Strophe weiter. Der Sprung der Hirschkuh in den Gar-
ten zeigt, obwohl an sich keineswegs unrealistisch, den Einbruch des

146



Wilden und Unberechenbaren ins Kontrollierte und Abgesteckte und
kann damit auch als konkretisierende mise-en-abime des Einfalls der
unberechenbaren Erinnerung ins Bewusstsein des sprechenden Sub-
jekts gelesen werden.

Fast bain da tuornar
ingio chi't guaita

tant algord

dutsch ed amar? (v. 22f1.)

Tust du gut daran
zurlickzukehren

wo soviel Erinnerung lauert
siisse und bittere?

Die Frage ist nicht rhetorisch, die Ambivalenz der lauernden Erin-
nerung ldsst sie ihre Dringlichkeit behalten. Diese Ambivalenz, die
im «Schmerz des Wiedersehens»® ihre Parallele hat, markiert eine
entscheidende Zasur zwischen Peers Lyrik und der Heimwehlyrik
engadinischer Emigranten, fiir die eine Riickkehr an den Ort voller
Erinnerungen ein letztes Ziel darstellt, zu dem es keine Fragen geben
kann.

147






	Zwei Anti-Idyllen?

