
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer

Autor: Riatsch, Clà

Kapitel: 5: Zwei Anti-Idyllen?

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5-

Zwei Anti-Idyllen?



5.1. Stagiun morta / Nachsaison (1980)

Stagiun morta'62

Il lai inglatschà -
üna lama da marmel

cunter la spuonda.
II sulai svöda crias d'albur

5 sur las givellas d'Avrigl.
La muntogna sa d'esser greiva
suot il tramagl da las nüvlas.

Illa giassa inchün chi va

cun pass absaint.

10 Clocs da martè -
splats da cazoula
e'l sbarbuogliar dal standschen.

Iis spejels da festa e stüfchentscha

dorman suot palperas clausas.

15 Scuas ravaschan aint il hall.
Vaidrinas orbas,

marenghins in salv.

La partitura stuorna da las corniglias
svanischa cun plonts da suldüm.

20 La cità tuorna cumün.
Ils sains marmuognan
lur sol-mi cridulaint
e tuot dvainta metal.

Aich va in tschercha

25 d'ün vöd fratern
davo ils curtels chi tschiorbaintan.

Mezdi passa speravia

128



sün pattas da luf tscharvèr
II god tegna il flà

e spettabe dans traplar
cun lenguas blauas.

Nachsaison

Der vereiste See -
eine Marmorklinge am Berg.

Aus Krügen schüttet die Sonne

dem April ihr Weiss über die Schultern.

Der Berg kennt seine Schwere,

kaum sieht er die Wolken,
die über ihm spielen.

In der Gasse geht einer

mit abwesendem Schritt.

Hammerschläge -
eine Maurerkelle klatscht,
und die Traufe gurgelt.

Spiegel der Freude und Langweile
haben geschlossene Lider.

In der Halle geistern die Besen.

Blinde Vitrinen
Und die Goldtaler im Schrank.

Auf wirbeln die Dohlen, eine trunkene

Partitur, mit Klagerufen, die verfliegen.

Die Stadt wird wieder ein Dorf.
Weinerlich brummen die Glocken

Ihr SOL - MI, und alles wird Metall.

Hinter den gleissenden Messern des Lichts

macht etwas sich auf und sucht

die brüderliche Leere.



Der Mittag zieht vorbei
auf Luchspfoten und wartet,
zu schnellen nach uns

mit seinen blauen Zungen.

[Mittag zieht vorbei
auf Luchspfoten.
Der Wald hält den Atem an
und wartet nur darauf, uns zu erwischen

30 Mit blauen Zungen.]

Im Band Suot I'insaina da l'archèr (i960), wo Stagiun morta zum ersten

Mal erscheint, wirkt es als Gegenstück zu Stad engiadinaisa, Fur-
natsch und Liigl, die das hochsommerliche, solare Engadin besingen.
Wie das spätere Bunatscha (ig84)'63 gehört es zu den engadinischen

Anti-Idyllen, die das Tal in seinen grauen, bleiernen Momenten
poetisch ausloten. Dass diese in der «toten Saison», der touristischen
Zwischensaison, liegen, ist ein weiteres Indiz dafür, dass Tourismusindustrie

und Dichtung bei der Stilisierung schöner und «toter» Zeiten

und Orte aufeinander bezogen bleiben.
Ein Ort mit grossen Hotels (cfr. v. i3fh), einem noch im April

vereisten See (cfr. v. iff.), einer Zwischensaison, die diese Stadt wieder

zum Dorf macht (cfr. v. 20), kann nur St. Moritz sein. Bestätigt wird
dies durch die Widmung der ersten Fassung «A Peter Kasper», der

von 1945 bis 1978 Kurdirektor von St. Moritz war164.

Eine weitere, überraschende Bestätigung dafür findet sich in
einem Essay von Andri Peer mit dem Titel Ein Dorf, genannt San Mu-

rezzan. Porträt eines Weltkurorts, aus dem Jahre 1969. Im vorletzten
Absatz dieses im Freien Rätier veröffentlichten Textes lesen wir:

Jetzt giesst die Sonne ihre weissen Krüge auf die Schultern der

Berge, der See ist wie eine Marmorplatte geädert und schneidet
den Abhang an. Über dem Dorf verschwindet eine trunkene
Partitur von Dohlen, während die Turmuhr ihre weinerliche Terz

durch die Gassen sendet. (Peer 1969a)

130



Die Paraphrase übersetzt die ersten fünf Verse, verändert die Abfolge

der beiden Motive See und Sonne und ersetzt die metaphorische

Apposition «Der vereiste See - / eine Marmorklinge am Berg» (v. if.)

durch einen Vergleich, der die Metapher zugleich erläutert: «der See

ist wie eine Marmorplatte geädert». Die Licht-Allegorie ist vereinfacht,

die Sonne schüttet ihr Weiss nicht mehr «dem April [...] über
die Schultern» (v. 4), sondern, nahe liegender, «auf die Schultern der

Berge». Es folgen die Metapher der «trunkenen Partitur von Dohlen»

aus dem Ende der dritten Strophe (cfr. v. i8f.) und das «SOL-MI» der

Glocken aus der vierten (cfr. v. 22), das durch «weinerliche Terz» (für
die kleine Terz) ersetzt wird. Die Prosifizierung konzentriert sich auf
besonders auffällige Figuren des poetischen Textes und neigt
zugleich dazu, diese abzuschwächen und zu erläutern.

Von einer weiteren Prosißzierung einzelner Sequenzen aus Sta-

giun morta war oben schon die Rede, sie findet sich am Anfang des

Essays Denke ich ans Engadin... aus dem Jahre 1968:

Liebenswürdig angefragt, über das Engadin etwas zu schreiben,

möchte ich am liebsten schweigen oder, noch lieber hinaufgehen
in diese Tage, wo die Sonne weisse Krüge über die Schultern des

April ausleert, wo sie am Mittag quergestreift wie ein Tiger auf
leisen Pfoten durch den Wald schreitet, während im Dorf von der

Schneeschmelze schon die Traufen gurgeln und in den leeren

Hotelhallen der Nachsaison die Besen geistern, in den Gassen

die Maurerkellen klatschen. Dort beim schiefen Turm verschwindet

mit Klagerufen ein Schwärm Dohlen und sieht aus wie eine

durcheinander geratene Notenschrift. (Peer 1968)

Auch hier steht die Licht-Allegorie am Anfang, diesmal noch mit
den «Schultern des April», die unverändert aus Stagiun morta

übernommen sind. Der Vergleich des Mittags mit einem Tiger dagegen
hat eine Entsprechung im Prosastück Fastens (1961V65, variiert aber

zugleich die Luchs-Metapher aus dem Anfang der fünften Strophe:
«Mezdi passa speravia / sün pattas da luf tscharvèr» (v. 27L), «Mittag

zieht vorbei / auf Luchspfoten». Auch hier wird die Metapher

131



durch einen Vergleich, «Sonne [...] quergestreift wie ein Tiger»,

ersetzt. Das spezielle Licht ist hier nicht genauer verortet, der Bezug zu
St. Moritz wird erst im letzten Satz des Zitats mit der Angabe «Dort

beim schiefen Turm» nachgeliefert. Die gurgelnden Traufen und die

klatschenden Maurerkellen des nächsten Satzes stammen aus dem

Ende der zweiten Strophe (cfr. v. iif.), in veränderter Reihenfolge und
unterbrochen durch das Motiv der Reinigung der Hotelhallen aus der

dritten Strophe (cfr. v. 15). Die Paraphrase schliesst mit dem Ende der

dritten Strophe, die Metapher «la partitura stuorna da las corniglias»
(v. 18) ist auch hier durch einen erläuternden Vergleich, die «Partitur»

durch die verständlichere «Notenschrift» ersetzt: «[...] verschwindet

mit Klagerufen ein Schwärm Dohlen und sieht aus wie eine durcheinander

geratene Notenschrift». Eine Analyse solcher Koinzidenzen

von Poesie und Prosa im Werk von Andri Peer müsste grundsätzlich
eher von einer Wechselwirkung als von einer einseitigen
Wiederverwendung ausgehen und sie müsste versuchen, die poetologische,

selbstinterpretatorische und kommentierende Seite dieser auktoria-
len «prosification»'66 zu verstehen.

Das vom romanischen Titel ins Spiel gebrachte Todes-Motiv

scheint in den ersten zwei Versen von der Metapher der «lama da

marmel», der «Marmorklinge», für die Eisdecke des Sees aufgenommen

zu werden: «Il lai inglatschà - / üna lama da marmel» (v. if.),

«Der vereiste See - / eine Marmorklinge am Berg». Die «Klinge»
gehört zu einer Reihe von Metaphern einer anthropomorphen und
mythischen Landschaft, die vom Kampf der Elemente gezeichnet ist: die

Berge von Stad engiadinaisa: «Cun draguns da glatsch aint il flanc»

(v. 4), «mit Eisdrachen an den Hüften», die Schlucht von Furnatsch,

wo «der Inn seine Säge anlegt», «L'En tira la resgia» (v. 25), oder, noch

auffälliger, das Ende von Stradun: «e'l god sfuondra sia resgia / aint
ils vantrigls da las nüvlas» (v. 7L), «der Wald drückt seine Säge / in die

Waden der Wolken»167. Eine Analogie zum Wasserspiegel des Sees als

Klinge, die den Berg anschneidet, findet sich in Cla Bierts Erzählung
Lafotsch (Die Sense) aus dem Jahr 1981. Während einer Bootsfahrt auf
dem Fluss wird dieser dem Protagonisten zur Sense:

132



Mo tschütta uossa, es quai propcha il flüm chi tschiorba? E

sun quai ruvers a la riva? Nun esa plüchöntsch üna fotsch, üna
fotschuna immensa chi va oura a piz? [...] I nu's vezza il prade-

run chi seja, mo eu dod seis flà davo mai [...] II latsch morda aint
illa costa cha'ls salschs e'ls faus, ils uolms e'ls ruvers as sdrajan in
fotschigliada [...] (Biert 19813:294).

War das wirklich der Fluss, der blendete? Und waren dies Eichen

an den Ufern? War es nicht vielmehr eine Sense, die dort in einer

Spitze auslief? [...] Der riesige Mann, der hier mähte, war nicht
zu sehen, doch hörte ich seinen Atem in meinem Rücken [...] Die
Schneide biss sich in den Hang hinein, dass sich die Weiden, die

Buchen, die Ulmen beim Schnitt der Länge nach hinlegten [...]

(Biert 198^:295)

Eine weitere Gemeinsamkeit der beiden Texte ist das «tschiorbantar»,
der die Augen schmerzende Lichtreflex, die Blendung. Bei Cla Biert
blendet der zur Sense gewordene Fluss: «[...] nan da quella storta haja
dat üna tschiorbada chi m'ha fat mal ils ögls» (Biert 1981:294), «[...] die

Flussbiegung warf ein so grelles Blendlicht, dass die Augen schmerzten»

(1981:295), bei Andri Peer sind es «Messer», die blenden: «davo ils

curtels chi tschiorbaintan» (v. 26). Die deutsche Übersetzung erläutert,

dass es sich bei den «Messern» um eine Metapher für die in die

Augen fallenden Lichtstrahlen handelt: «Hinter den gleissenden Messern

des Lichts» (v. 23). Auch ohne den von der psychoanalytischen
Lektüre des Oedipus-Mythos strapazierten Zusammenhang von
Blendung, Kastration und Tod zu bemühen, ist offensichtlich, dass

diese Klingen in der Hand von Riesen gefährlich sind. Das Motiv des

blind machenden «tschiorbantar» ist durch eine etymologische Figur
in den «vaidrinas orbas» (v. 16), den «blinde[n] Vitrinen», vorweggenommen,

die Beziehung zwischen Vitrinen und Augen ist durch die

lexikalisierte Metapher der «Fassade», der «fatschada», vorbereitet,
die diese zum «Gesicht», zur «fatscha», des Hauses macht, die Fenster

zu «Augen». Die «vaidrinas orbas» wiederum stehen in einer
lautlichen wie inhaltlichen Analogie zu «dorman», «schlafen», das die

133



zugedeckten und damit blind gemachten Spiegel der Hotelhallen
beschreibt (cfr. v. 14). Die Analogie zwischen Blendung, Blindheit und
Tod wird durch die lautliche Entsprechung verstärkt, die sich durch
die Ausbreitung des «or» verlängert: vom Titel «Stagiun morta», zu
«dorman» (v. 14), zu «orbas» (v. 16), zu den schwarzen Dohlen, den

«corniglias» (v. 18), zu «tschiorbaintan» (v. 26). Spitzfindige Leser können

das in den «marenghins» (v. 17), den «Goldvreneli», versteckte,
ebenfalls blendende «or», «Gold», dazu nehmen. Die blinden Spiegel

in den Hotels entsprechen dem durch Vereisung blind gewordenen
Wasserspiegel des Sees. Der vereiste Seespiegel als «lama», «Klinge»,
wird von der Metapher der Lichtstrahlen als «curtels» (v. 26), «Messer»,

aufgenommen, die Spiegel von Stagiun morta bleiben auch als

blinde gefährlich.
Die Folgen der Blendung sind Blindheit und Tod. Die kritische

Spitze dieses durch lautliche Analogien hervorgehobenen
Zusammenhangs richtet sich gegen den Glanz des mondänen Kurorts als

«Blendwerk», um diesen Begriff der religiösen Kritik an der Vanitas

mundi aufzunehmen. Die Ambivalenz dieses Glanzes zeigt sich schon

in den Attributen der Spiegel, die zugleich beschreiben, was sich in
der Hochsaison in ihnen spiegelt: «Spejels da festa e stüfchentscha»

(v. 13), «Spiegel des Festes und Überdrusses».

Die Klingen-Metapher des zweiten Verses bildet den Anfang des

Metall-Motivs, das sich durch das ganze Gedicht zieht: «martè» (v.

10), «Hammer», «cazoula» (v. 11), «Maurerkelle», «standschen» (v. 12),

«Traufe», «marenghins» (v. 17), «Goldvreneli», «sains» (v. 21),

«Glocken», «metal» (v. 23), «Metall», «curtels» (v. 26), «Messer». Metallische

Klänge beherrschen die Szene, nach den Hammerschlägen, «clocs da
martè» (v. 10), sind es die Glocken:

Ils sains marmuognan
lur sol - mi cridulaint
e tuot dvainta metal. (v. 2iff.)

Weinerlich brummen die Glocken

Ihr SOL - MI, und alles wird Metall, (v. 2if.)

134



Dem Glockenton - die Fassungen variieren zwischen «batter»

(«schlagen) und «marmuognar» (brummen), zwischen «mi-ut» und
«sol-mi»168 - wird die Macht zugesprochen, eine Metamorphose
auszulösen: «e tuot dvainta metal» (v. 23), «[...] und alles wird Metall»

(v. 22). Die magische Wirkung des Glockentons verweist ein weiteres

Mal auf die Ruhe der Zwischensaison'69, schafft aber auch einen in-
tertextuellen Bezug zu einem Gedicht von Luisa Famos aus demselben

Jahr, das den Titel Sunasoncha (1960:13), Glockengeläut, trägt:

Cur sunasoncha

Rebomba tras cumün
Tuot dvainta nouv (v. 2ff.)

wenn das Läuten der Glocken
das Dorf erfüllt
wird alles neu (Famos 1995:17).

Der Vers aus Stagiun morta: «e tuot dvainta metal» (v. 23) liest sich wie
eine Antwort auf denjenigen aus Sunasoncha: «Tuot dvainta nouv» (v.

4), als eine Korrektur ins Negative, die eine religiöse Konnotation170

materialistisch herabsetzt und die Verwandlung nicht als Erneuerung,

sondern als Erstarrung darstellt.

Ein weiterer intertextueller Kontaktpunkt ergibt sich durch die

Vögel, die mit ihrer schwarzen Farbe ebenfalls zum Todes-Thema

gehören:

La partitura stuorna da las corniglias
svanischa cun plonts da suldüm. (v. i8f.)

Auf wirbeln die Dohlen, eine trunkene

Partitur, mit Klagerufen, die verfliegen.

Die «partitura stuorna», die «trunkene Partitur», des Flugs der Dohlen

interagiert mit den «gös da fanzögna», den «Irrflügen», der Raben

aus Di d'inviern (1960:15), Wintertag, von Luisa Famos:

135



Corvs fond gös

Da fanzögna
Laschan sur il glatsch

Sbrajs racs (v. 4h.)

Raben

Irrflüge fliegend
hinterlassen heisere Schreie

über dem Eis (1995:19)

In der Fassung von Stagiun morta aus dem Jahr 1971 ist der Bezug

noch enger, hier «überlassen die Dohlen dem Wind / ihre Schreie»,

«Las corniglias cedan al vent / lur cloms» (1971, v. 14L), ganz analog

zum «laschan sur il glatsch / Sbrajs racs» (v. 6f.), «hinterlassen heisere

Schreie / über dem Eis», der Raben von Luisa Famos. Anstelle der in

Irrflügen davonfliegenden Raben und der von ihnen zurückgelassenen

Schreie haben wir die Dohlen als «eine trunkene / Partitur, mit

Klagerufen, die verfliegen», «la partitura stuorna da las corniglias /
svanischa cun plonts da suldüm» (v. i8ff.). Die zitierte auktoriale
Paraphrase aus dem Jahr 1968 deutet die Metapher ausschliesslich
optisch: «[...] verschwindet mit Klagerufen ein Schwärm Dohlen und
sieht aus wie eine durcheinander geratene Notenschrift»17'. Es bleibt
die Möglichkeit, nicht nur den graphischen Repräsentanten, sondern

auch die akustische Entsprechung der Partitur einzubeziehen und
das «stuorn» auch auf die Klangqualität der durcheinander wirbelnden

Klagerufe zu beziehen.

Von den drei gefährlichen Gegenständen, die das Licht reflektieren

könnten, der Klinge, den Spiegeln und den Messern, tun dies nur
die letzteren, die grosse «Klinge» ist weiss (cfr. v. if.), die Spiegel sind

zugedeckt (cfr. v. 13L). Der Kontext der blendenden Messer ist
überraschend:

Aich va in tschercha

d'ün vöd fratern
davo ils curtels chi tschiorbaintan. (v. 24ff.)

136



Hinter den gleissenden Messern des Lichts

macht etwas sich auf und sucht

die brüderliche Leere, (v. 23ff.)

Wenn der angedeutete Bezug von «tschiorbaintan» zu «corniglia»
(v. 18), «orbas» (v. 16), «dorman» (v. 14), «morta» (Titel) signifikant ist,

scheint es nahe liegend, das «vöd fratern», die «brüderliche Leere»,

als euphemistische Umschreibung des Todes zu lesen. Das Subjekt,
das diese Leere sucht, bleibt unbestimmt: «alch» (v. 24), «etwas». Eine

von der toten Umgebung hervorgerufene Todessehnsucht im
sprechenden Subjekt? Cla Biert bezeichnet diese Verse in seiner Rezension

als sehr schwierig, es gäbe da etwas ausserhalb der Zeit, so dass

man nicht merke, dass diese vergeht172.

Das einzige menschliche Subjekt der vorausgehenden Strophen
ist ein ebenfalls nicht näher bestimmter «jemand»:

lila giassa inchün chi va

cun pass absaint. (v. 8f.)

In der Gasse geht einer

mit abwesendem Schritt.

Wie man die «brüderliche Leere» hinter dem Licht, den «abwesenden

Schritt» des Unbekannten auch liest, sie bleiben durch ihren

Bezug zu Trance- und visionärer Grenzerfahrung mit dem Todes-The-

ma von Stagiun morta verbunden. Dem «abwesenden Schritt» des

Unbekannten entspricht der unhörbare Schritt der «pattas da luf
tscharvèr« (v. 28), der «Luchspfoten», auf denen der Mittag vorüberzieht.

Das Motiv des «Andern», das hinter dem blendenden Licht lauert,
kommt in der letzten Strophe nochmals explizit zur Sprache:

Mezdi passa speravia
sün pattas da luf tscharvèr.
II god tegna il flà

137



e spetta be dans traplar

cun lenguas blauas. (v. 27ff.)

[Mittag zieht vorbei
auf Luchspfoten.
Der Wald hält den Atem an
und wartet nur darauf, uns zu erwischen
Mit blauen Zungen.]

Der Mittag als Augenblick der Gefahr ist ein Topos der klassischen

Tradition, es ist die Stunde des Pan, die dem von der Lichtflut benommenen

Menschen einen «panischen» Schrecken einjagen kann173. Es

ist die Zeit der Ruhe, des Stillstands, des trügerischen Fehlens von
Lebenszeichen, in der sich das Schrecken verbreitende Wesen lautlos

heranschleicht. Der zoomorphe, zum wilden Tier gewordene Wald

lauert hier als allegorischer Vertreter eines Schattenreichs, das alles

Lebendige mit seinen als «blaue Zungen» metaphorisch angesprochenen

Schatten erfassen und vereinnahmen will.
Vom klassischen Topos einmal abgesehen, ist die Gefahr in der

Stunde des Lichts ein Paradox, das für die Konfiguration des Todes-

Themas von Stagiun morta bezeichnend ist. Es artikuliert sich offen

in den Motiven des Klagens und Weinens, den «plonts da suldüm» (v.

19) der Dohlen, dem «sol-mi cridulaint» (v. 22) der Glocken, aber auch

im Motiv des Tückischen, dem gefährlichen Licht (cfr. v. 26ff.), oder

der fatalen Anziehung, der «brüderlichen Leere» (v. 25). Rettung vor
der Allgegenwart des Todes ist keine in Sicht, gerettet sind einzig die

«marenghins in salv» (v. 17), die «Goldtaler im Schrank».

5.2. Bunatscha / Tauwetter (1984)

Bunatscha174

Hoz est trist,
Lavin da bunatscha,

138



culla via suos-cha

davant la punt
el'En chi va plan
vers la Crappa Füsen.

Il sain da mezdi

tuna sco'n sain da mort.

Our'in charpenna
suna intivà in meis bap

i'l sclingir d'ûna chadaina.
Eu til n'ha dumperà:
«Ingio via, Jon Peer?»

Mo'l m'ha be guardà

cun ögls trists
ed es i our'in lobgia-suler.

Hoz chi plova immez inviern
e cha la tschierva
es saglida
aint in üert,
am paisan ils vegls.

Fast bain da tuornar
ingio chi't guaita
tant algord
dutsch ed amar?

Tauwetter

Heute bis du traurig,
Lavin im Tauwetter
mit der schmutzigen Strasse

vor der Brücke



5 mit dem Inn
der langsam um die Felsen fliesst.

Die Mittagsglocke tönt
als wäre jemand gestorben.

Draussen im Estrich

10 beim Geklirr einer Kette

seh'ich plötzlich meinen Vater.

Ich hab'ihn gefragt:
«Wohin des Weges, Jon Peer?»

Doch er schaut mich nur an

15 etwas traurig
und geht zur Tür
auf die Laube hinaus.

Heute, da es mitten im Winter regnet
und die Hirschkuh

20 uns in den Garten sprang
lasten die Alten auf mir.

Tust du gut daran

zurückzukehren

wo soviel Erinnerung lauert

25 süsse und bittere?

DieBedeutungdesTitelwortes «Tauwetter,Schneeschmelze,besonders

bei föhnigem Wetter» erhält durch die Transparenz des Suffixes

«-atscha» eine negative Komponente, die sich auch in speziellen

Bedeutungen wie «tridas vias», schlechte, verschlammte Wege, zeigt.
Auch die Bedeutungsnuancen des plötzlich Hereinbrechenden und
Bedrohlichen werden im Zusammenspiel von Titel und Text wichtig'75.

Bunatscha (Tauwetter) ist das einzige (mir bekannte) Gedicht von
Andri Peer, in dem ein Familienangehöriger mit seinem vollstän-

140



digen Namen vorkommt: «Jon Peer» (cfr. v. 13), der Name des Vaters

im Gedicht (cfr. v. 10), ist auch Name des Vaters von Andri Peer

(cfr. Peer 2003:475). Damit ist der Text indirekt, aber eindeutig
autobiographisch signiert, seine erzählende Sequenz, «Auf dem Estrich in
Lavin bin ich meinem toten Vater begegnet», ist ein Stück poetische
Autobiographie176. Das Kriterium der Identität von Autor und Erzähler

des autobiographischen Textes impliziert die Ernsthaftigkeit des

Sprechakts, die Haftbarkeit des Autors, dem man in dieser Textsorte

eventuelle Unstimmigkeiten, ja sogar Lügen, vorhalten könnte, ohne

sich damit lächerlich zu machen177. Die minimale Inhaltsparaphrase
von Bunatscha, «Begegnung mit dem toten Vater» kann die Gültigkeit
der skizzierten Definition allerdings in Frage stellen (dazu unten).

Die ersten beiden Strophen illustrieren das erste Motiv, das «traurige

Lavin»:

Hoz est trist,
Lavin da bunatscha, (v. if.)

Heute bis du traurig,
Lavin im Tauwetter.

Die Zeitangabe ist zugleich die Begründung einer Ausnahme, der

Kontrast zum solaren Engadin von Texten wie Stad engiadinaisa,
Daman d'instà oder Lügl ist zwar nur implizit, aber eindeutig. Bei

Tauwetter, so wird zugestanden, kann sogar das Engadin, sogar das

vertraute Lavin, traurig sein. Damit ist das «Hoz», das «Heute», des

Anfangs auch ein intratextuelles Signal, das Bunatscha in Kontrast zu
Peers hymnischer Engadin-Poesie mit ihrer einschlägigen, nicht nur
in der Literatur verbreiteten Topik setzt.

culla via suos-cha

davant la punt
e l'En chi va plan
vers la Crappa Füsen. (v. 3b)

141



mit der schmutzigen Strasse

vor der Brücke

mit dem Inn
der langsam um die Felsen fliesst.

Die verschlammte Strasse vor der Brücke bringt nicht nur die
angedeutete negative Bedeutung von «bunatscha» ins Spiel, sie ist auch

ein Element der autobiographischen Verortung der Szene im Haus

der Familie Peer vor der Inn-Brücke in Lavin.
Die räumliche Situation ist genau dieselbe wie im Gedicht Sün

fanestra (Am Fenster, 1975), wo klar wird, dass Strasse und Brücke

durch das Fenster des Hauses zu sehen sind:

Eu saint in mai tuot ils vegls

guardond our da fnestra,

intant cha la via
aintra ilia punt
cun pass precaut. (v. 6ff.)

Ich fühle alle Alten in mir,

wenn ich zum Fenster hinausschaue,

während die Strasse

in die Brücke hineingeht
mit vorsichtigem Schritt178.

Dass Andri Peer bei seinen Aufenthalten in diesem Haus die damit
verbundenen Erinnerungen auch als Last empfinden konnte, ist in
seinen Tagebuch-Notizen nachzulesen. Eine davon ist in den folgenden

Bemerkungen seiner Witwe Erica Peer zitiert:

II chavazzin per scriver ha Andri chattà il plü facil in nossa chasa

a Lavin, in quist refügi ingiô ch'el speraiva das retrar in avegnir

per plü lungas periodas. Co ch'el as sentiva là da chà, co ch'el

d'eira fermamaing determinà da seis antenats, muossan la poesia
BUNATSCHA (1984) edil diari: «Lavin, Tschinquaisma 1978, il prüm

142





m'assaglia adüna quista tristezza, eir ils genituors e'is padernuors

amo preschaints in chasa, algords vivs, cloms, rumuors... I voul

temp, eu stögl digerir meis passà per giodair la chasa...»179

Der unter dem Haus vorbeifliessende Inn ist in vielen Peer-Gedichten

ebenfalls ein Medium der Erinnerung, es sei hier nur an den Vers von
Lügl (i960) erinnert, wo er als «Vater der Zeit» bezeichnet wird: «E l'En
ais il bap dal temp»180. Hier fliesst er langsam, der Binnenreim «E l'En
[...]» (v. 5) - «[...] Füsen», verstärkt den Eindruck einer die Bewegung
und die Zeit aufhebenden Rückkehr'81. Obwohl es nicht viel Sinn hat,

über die nicht genannte Farbe des Inns zu spekulieren, könnte auch

sie eher derjenigen entsprechen, die der Fluss in Sün fanestra hat, als

dem emblematischen Grün oder dem silbrigen Schaudern, die ihn in
den hymnischen Gedichten auszeichnen:

L'En - culur da soda -
passa tanter ils ogns
chi savuran da sdratscha.'82

Der Inn - sodafarben -
fliesst zwischen den Erlen

die nach Lumpen riechen.

Die Mittagsglocke der zweiten Strophe, die «wie eine Totenglocke»,
«sco'n sain da mort» (v. 8), tönt, bringt die Toten ins Spiel und bietet

damit eine Interpretationshilfe für die folgende Begegnungsszene.
Dass die Toten am Mittag zurückkehren, bricht zwar mit der
volkstümlichen Tradition, die dafür eher die Mitternacht vorsieht, durch
den Bezug zur Schreckensstunde des Pan steht die Szene aber in
einer klassischen Tradition:

Our'in charpenna
suna intivà in meis bap

i'l sclingir d'üna chadaina.
Eu til n'ha dumperà:

144



«Ingio via, Jon Peer?»

Mo'l m'ha be guardà
cun ögls trists
ed es i our'in lobgia-suler. (v. gff.)

Draussen im Estrich
beim Geklirr einer Kette
seh' ich plötzlich meinen Vater.

Ich hab' ihn gefragt:
«Wohin des Weges, Jon Peer?»

Doch er schaut mich nur an

etwas traurig
und geht zur Tür
auf die Laube hinaus.

Ort und Umstände der Begegnung sind zweifach präzisiert: «Our'in

charpenna» (v. g), «Draussen im Estrich», und «i'l sclingir d'üna cha-

daina» (v. u), «beim [wörtlich: im] Geklirr einer Kette». Für die zweite

Bestimmung drängt sich eine metonymische Leseweise auf: das

Klirren der Kette ist kein einfacher Umstand der Begegnung, sondern

ihre Ursache, ihr Auslöser183. Das Motiv der Traurigkeit (cfr. v. iff.) und
die Totenglocke (cfr. v. 8) tragen das Ihre zur Verschiebung der

Begegnungsszene in Richtung einer Erinnerungsszene bei. Das Klirren der

vom Vater benutzten Kette weckt die Erinnerung an ihn, die «Begegnung»

ist, wie das Verb «intivar» (cfr. v. 10) klar macht, zufällig und
damit unvermeidlich. Die an den erinnerten Toten gerichtete Frage

«Ingio via [...]?», «Wohin des Weges [...]?» (v. 13), ist eine Abwandlung
des topischen «Ubi sunt?» (Wo sind sie?), das nach dem Verbleib der
Verstorbenen fragt, um die Vergänglichkeit des Lebens in Erinnerung
zu rufen. Das Schweigen des Befragten entspricht dem rhetorischen
Charakter der Frage und unterscheidet die Szene zugleich von ihrer
literarischen Referenz, der Begegnung des lebenden Dante mit den

vielen Toten im katholischen Jenseits der Commedia. Ihre Reden, über

H5



die Dante nicht selten staunt, präsentieren sich im Rahmen seiner

Reise gerade nicht als Erinnerungen, sie bilden vielmehr ein Element

der Fiktionswirkung, die den autobiographischen Pakt (cfr. Lejeune

a975) dieses Textes fragwürdig machen. So bleibt Genette in seiner

Systematisierung der gattungsbestimmenden Relationen zwischen

Autor, Erzähler und Person nichts anderes übrig als die Commedia als

«autofiction» auszugliedern und ihr den logisch widersprüchlichen
Status A*N / A=P / N=P zuzuweisen. Für Dantes «Ich» im Jenseits gilt
damit das charmante: «C'est moi et ce n'est pas moi»'84. In Bunatscha

verschiebt das Verhalten des Vaters, die Tatsache, dass er sich abwendet,

um in die Laube hinauszugehen, die autobiographische Szene in
Richtung «autofiction», während sein Schweigen die metaphorische
Leseweise der «Begegnung» und damit die Illusionswirkung der

Autobiographie bestätigt.

Hoz chi plova immez inviern
e cha la tschierva

es saglida
aint in üert,

am paisan ils vegls. (v. 17fr.)

Heute, da es mitten im Winter regnet
und die Hirschkuh

uns in den Garten sprang
lasten die Alten auf mir.

Der metaphorische Charakter der Szene wird von der fünften Strophe

bestätigt, die als Quintessenz festhält, dass «die Alten», «ils vegls»

(v. 21), die toten Ahnen, als Last empfunden werden können, was

nur in der Erinnerung geschehen kann. Die beiden neuen Themen

der fünften Strophe, der Regen mitten im Winter und die Hirschkuh,
die in den Garten gesprungen ist, führen, als Ereignisse, die «aus

dem Rahmen fallen», die Destabilisierung des Gattungs-Rahmens in
der vierten Strophe weiter. Der Sprung der Hirschkuh in den Garten

zeigt, obwohl an sich keineswegs unrealistisch, den Einbruch des

146



Wilden und Unberechenbaren ins Kontrollierte und Abgesteckte und
kann damit auch als konkretisierende mise-en-abîme des Einfalls der

unberechenbaren Erinnerung ins Bewusstsein des sprechenden
Subjekts gelesen werden.

Fast bain da tuornar
ingio chi't guaita
tant algord
dutsch ed amar? (v. 22ff.)

Tust du gut daran

zurückzukehren

wo soviel Erinnerung lauert
süsse und bittere?

Die Frage ist nicht rhetorisch, die Ambivalenz der lauernden

Erinnerung lässt sie ihre Dringlichkeit behalten. Diese Ambivalenz, die

im «Schmerz des Wiedersehens»185 ihre Parallele hat, markiert eine

entscheidende Zäsur zwischen Peers Lyrik und der Heimwehlyrik
engadinischer Emigranten, für die eine Rückkehr an den Ort voller

Erinnerungen ein letztes Ziel darstellt, zu dem es keine Fragen geben
kann.

147




	Zwei Anti-Idyllen?

