
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer

Autor: Riatsch, Clà

Kapitel: 4: Die Stimme des Inns

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4-

Die Stimme
des Inns



4<i. Larschs vidvart l'En / Lärchen über dem Inn (1955)

Lorschs vidvart l'En"2

A Reto Caratsch

1. Las sbaluonzchas verdas da las manzinas
ninan ils utschels e mi'orma
in lur sü e gio musical
Ün mouver uschè lom fluidus

5 chi naschenu glivra da nascher
O chant dais pövels passats

sco früjas suot il vent da la stad

quant leiv sbaluonzcha l'impissamaint
sün vossas rains vegetalas

il. 10 Leiv sco ün chant da flötna

cur cha'l sulai va adieu
vuschs dal vent e vuschs da l'aua

funtanas da l'algordanza
schuschuran dascus ilia not

15 cotschen s-chüra da l'udida

m. Vos raquint ha ils bats dal sang

cur ch'eu od a frantunar
ils veiders pövels qua via
cur cha chatschand e clamand

20 seguivan las vias da l'aua

avainas da lur destin

IV. Ed eu eira là tanter eis

intant cha'ls chavals traplignaivan
e la charra scruoschiv'e lur s-chierpa

25 e'ls uffants malpazchaints cridaivan
sü per lur fermas mammas

88



v. E Iura sfuondra il pal aint il tschisp
immez il sulom tschernü

e lasur'ais creschüda la chasa

30 culla fatscha seraina e la porta
averta al viandan

spalancada e bun'al vaschin

Chasa atras tschientiners

tü insaina per tuot ils fidels

chi han sduvlà quaista terra
e's dat il man pro'l schaschin

e pro la riainta trais-cha

Nun od eu amo suot ils vouts

il pass rebomband dais babuns

cur chi crouda la not illas giassas

e'l sgrizch da la chüna alleigra?
Perche quella ais lur istorgia
noudada cun pennas e spadas

e culla süjur da lur fatscha

vin. 45 Mo'l cling da lur ümla üsaglia
ais amo aint il En chi schuschura

Amo tuna tras las manzinas
la vusch d'argient da las fotschs

iin chant chi mâ nu va pers

IX. 50 E quella glüschur d'arom

chi sdaisda l'amur illas mattas

nun ais forsa stûzza cul temp
Ella ria amo aint ils guinchels

e sbrinzlaja ilia scorza d'larsch

x. 55 Schi tuot ais sfuondrà aint in mai

tras e tras sco stagiuns chi s'inscuntran

89

VI.

35

VII.

40



l'impraisma da vos fatschögn
la tratta tremblanta da vos man
e la savur da vossas dumengias

XI. 60 Mo vus eschat its ün ad ün
crodand i'l chavüerg dal temp
cul mintun stendû vers il tschêl

e sainza guardar inavo
O beats in vos ümel cumgià

65 modestas e püras crouslas

d'üna schlatta chi stûda bainbod

xii. Vhè voss spierts iinsacura schi tuornan
chattaran be suldüm vossa dmura

e vendüda prad'e pas-chüra

70 Be ils larschs cun lur bratscha verda
faran tschegns cha vus inclegiaivat
e l'En cun sa vusch da gigant
savarà amo dir vos nom

Lärchen über dem Inn (1959)

I. Die grünen Schaukeln der Zweige
halten die Vögel und meine Seele

in wiegendem Gesang

Ein weichbewegtes Strömen

5 immer von neuem geboren
Oh Lied hingegangener Völker
Kornfelder unter dem Winde
wie leicht schaukelt der Sinn
auf eurem federnden Rücken

II. 10 Leicht wie ein Flötenton

im Sinken der Sonne

Stimmen des Windes Stimmen des Wassers

90



Brunnen des Erinnerns rauscht ihr
verborgen in dunkelroter

15 Nacht des Gehörs

III. Wie der Schlag des Blutes tönt ihr
wenn vorüberbrausen
die alten Völker
und mit Drängen und Rufen

20 den Wasserläufen folgen
Adern ihres Schicksals

IV. Und ich war unter ihnen
mitten im Stampfen der Rosse

im Klirren der Wagen und Waffen

25 im Greinen der Kinder am starken

Mutterleibe

v. Dann dringt der Pfahl in den Grund

im erwählten Bezirk
und darüber wächst das Haus

30 mit dem heiteren Gesicht dem Tor

offen dem Wanderer
und freundlich dem Nachbarn

vi. Haus jahrhundertelang
Wahrzeichen für alle Getreuen

35 die diesen Boden gebrochen
und sich die Hand gereicht
bei Arbeit und Reigentanz

vil. Hallt nicht unter den Gewölben

der Ahnen dröhnender Schritt

40 wenn die Nacht in die Gassen fällt
und knarrt nicht die lustige Wiege?

denn das ist ihre Geschichte

91



geschrieben mit Feder und Schwert

VIII. Aber den Klang ihres schlichten Geräts

45 bewahrt der rauschende Inn
Noch tönt durch die Zweige
die Silberstimme der Sensen

ein nie versiegendes Lied

IX. Und jener Kupferglanz
50 der die Liebe weckt in den Mädchen

wurde nicht matt mit der Zeit

er lacht noch aus allen Winkeln
und sprüht aus der Lärchenrinde

X. Ja alles sank auf den Grund mir
55 wie sich Jahreszeiten durchdringen

die Kerbe eures Messers

der zitternde Zug eurer Hand
und der Geruch eurer Sonntage

xi. Doch einer folgte dem andern
60 und fiel ins Leere der Zeit

mit steilem Kinn und ohne

sich umzuschaun
Oh selig schlichter Abschied
leichte und reine Hüllen

65 eines sterbenden Stamms

xii. Wenn euer Geist je zurückkäm
fänd er öde die Wohnung
Wiesen und Weide verkauft
Nur die Lärchen mit grünen Armen

70 geben Zeichen die ihr noch versteht
und der Inn mit gewaltiger Stimme

wird euch beim Namen nennen

92



Die Stimmen

Der Anfang folgt dem Topos der «Inspiration», die sich, wie die

etymologische Figur suggeriert, als Lufthauch oder als Wind manifestiert.

In Peers Erzählung Sün skis vers prümavaira (1957a) erscheint der

Winter als grosser Zeichner, der seine Leinwände bemalt, auch mit
Hilfe des Winds:

[...] cur cha'l vent, quist inventader da tuot ils gös, tessa meanders

e mezzas glünas sül damast da la naiv e tschübla svanatschand

intuorn crappa e muots laschand inavo sas sculpturas surrealas

laint. (19573:26)

[...] wenn der Wind, dieser Erfinder aller Spiele, Mäander und
Halbmonde auf den Damast des Schnees zeichnet und irre um
Steine und Hügel pfeift und seine surrealen Skulpturen darauf
zurücklässt.

In einem Wortspiel wird der Wind als Erfinder apostrophiert, «il vent,

quist inventader». Als Weber und Bildhauer versieht er die schneebedeckte

Landschaft mit seinen faszinierenden Figuren, die geheimnisvoll

und verschlüsselt sind wie die natürlichen «Hieroglyphen» der

Romantiker. Ihr akustisches Pendant ist hier das Pfeifen des Windes,
dessen «svanatschand» auf die unverständlichen, verwirrten Laute

verweist, die zum Indiz der «Inspiration» des Sehers und des Dichters

werden.

Am Anfang von Montales Corno inglese spielt der Wind «die

Instrumente der dichten Bäume»"3, hier macht er die Zweige der

Lärchen zu «sbaluonzchas», zu «Schaukeln», welche zweierlei Wesen

wiegen, «ils utschels e mi'orma» (v. 2), «die Vögel und meine
Seele». Die Aneinanderreihung ungleicher Objekte ist eine geläufige

Figur der Komik, eine entsprechende Wirkung wird hier aber durch
den Topos des Dichters als natürlicher «Sänger»"4 verhindert. In

einer früheren Fassung, einem Manuskript mit dem Titel Las vuschs,

zeigt sich, dass die Parallele zwischen den Vögeln und der Seele aus

93



der Verdichtung einer Variante hervorgeht, in der die Zweige angerufen

werden, auch die Seele mitzuschaukeln"5. Die Bewegung der

Lärchenzweige im Wind wird als «sü e gio musical», «musikalisches

Auf und Ab» und als «mouver uschè lom fluidus», «weichbewegtes
Strömen» (v. 4), charakterisiert. Damit ist die Analogie zum
«Gesang» vorbereitet, den die deutsche Übersetzung im dritten Vers
erläuternd vorwegnimmt. Im romanischen Text ist von «chant» erst in
der Apostrophe des sechsten Verses die Rede: «Oh chant dais pövels

passats», «Oh Lied hingegangener Völker» (v. 6). Die erläuternde

Apposition, die das musikalische «Strömen» spezifiziert, bleibt in ihrer
Determination ambivalent: je nach Lesart des Genitivs (subjectivus
oder objectivus) können die Völker der Vergangenheit Subjekt oder

Gegenstand dieses «Gesangs» sein. Da dies für den Mythos des Textes

über seinen eigenen Ursprung von Bedeutung ist, muss versucht

werden, diese Frage unter Einbezug des gesamten Kontextes zu
klären. Der folgende Vergleich (v. 7-11) des Gesangs mit wogenden
Kornfeldern (cfr. v.7) führt zirkulär zurück zum Anfang: auf ihren Rücken

wiegt sich «l'impissamaint» (v. 8), «der Gedanke», wie oben die Seele

auf den Zweigen. Da der Gedanke leicht schaukelt (cfr. v. 8) und

zwar leicht wie ein «chant da flötna» (v. 10), «wie ein Flötengesang»,
schliesst sich der Kreis.

vuschs dal vent e vuschs da l'aua

funtanas da l'algordanza
[...]

Vos raquint ha ils bats dal sang (v. i2f.,i6)

Stimmen des Windes Stimmen des Wassers

Brunnen des Erinnerns [...]

[...]

Wie der Schlag des Blutes tönt ihr

Von Anfang an als Ursprung von Musik und Gesang präsent, wird
hier der Wind, neben dem neu hinzukommenden Wasser, explizit
zur Stimme dieses Gesangs. Die Determination bestimmt zugleich

94



den lyrischen und epischen Charakter des Gedichts; die Stimmen
des «Gesangs» (cfr. v. 6) sind zugleich die Stimmen der «Erzählung»
(v. 16)"6. Diese Erzählung macht den Hauptteil des Gedichts aus, sie

umfasst die Strophen 3-11 und handelt von der Landnahme und der

Besiedlung des Engadins durch die «pövels passats» (v. 6), die

«hingegangenen Völker». In diesem Sinn wäre der Genitiv «chant dais
pövels passats» (v. 6) als objectivus zu verstehen, als Bestimmung eines

Gesangs, der «die hingegangenen Völker» zum Thema hat.

Die Apposition zu «vuschs» verlegt die Stimmen vom Äusseren ins

Innere, vom Wasser des Inns ins Blut des spätgeborenen Engadiners.
Die Quellen sind metaphorische «funtanas da l'algordanza» (v. 10),

«Quellen des Erinnerns»:

schuschuran dascus illa not
cotschen s-chüra da l'udida (v. 14L)

verborgen in dunkelroter
Nacht des Gehörs

Diese Verlagerung entspricht derjenigen, die die Stimmen der Natur
im Werk eines Romantikers wie Eichendorff zu einer Metapher für
die inneren Stimmen des Menschen macht"7. Da ihr Medium bei Peer

das Blut ist, ihr Rauschen ein leises, verborgenes, ihr Ort die «Nacht

des Gehörs», müssen diese Stimmen und Erinnerungen dem als

«dunkel» stilisierten Unbewussten entspringen. Damit bietet sich für
den Genitiv «chant dais pövels passats» (v. 6) auch der subjectivus an;

im Wind, im Wasser, im Blut, im Unbewussten des Dichters sprechen
oder singen die Stimmen der toten Ahnen. Dass Wasser und Wind
die Geräusche der Vergangenheit bewahren, zeigt die achte Strophe:

MoT cling da lur ümla üsaglia
ais amo aint il En chi schuschura

Arno tuna tras las manzinas
la vusch d'argient da las fotschs

ün chant chi mâ nu va pers (v. 45ff.)

95



Aber den Klang ihres schlichten Geräts

bewahrt der rauschende Inn
Noch tönt durch die Zweige
die Silberstimme der Sensen

ein nie versiegendes Lied (v. 44ff.)

Die Stimmen des Windes und des Wassers bewahren die Geräusche

der Vergangenheit und da ihre Erzählung, den «bats dal sang» (v. 16),

dem «Schlag des Blutes», folgt, kann sie der Dichter der Natur oder

dem eigenen Innern ablauschen. In einem Versuch Andri Peers, die
als «Melancholie» angesprochene «increschantüm» der Engadiner

zu erklären, zeigt sich die Vorstellung einer Verschmelzung
genetisch-ethnischer Züge des Spätgeborenen mit der Natur des Engadins
und ihren Stimmen. Diese werden ähnlich wie diejenigen aus
Lorschs vidvart l'En beschrieben:

Wie soll man sich dann aber die Schwermut mancher Engadiner
erklären, ihr schreckliches Heimweh, die increschantüm, in der

Fremde und ihr Fernweh in der Heimat? Sie ist ein Produkt der

Generationen, das Merkmal einer alten Rasse, diese Melancholie,
die mit den Wellen des Inns und dem Rauschen der Lärchen
verschmilzt und den Augen unserer Mädchen einen träumerischen
Schimmer verleiht [...] (Peer igöib:52)

Diese an Jungscher Archetypen-Theorie sich orientierende Vorstellung

wird durch zwei Verse bestätigt, die das Wissen des Sprechenden

um die erzählte Vergangenheit verankern und herleiten:

Ed eu eira là tanter eis (v. 22)

Und ich war dort unter ihnen

und:

Schi tuot ais sfuondrà aint in mai (v. 55)

96



Ja alles ist in mich hineingesunken.

Damit betrachtet sich der Sprechende nicht nur als spätgeborener
Erbe, sondern als eigentlicher Wiedergänger, möglicherweise unter
dem Einfluss der Idee der «ewigen Wiederkunft» Nietzsches, den

Peer seit seiner Jugend bewunderte"8. Dazu will allerdings die

Charakterisierung der erzählten Geschichte am Ende der siebten Strophe
nicht richtig passen:

Perche quella ais lur istorgia
Noudada cun pennas e spadas

e culla sujür da la fatscha (v. 42fJ.)

denn das ist ihre Geschichte

geschrieben mit Feder und Schwert.

Zunächst ist ein logischer Bruch festzustellen, die Strophe beginnt
nämlich mit der rhetorischen Frage nach der Hörbarkeit vergangener
Geräusche:

Nun od eu amo suot ils vouts
il pass rebombond dais babuns (v. 38f.)

Hör' ich nicht noch in den Gewölben

den hallenden Schritt der Ahnen

Der Dichter hört noch immer die Geräusche, weil sie die Geschichte

sind und zwar, wie die Emphase des «quella» suggeriert, die
wirkliche, wahre, tiefe Geschichte. Das ist, im Rahmen eines
entsprechenden Mythos, kohärent. Dass diese Geschichte aber plötzlich
die «geschriebene Geschichte», die «istorgia noudada», sein soll, ist

wenig einleuchtend. Genau diese Geschichte, die vom Klang der

Schritte und vom einfachen Arbeitsgerät, von der Arbeit, dem Alltag,
dem «Duft der Sonntage» (cfr. v. 59) erzählt, ist nicht diejenige, die

Chroniker und ältere Historiographen bevorzugterweise schriftlich

97



festhalten"9. Auch wenn dies nicht zutreffen sollte, wäre die kausale

Verknüpfung vom Typ «Ich höre, weil es geschrieben steht» zu trivial,

um den so insistent erhobenen Anspruch auf ein besonderes

Gedächtnis zu untermauern. Gehen wir von diesem rhetorischen Topos,

der mit Blut, Schweiss und Tinte geschriebenen Geschichte, zurück

zur Erzählung, die den «bats dal sang» folgt. Wenn der Dichter in sich

hineinhorcht, kann er dem Rauschen in der «dunkelroten Nacht des

Gehörs» genau das ablauschen, was das Rauschen des Inns und des

Windes bewahren, die Ur-Geschichte des Engadins. Die Sprache der

Natur bringt den Wiedergänger zurück in seine Vergangenheit. Die

Entsprechung dazu ist die Vision der letzten Strophe, die von der

Wiederkunft der «spierts», der «Geister» der Ahnen, spricht. Der
Unterschied der beiden Zeitreisen bildet das Zentrum des ideologischen
Diskurses: der Spätgeborene, der zum Ursprung zurückgeht, findet
eine volle Welt, die Frühgeborenen, die sich in die Gegenwart vorwagen,

finden ein verkauftes, von ihren Nachkommen verlassenes Tal

und damit niemanden mehr, der ihren Namen sagen könnte:

Be ils larschs cun lurbratscha verda
faran tschegns cha vus inclegiaivat
e TEn cun sa vusch da gigant
savarà amo dir vos nom (v. 7off.)

Nur die Lärchen mit grünen Armen
geben Zeichen die ihr noch versteht
und der Inn mit gewaltiger Stimme

wird euch beim Namen nennen (v. 6gff.)

Der Grund der ausbleibenden Wiedererkennung der Ahnen und
der Unfähigkeit, «ihren Namen zu sagen», ist auch ein sprachlicher.
Die Nachfahren haben nicht nur das Tal, sondern auch die Sprache

aufgegeben, wenn sie den Namen ihrer Vorfahren aussprechen,
haben sie einen fremden «Akzent», das Stigma ihrer Untreue120. Die

Treue gehalten haben die Lärchen und der Inn; die Lärchen geben
Zeichen mit ihren vom Wind bewegten Zweigen121, der Inn nennt

98





sie beim Namen mit seiner «vusch da gigant», seiner «Stimme eines

Riesen» (v. 71). Es sind also wiederum die «Stimmen des Windes und
die Stimmen des Wassers», die «vuschs dal vent e vuschs da l'aua»,

die am Anfang und am Ende des Gedichts die Zeit überbrücken. In
der Schlussstrophe kommen die Stimmen der Natur einmal mehr

zu ihrer historisch-ideologischen Botschaft122. Diejenige von Lorschs

vidvart l'En ist die Treue gegenüber dem natürlichen und kulturellen
Erbe; die Schlussstrophe ist zugleich eindringliche Mahnung und

resignierte Elegie über die als unabwendbar prophezeite Untreue123.

Das Sprechen dieser Stimmen und die Art, wie der Dichter sie in
der «dunkelroten Nacht des Gehörs» vernimmt und weitergibt, ist

nicht weniger Thema des Gedichts, als das, was sie erzählen. Dies

ist die poetologische Seite von Lorschs vidvart l'En, die vor allem im

lyrischen Vorspann und in der 10. Strophe der epischen Erzählung
konzentriert ist. Die Quintessenz ist der poetische Mythos zweier
Stimmen im Gleichklang. Sie sind beide Stimmen einer romanischen

Erinnerung, die den Namen der Ahnen sagen kann; und es sind die

Stimmen von zwei Riesen, die des Inns und die des Dichters. Dieser

hat eben getan, was der Inn, den schon Peider Lansel in II plü grond
chantadur (193g)124 als den grössten Sänger des Engadins bezeichnet,
durch alle Zeiten hindurch tut.

Das Epos vom Ur-Engadin

Lied und Erzählung (cfr. v. 6,16) der dahingegangenen Völker führen
in eine unbestimmte Urzeit der Besiedlung des Engadins zurück, in
der die «alten Völker» innaufwärts vorstiessen. Ihre Bezeichnung als

«veiders pövels» zeigt mit dem Archaismus («veider» statt «vegl») den

Versuch, das historische Motiv wo möglich im Bereich der sprachlichen

Register zu spiegeln125. Die alten Völker:

Seguivan las vias da l'aua

avainas da lur destin (v. 2of.)

100



folgten den Wasserläufen

Adern ihres Schicksals.

Die Metapher der Wasserläufe als «Adern», gehört zum Inventar der

anthropomorphen Landschaft (cfr. oben, 1.). Indem die Siedler den

«Adern ihres Schicksals» folgen, suchen sie die ihnen vorbestimmte,

natürlich vorgegebene, richtige Heimat. Zugleich spiegelt die

Ader-Metapher den Parallelismus zwischen Wasser und Blut im
Herkunftsmythos der erzählenden Stimmen. Mythologische Züge tragen
die Figuren der «starken Mütter», der «fermas mammas» (v. 26), bei

denen die weinenden Kinder Trost suchen, vor allem aber der Akt
der Landnahme:

E Iura sfuondra il pal aint il tschisp
Immez il sulom tschernü (v. 27b)

Dann dringt der Pfahl in den Grund

im erwählten Bezirk.

Dieses Detail erinnert an den Anfang von Kellers Der Grüne Heinrich,

an den Alemannen, der mit seinem Spiess den Platz des «uralten Dorfes»

bestimmt und diesem auch gleich seinen Namen gibt125. Auf dem

mit dieser Geste in Besitz genommenen Land steht später ein
anthropomorphes Haus, das nicht gebaut wurde, sondern «gewachsen» ist:

e lasura ais creschüda la chasa

culla fatscha seraina e la porta
averta al viandan
spalancada al bun vaschin (v. 2gff.)

und darüber wächst das Haus

mit dem heiteren Gesicht dem Tor

offen dem Wanderer
und freundlich dem Nachbarn

101



Das «Wachsen» des Hauses ist keine einfache rhetorische Figur, es

steht in engem Zusammenhang mit der Vorstellung einer organischen,

der Landschaft angemessenen, aus ihr hervorgegangenen
Architektur, eine Vorstellung, die Peer auch in seinen wissenschaftlichen

Arbeiten zum Engadinerhaus immer wieder äussert: «[...] das

Engadinerhaus, dieses [...] Kunstwerk im Gebirgsdorf, ein Haus, das

sich [...] wie eine Pflanze auf günstigem Standplatz scheinbar
selbstverständlich entfaltete [...]» (Peer 1963:135^. Ein auffälliger anthropo-
morpher Zug ist die «fatscha» des nächsten Verses, die, als etymologische

Figur, anstelle des üblichen «fatschada», für die «Fassade» des

Hauses steht. Die Fassade als Gesicht, die Türe als Mund, die Fenster

als Augen sind nicht nur auf Kinderzeichnungen zu sehen, sie finden
sich auch in Cla Bierts La müdada, in der Traumszene des Kapitels II

cumün vantüraivel (Biert 1962:288-295), wo sich die vermenschlichten
Häuser Geschichten erzählen und sich gegenseitig zum Lachen bringen.

Eine Türe ist eine alte Frau, die Fenster sind die Augen junger
Mädchen, sie können mit ihren Fensterläden aber auch zu Gesichtern

werden, die Ohren haben127. Das heitere «Gesicht» des Hauses, das

offene, freundliche Tor sind die Indizien eines sonnigen, weltoffenen
Charakters, den Andri Peer, dem Stereotyp folgend, den Engadinern
zuschreibt128. Das Haus-Motiv eröffnet auch die nächste Strophe, in
der das Haus als «tü insaina per tuot ils fidels» (v. 34), «Wahrzeichen

für alle Getreuen», bezeichnet wird, die den Boden des Engadins

gebrochen haben. Wie wichtig das Wort «insaina» ist, wie stark die

diesem «Zeichen» zugeschriebene Symbolik, belegt seine Verwendung

als Titelwort von zwei Gedichtbänden von Andri Peer129. Die

jahrhundertelang anhaltende Wirkung der «insaina» auf die «fidels»

rückt das Engadinerhaus, durch den Anklang an sakralsprachliche
Formeln, in die Nähe einer Kirche130.

In der nächsten Strophe wird es zum Resonanz- und Gedächtnisraum,

in dem, für das feine Ohr des Nachgeborenen, die Schritte der

Ahnen zu hören sind:

Nun od eu amo suot il vouts
il pass rebomband dais babuns

102



cur chi crouda la not illas giassas (v. 38ff.)

Hallt nicht unter den Gewölben
der Ahnen dröhnender Schritt

wenn die Nacht in die Gassen fällt

Die Wiedergängerei der Geister wird in derjenigen der Laute gespiegelt

und zugleich magisch evoziert, dem Mythos der «Schritte der
Ahnen» als Garanten der Kontinuität entspricht die «Natürlichkeit»
der durch die Lautfiguren131 motivierten Sprache. Der Schritt des

Vaters, der Schritt der toten Ahnen im Haus, ist ein topisches Motiv
literarischer Zelebrierung von Tradition und Kontinuität132. Der Schritt
ist erst in der Nacht zu hören, in Entsprechung zu den Stimmen in
der «not / cotschen s-chüra da l'udida» (v. 14L), der «dunkelroten /
Nacht des Gehörs», der zweiten Strophe. Das wieder aufgenommene
Thema der Herkunft der Stimmen wird in der achten Strophe weiter
entwickelt, der thematische Fokus verlagert sich von der Urzeit des

Engadins zurück zu den «Stimmen» des poetischen Textes.

In der neunten Strophe wechselt die Inventarisierung des Noch-

Vorhandenen vom Hörbaren, der «vusch d'argient da las fotschs» (v.

48), der «Silberstimme der Sensen» (v. 47), zum Sichtbaren:

E quella glüschur d'arom
chi sdaisda l'amur ilia mattas (v. 49L)

Und jener Kupferglanz
der die Liebe weckt in den Mädchen.

Mit dem «Kupferglanz» kommen, nach dem Gesang der Sensen, die

mähenden Jünglinge zur Sprache, der bräunliche Glanz ihrer Haare,

ihrer Augen, ihrer Haut ist noch heute zu sehen, da er «aus der
Lärchenrinde sprüht», «sbrinzlaja illa scorza d'larsch» (v. 54). Damit ist
ein zentrales Motiv der Metamorphosen im Spiel, in den Lärchen ist
der verwandelte Eros der Ursprünge noch sichtbar133.

Die zehnte Strophe schliesst das Inventar des Noch-Vorhandenen

103



ab und damit auch das Thema der Prägung des Nachkommen durch
das Leben der Ahnen, das zur Quelle seiner poetischen Stimme wird.
Als letzte wirken nach:

la tratta tremblonta da vos man
e la savur da vossas dumengias (v. 58L)

der zitternde Zug eurer Hand
und der Geruch eurer Sonntage.

Der zitternde Zug der Hand könnte der Schriftzug alter Dokumente

sein, womit die kulturelle Form der Tradierung wenigstens angedeutet

wäre. Als Schriftzug gelesen, nähme diese «tratta» auch das Motiv

der «istorgia noudada», der «aufgeschriebenen Geschichte» (cfr. v.

42L), wieder auf. Der Geruch ist hier nicht, wie der Geschmack in der
berühmten Madeleine-Episode aus Prousts À la recherche du temps

perdu, das Medium, das die Erinnerung hervorruft, er ist
erstaunlicherweise ihr Inhalt, was die rückführende Magie des Gedächtnisses

noch stärker hervorhebt.

Nachdem der Katalog des im Gedächtnis Noch-Vorhandenen

seinen Abschluss gefunden hat, wird seine implizite Voraussetzung
thematisiert und ausgearbeitet, der Tod der eine lange Reihe bildenden
Ahnen, das Dahinsinken ihrer Welt:

Mo vus eschat its ün ad ün
crodand i'l chavüerg dal temp
cul mintun stendü vers il tschêl

e sainza guardar inavo
O beats in vos ümel cumgià
modestas e püras crouslas

d'üna schlatta chi stüda bainbod (v. 6of.)

Doch einer folgte dem andern
und fiel ins Leere der Zeit

mit steilem Kinn und ohne

104



sich umzuschaun
Oh selig schlichter Abschied
leichte und reine Hüllen
eines sterbenden Stamms

Der Ort ihres Falls, «il chavüerg dal temp», die «Schlucht der Zeit»,

erinnert an den Abyss dal aeternitad (Der Abgrund der Ewigkeit)

von Martinus und Rauch aus dem Jahre 1693, aber auch an den «ab-

isso orrido, immenso / ov'ei precipitando, il tutto oblia», in den der

irrende Hirte in Leopardis Canto notturno am Ende seines Lebens

fallen wird134. Die damit evozierte theologische Tradition wird in der

seligsprechenden Anrufung der Toten, «O beats» (v. 64) fortgesetzt,
in der die Adjektive «schlicht», «bescheiden und rein», «ümel» (HU-

MILE), «modestas e püras» (v. 64f.) allesamt eigentliche Markenzeichen

protestantischer Tradition darstellen. Das eindrückliche Detail,
wonach die Toten «cul mintun stendü vers il tschêl» (v. 61), «das Kinn
zum Himmel gestreckt», in die Ewigkeit fallen, hat einen
heimtückischen Anklang an populäre Metaphorik, die im Zusammenhang
mit Sterben und Tod das Verb «stender», «strecken», verwendet, in
drastischen Idiomatismen wie «restar stais» oder «stender la chom-

ma». Wichtiger aber ist der Topos, wonach der Blick zum Himmel den

Menschen vom Tier unterscheidet, das als HUMILE zur Erde blickt. In
Mia orma as schlada... aus dem Jahr 1963 ist es statt des Blicks direkt
die Seele, die vom Himmel angezogen wird. Anstelle des «mintun
stendü» der Toten ist hier von der «orma tendüda» der Lebenden die
Rede:

o povra ormetta uschè expansibla,
tendüda, tendüda

vers las bes-chas da tschêl. (v. 14fr.)

o armes Seelchen, so dehnbar,

gespannt, gespannt
in Richtung der Tiere des Himmels.

105



Die in Richtung des Himmels gespannte Seele könnte aus einem

Prelude von T.S. Eliot stammen, das Andri Peer übersetzt hat135.

Schlussbemerkung

Lorschs vidvart l'En ist ein poetischer Ursprungs- und Herkunftsmythos

mit zwei Themen, die sich aus den zwei Lesearten von «O chant
dais pövels passats» (v. 6) ergeben. Der Gesang vom grossartig einfachen

Leben und dem würdevollen Tod der Urahnen, die das Engadin
besiedelt haben, verbindet sich mit dem Gesang der Ahnen, deren

Stimmen im Wind, im Wasser und im Blut des Dichters noch hörbar
sind. So geht es zugleich um die Herkunft des Dichters und um
diejenige seines Gedichts, dessen Entstehung einer speziellen Fähigkeit
zu verdanken ist, die nachklingenden Stimmen zu hören und die

Natursprache des Tals in die natürliche Sprache der Ahnen zurück

zu übersetzen. So finden die wiederkehrenden Toten neben den
Lärchen, die ihnen verständliche Zeichen machen, noch zwei Stimmen,
die ihren Namen sagen können, die des Inns und die des Dichters.

Auf diesen werden die Toten aber nicht mehr stossen, denn er
präsentiert sich als der Letzte'36, auf ihn folgen Ausverkauf und Entfremdung.

Das traumatische Vergessen und Aufgeben trifft damit nicht

nur die Ahnen, sondern auch den ihnen gewidmeten Gesang.

4.2. Furnatsch (1960)

Furnatsch'37

1. Arno scha tü sast tadlar
Resuna la bocca dal grip
D'üna vusch be suldüm
Chi nasch'illa not d'avuost

5 Aivra da fains muantats
E sflatschöz da forellas

106



Ella crescha aint il cuvel

Cull'odur da föglia d'serp
E d'erba schmaladida

Serpagiond in stiglia spirala
Ün füm d'insainas -
Povra vusch cuntriada
Chi's sduvl'our dal verd
Ed alvainta illa fanzögna
Da sias döglias vardaivlas
Chalischs da fö

Sibilla retica Silvana

Chürast suot marva dainta
La palantada tschimainta
Da tias s-chürdüms
O Furnatsch saduol d'offertas
Da che taimpel offais

Membra schlisürada?

Sün quaders vout e paraid
L'En tira la resgia
Ed aint il vöd chi suosda

Rimbomba sia chanzun
Da mürader e marangun
Cullas gïas da sablun
E cul bass da l'auazun
Tadlai tadlai tadlai
Che lavurader ch'eu sun

Larschs

Sül ur dal grip
Delireschan d'oracul
Stendan stendan aval

Lur bratscha chandalera

Tadlond il plont



Da las pelegrinas

40 Chi vegnan e van
E mâ nu stan

Curraintas s-chümaintas
Suot il sindal
Da lur verd coral

vi. 45 II vent am stumpla
Sülpass eu sguond
Ils spazis fladan
On sen profuond
Che dieu am tschercha?

50 Eu'm sgrisch eu stun
E lasch mi'uraglia
Sül ümid sablun

Quel rumurar
Fin oura pro'l mar

55 Somber schomber

Da l'En chi passa
E mâ nus lassa

vil. Straglüschidas stilettan
La not da meis ögl

60 Meis cour rafüda da batter
Mi'orma nüda

Tanter las rivas
Sablunivas

Immez sbodats

65 Cluchers da las

Sumbrivas

108



Furnatsch138

I. Noch tönt wenn du zu hören weisst
Der Felsenmund
Von einsamer Stimme

In Augustes Nächten

5 Trunken von wogenden Wiesen Heu

Und aufklatschenden Forellen

II. Wächst an in der Höhle

Mit dem Duft von Farnkraut
Und Isländisch Moos

10 Lässt schlängeln in zarter Spirale
Den Rauch voller Zeichen

Armselige hilflose Stimme
Sie löst sich heraus aus dem Grün
Und erhebt in der Trance

15 Wahrhaftiger Wehen

Feurige Kelche

in. Silvana rätische Sibylle
Unter starren Fingern hütest du

Die glimmende Offenbarung
20 Deiner Dunkelheiten

Furnatsch von Opfergaben gesättigt
Welch geschändeten Tempels

Versprengte Glieder?

iv. An Quadern Gewölbe und Wand

25 Legt an der Inn seine Säge

Und in der gähnenden Leere

Widerhallt sein Lied

Sein Maurerlied sein Zimmrerlied
Mit den Geigen von Sand

30 Und dem Bass der Flut

109



Hört hin hört hin hört hin
Welch ein Werker ich bin

v. Lärchen

Am Rand des Felsengrunds

35 Vom Orakel ergriffen
Sinken sinken lassen sie

Ihre Leuchterarme
Lauschen dem Klagelied
Der Pilgerinnen

40 Die kommen die gehen
Und niemals stille stehen

Fliessend und schäumend

Unter dem Schleier

Ihres grünen Chorals

vi. 45 Der Wind stösst mich
Ich folge dem Weg
Die Räume atmen
Tiefen Sinn
Welcher Gott sucht mich?

50 Ich erschaudere halte inne
Und lege mein Ohr
Auf den feuchten Sand

Dies Tosen

Bis hin zum Meer

55 Dunkler Trommelschlag
Des Inn der fliesst
Und unermüdlich weiterfliesst

VII. Leuchtende Wetter durchblitzen
Die Nacht meines Auges

60 Mein Herz will nicht mehr schlagen
Nackt liegt meine Seele

Zwischen den sandigen Ufern

110



Inmitten
Zerfallener

65 Glockentürme
Lauter Schatten

Der besondere Ort

«Furnatsch» ist ein Ortsname. Was er bezeichnet und woher er

stammt, erläutert Andri Peer mehrmals selber, im Jahre 1967 für die
Leserschaft der NZZ:

Furnatsch heisst eine Senke unterhalb von S-chanf mit Wiesen,
Bäumen und dem Inn, der nach einer kühnen Kurve in die Schlucht

einmündet, die zwischen Brail und Carolina hindurch fast bis

nach Zernez reicht. Die Innkurve, mit Zeugen früherer Flussarbeit:

riesige ofenähnliche Höhlen (daher der Name Furnatsch, das

heisst «ungeschlachter Ofen») und eine natürliche Felsbrücke, die

wohl schon vor Jahrtausenden einstürzte, bildete mit den schönen

Lärchen, ohne alle Zeichen der Zivilisation, eine urtümliche
Landschaft von prähistorischem Zauber. Man vermutet, dass eine

vorgeschichtliche Siedlung in Furnatsch stand139.

Die Assoziation des Natürlichen und Urtümlichen mit dem Prähistorischen

müsste ohne den vermittelnden Begriff des beiden innewohnenden

«Zaubers» widersprüchlich erscheinen. Aus heutiger Sicht

wird der Beitrag des Prähistorischen am Zauber von Furnatsch eher

bestritten. So äussert etwa Luzius Keller berechtigte Zweifel an der

Existenz einer prähistorischen Siedlung:

Halten wir fest: Furnatsch ist ein Toponym, mit dem Orte
bezeichnet werden, an denen einst Schmelzöfen standen. Die von
den tosenden Wassern des Inn umspülten Felsen bei S-chanf tragen

ihren Namen aber nur deshalb, weil sie Schmelzöfen ähnlich
sehen - und zwar der Form und der Hohlform von Schmelzöfen.

111



Dass in der Flussschleife bei S-chanf je ein Schmelzofen errichtet

wurde, ist ebenso unwahrscheinlich, wie die Vermutung, dass

sich dort je eine vorgeschichtliche Siedlung befand. Als

Unterschlupf mögen die Höhlen gedient haben, gesiedelt aber wurde
im Engadin eher an den sicheren Hängen als in der gefährlichen
Talsohle, und Schmelzöfen setzte man eher in den Wald als an
den Rand eines Abgrunds'40.

Was prähistorische Siedler wahrscheinlich nicht geschafft haben,
ist den Kraftwerkbauern des 20. Jahrhunderts gelungen: sie haben
Furnatsch und die ganze Flusslandschaft verändert oder, je nach

Sichtweise, zerstört. Auslöser dieser Veränderung war der Bau der
Engadiner Kraftwerke, der 1962 begonnen wurde, nachdem er zuvor
jahrelang im Namen von Natur- und Heimatschutz bekämpft worden
war'4'. Ganz im Sinne der Opponenten gegen eine Nutzung des Inns
durch die Elektrowirtschaft äussert sich Andri Peer in einem Brief

an Cla Biert aus dem Jahre 1953. Die Bündner hätten schon immer die
fatale Neigung gehabt, «das Heiligste» zu verkaufen:

Eu chat apunta cha vendand l'En fain nus l'absurdità da sacrifL-

char quai cha nus laivan salvar cul sacrifizi, cun oters pleds cu-
müns cha nus per pudair star cusü, fain üna müdada chi nu'ns

permetta plü da star cusü.

Quai ais adüna stat la tentaziun dals Grischuns da vender il plü
sonch per salvar la buorsa: dal temp da Jenatsch vendaivan lur
pensar e lur independenza insembel culs pass da muntagna, davo

vendettan la pürezza da lur esser retic als oteliers e'ls esters chi in-
vadettan in rotschas ed hoz vendan Forma da l'Engiadina, l'Ene'l
mettan suot giuf per ch'el chaja raps. Povers nars cha nus eschan.
Üna cuntrada tecnica dà bainschi raps mo ella nun ais plü üna
cuntrada, ella dvainta vöda sco üna fuormla matematica sula sco

ün desert e qua reistan plü be ils fachins da la munaida alba142.

Ich finde eben, dass wir mit dem Verkauf des Inns die Absurdität
begehen, das zu opfern, was wir mit dem Opfer retten wollten,

112



mit andern Worten, dass wir, um im Tal bleiben zu können, es so

verändern, dass wir nicht mehr da bleiben können. Es war schon

immer die Versuchung der Bündner, das Heiligste zu verkaufen,

um ihren Geldsack zu retten: Zu Zeiten Jenatschs verkauften sie ihr
Gedankengut und ihre Unabhängigkeit zusammen mit den

Bergpässen, später verkauften sie die Reinheit ihres rätischen Wesens

den Hoteliers und den Fremden, die scharenweise eindrangen,
und heute verkaufen sie die Seele des Engadins, den Inn, und

unterjochen ihn, damit er Geld scheisse. Arme Irre, die wir sind.

Eine technische Landschaft bringt wohl Geld, sie ist aber keine

Landschaft mehr, sie wird leer wie eine mathematische Formel,

öde wie eine Wüste, und zurück bleiben nur noch die Lakaien des

weissen Gelds.

Einer dieser Lakaien ist der Direktor des Schweizerischen
Wasserwirtschaftsverbands, der Engadiner Gian-Andri Töndury. Er ist auch

der Redaktor des von seinem Verband herausgegebenen Sonderhefts

Engadin, in dem Andri Peer 1967 Furnatsch samt einer beschwichtigenden

Richtigstellung veröffentlicht. Nach dem mythologisch-poetischen

Teil kommt er auf den heiklen Punkt:

Leider ist der Ort, wie Sie vielleicht wissen, durch den Bau der

Engadiner Kraftwerke in Mitleidenschaft gezogen worden, doch das

erhöht m.E. nur seine Würde - mit anderen Worten - wir müssen

uns immer bewusst sein, dass jeder Eingriff in die Natur die

Verantwortung mit einbezieht für Dinge, die wir vielleicht nur
ahnen, die wir nicht, oder noch nicht erkennen.

Das Gedicht, im Entwurf erdacht lange vor der Verwirklichung
der Engadiner Kraftwerke, hat also keine polemische Spitze: ich
kann Ihnen für das Sonderheft Engadin nichts Besseres, nichts
Passenderes anbieten und hoffe, dass Sie als Engadiner vom tiefen
Raunen der Stimmen angesprochen werden, die wir Ladins noch
hören sollten. (Peer 1967)

Dass die Zerstörung die Würde des Zerstörten erhöht, ist nur unter

n3



der Voraussetzung eines wörtlich genommenen Pathos plausibel,
eines Leids, das einer anthropomorphen Landschaft zugefügt wird. Nur

so ist der als Begründung angefügte Appell an die «Verantwortung»
für nur Erahnbares zu verstehen. Die Beschwichtigung, das Gedicht
habe keine «polemische Spitze», ist schon dadurch unglaubwürdig,

dass sie der Autor für notwendig hält'43. Die Beschwörung des

Raunens der Naturstimme des Inns mag auf Mythologie und Poetik

fokussiert sein, im zeitgenössischen Kontext und im Heft der
Kraftwerkbauer wird der Mythos politisch. Die Schlussbemerkung nimmt
den Herausgeber in die ethnisch begründete moralische Pflicht: «als

Engadiner» sollte er «vom tiefen Raunen der Stimmen angesprochen
werden, die wir Ladins noch hören sollten». So wird dem Frevler in

Erinnerung gerufen, was er überhört hat. Brisant ist vor allem das

«noch», das als erstes Wort des Gedichts auftaucht und implizit, aber

eindringlich von Dekadenz spricht. Ohne den breiten Konsens über

den unpolitischen und damit harmlosen Charakter von Lyrik ist
nicht zu erklären, dass der Herr Redaktor Furnatsch samt Levitenlese

in seinem Heft abdruckt.

Stimmen und Echos

Auch für nicht besonders Hellhörige zu vernehmen ist in Furnatsch
das Rauschen des Inns. Thematisiert und lautmalerisch vorgeführt
ist dieses Rauschen vor allem in der fünften Strophe:

Sün quaders vout e paraid
L'En tira la resgia
Ed aint il vöd chi suosda

Rimbomba sia chanzun
Da mürader e marangun
Cullas gïas da sablun
E cul bass da l'auazun
Tadlai tadlai tadlai
Che lavurader ch'eu sun (v. 24ff.)

114





Die massiert auftretenden Figuren lautlicher Wiederholung144 imitieren

das monotone unermüdliche Lied des grossen «Schaffers», der als

«mürader e marangun» (v. 28), als «Maurer und Zimmermann», am
Talboden des Engadins sägt und nicht mit dem üblichen «lavuraint»

(Arbeiter), sondern mit dem Neologismus «lavurader» - reimend mit
«mürader» - bezeichnet wird. Die Ikonizität dieser Figuren wird
explizit mit Musik in Verbindung gebracht, im Topos der «chanzun» (v.

27), in den Instrumenten der Genitivmetaphern, den «gïas da sablun»

(v. 2g), «Geigen von Sand» und dem «bass da l'auazun» (v. 30), dem

«Bass der Flut». Das Rauschen, das «Lied», des Inns ist als Widerhall

zu hören:

Ed aint il vöd chi suosda

Rimbomba sia chanzun (v. 27b)

Und in gähnender Leere

Widerhallt sein Lied

«II vöd chi suosda», die als Echoraum wirkende «gähnende Leere»,

ist eine Umschreibung der im Titelwort «Furnatsch» angesprochenen
«ofenähnlichen Höhlen» (cfr. oben). Das «Gähnen» (cfr. 27) wiederum
nimmt die Metapher des «Felsenmunds» wieder auf:

Arno scha tü sast tadlar
Resuna la bocca dal grip (v. if.)

Wenn du noch zu hören verstehst,

so tönt der Felsenmund

In diesem engen Zusammenhang werden «resuna» (v. 2) und
«rimbomba» (v. 27) zu Synonymen, wobei das Präfix des ersteren sogar
die Transparenz eines «re-suna» wiedererlangt. Damit scheinen

Art und Herkunft der Stimme von Furnatsch eindeutig bestimmt:
Zu hören ist das Echo des Inns, das aus den «ofenähnlichen Höhlen»

widerhallende Rauschen. Im Folgekontext der zitierten Musik-

116



Strophe stösst diese Leseart auf keinen Widerstand: Wenn die
Lärchen zuhören, wird dieses Echo, in einem an D'Annunzios Pioggia nel

pineto erinnernden Vers, zur «Klage»: «tadlond il plont» (v. 38)145. Ist
das Ich im Spiel, erahnt dieses «ün sen profuond» (v. 48), «einen tiefen

Sinn», den es dem «rumurar» (v. 53), dem «Tosen» des Inns
abzulauschen versucht. Widerstand gegen diese Leseart, die Furnatsch

auf eine Variation des Topos vom Lied des Inns und seinem

unaussprechbaren Sinn reduzieren könnte, bieten die ersten drei
Strophen. Es beginnt mit dem ausschliessenden Gestus des ersten Verses:

«Arno scha tü sast tadlar», «wenn du noch zu hören verstehst». Die

syntaktische Umstellung (Hyperbaton) hebt das «noch» hervor, das

sich als Emblemwort des Dekadenzthemas auf die sich verlierende

Hellhörigkeit der Spätgeborenen bezieht und die Unempfindlichen
an der Schwelle verabschiedet146. Die Stimme ist Thema und

angerufenes Subjekt der ersten drei Strophen. Sie ist eine «vuschbe sul-

düm» (v. 3), eine «einsame Stimme», vielleicht «aivra», «trunken»'47,

eine Rauchspirale (cfr. iof.), eine «povra vusch cuntriada» (v. 12), eine

«arme verwirrte Stimme», die «sich aus dem Grün windet», «chi's

sduvl'our dal verd» (v. 13) und schliesslich «feurige Kelche aufrichtet»,

«Ed alvainta [...]/ Chalischs da fö» (v. 14,16). Die Reihe von
Umschreibungen hat die Struktur eines Rätsels, dessen Lösung nicht
einfach die «Stimme des Flusses» oder ihr tatsächlich hörbares Echo

sein kann. Am Anfang der dritten Strophe wird das geheimnisvolle
Subjekt dieser langen retardatio endlich namentlich angerufen und
bestimmt:

Sibilla retica Silvana (v. 17)

Silvana rätische Sibylle.

Wie sich diese zum Echo und zur Nymphe Echo der klassischen

Mythologie verhält, erläutert Luzius Keller:

Furnatsch ist eine rhetorische Amplifikation des sprechenden
Felsens, nämlich des Echos. Echo ist, wie Ovid in den Metamorphosen

erzählt, jene bedauernswerte Nymphe, die [...] zu Stein wird.

117



Nur ihre Stimme überlebt. Man kann sie sowohl in der Natur wie
auch in der Dichtung vernehmen. [...] Nicht von ungefähr hat die

Naturlyrik Echo zu ihrer Schutzheiligen, zu ihrer Muse gemacht.
Als solche und nicht nur als Klangeffekt oder als rhetorische Figur
taucht sie denn auch an zentraler Stelle in Furnatsch wieder auf,

nämlich in Vers 17: «Sibilla retica Silvana».

Echo ist nicht irgendeine Nymphe, sie ist eine Dryade, eine Waldoder

Baumnymphe, ja die Waldnymphe par excellence. Sie ist die

«Silvana». Dem synkretistischen Gestus des Gedichts angemessen

legt Peer Nymphe und Sibylle übereinander. Silvana, die
rätische Sibylle ist gleichzeitig eine Dryade und eine Sibylle. (Keller

2009:121!)

Zum «synkretistischen Gestus» passen die Verbindungen und
Übergänge ihrer Epiphanie, die mit Hörbarem beginnt und über den
Geruch ins Sichtbare wechselt:

Ella crescha aint il cuvel

Cull'odur da föglia d'serp
E d'erba schmaladida

Serpagiond in stiglia spirala
Ün füm d'insainas - (v. yff.)

Sie steigt auf in der Höhle

mit dem Geruch von Farn

und Isländisch Moos,

drehend in dünner Spirale
einen Rauch voller Zeichen.

Obwohl es syntaktisch möglich wäre, geht es hier nicht einfach um
die Bestimmung des Geruchs der Höhle. Suggeriert wird vielmehr,
dass es die Stimme ist, die mit diesem aus der Verbrennung «übler»,

magischer Kräuter148 hervorgehenden Geruch wächst und zugleich
zu einer Rauchspirale voller Zeichen wird. Der duftende Rauch der

verbrannten «erba schmaladida» inspiriert die «rätische Sibylle»,

118



während sich der rätische Dichter auch von Erinnerungsschwaden
der Fleurs du mal inspirieren lässt.

Die Sibylle als Muse des Dichters, ihr Reden als Metapher von

Inspiration, Inkubation und erster Manifestation des lyrischen Textes

zu lesen, drängt sich tatsächlich auf. Die intertextuelle Dimension

dieser Analogie arbeitet Luzius Keller heraus. In Andersens Das

Fliedermütterchen ist die Dryade die Erinnerung, die klassische

Sibylle gehört als orakelnde Prophetin von Delphi wie die Musen zum
Umkreis Apollos: «[...] So zeigt sich in dem Vers «Sibilla retica Silvana»,

sowohl der retrospektive, als auch der prospektive Charakter

von Peers Dichtung»'49. Neben Verbindungen zu anderen Texten,

zur klassischen und poetischen Mythologie gibt es auch Verbindungen

zu Peers eigener Poetik und Lyrik. So lesen wir am Anfang der
sechsten Strophe des frühen poetologischen Gedichts Mumaint crea-

tiv (1948)150 von aufsteigenden Rauchschwaden: «Uossa s'alvaintan
füms» (v. 22), die sich am Anfang der siebten Strophe vermengen, im
selben Schlängeln wie die Rauchschwaden der Sibylle: «I's cruschan

serpagiand» (v. 28).

Im direkten Anschluss an den «füm d'insainas» (v. 11) heisst es:

Povra vusch cuntriada
Chi's sduvl'our dal verd
Ed alvainta illa fanzögna
Da sias döglias vardaivlas
Chalischs da fö (v. i2ff.)

Armselige hilflose Stimme
Sie löst sich heraus aus dem Grün
Und erhebt in der Trance

Wahrhaftiger Wehen

Feurige Kelche

Dadurch, dass sie sich dem «Grün» entwindet, steht die sibyllini-
sche Stimme mit der emblematischen Farbe von Peers Dichtung'54 in
Verbindung. Als Moment der Inspiration zeigt sie sich in der vierten

119



Strophe von Mumaint creativ, wo sich der Dichter «in verda tremblar-
öla» (v. 18), «in grünem Zittern», von den Birken inspirieren lässt. Die
als «Trance» übersetzte «fanzögna» ist ein Topos der Poetik von Andri
Peer. Von «fanzögnas verdas» ist am Ende von Davo mezdi (1959)'52 in
Zusammenhang mit der Stunde des Pan die Rede:

e'l sang ans sgrischa
da fanzögnas verdas (v. 38f.)

Und das Blut erschauert uns
in grüner Trance

Eine ganz andere Bedeutung erhält das Grün, wenn die «fanzögna»
der Sibylle als «Feuerlilie» gelesen wird, die in den «chalischs da

fö», den «Feuerkelchen» am Schluss der Strophe ihre metaphorische
Entsprechung hätte'53. Die «döglias» (v. 15), die «Geburtswehen», sind

eine gängige Metapher der Mühen «kreativer Arbeit», so gängig, dass

die «paglioulas» als ironische Metapher für Dichtung und Schreibarbeit

in die Familiensprache der Peers eingegangen sind'54. Die

«döglias vardaivlas» (cfr. v. 15), die «wahrhaftigen Wehen» der Sibylle
verweisen metonymisch auf die Wahrhaftigkeit und Wahrheit ihrer
Rede. Da diese auf der «fanzögna» gründet, scheint dieser Anspruch
wenig plausibel, bedeutet doch «fanzögna» im Romanischen häufig

auch «Wahn, Hirngespinst» (cfr. DRG, s.v.). Bei der Sibylle ist die

«fanzögna» jedoch der spezielle Wahn der «Trance», das Medium der

Verbindung zum Göttlichen. Damit wird die «fanzögna» wahrheitsfähig:

wie die Dichtung, die - seit sie nicht mehr mit Lüge verwechselt

wird - für ihre Visionen und Fiktionen nicht nur Wahrhaftigkeit,
sondern Wahrheit beansprucht.

Im «ungeschlachten Ofen» von Furnatsch vermischen sich also

das Echo des Inns mit der Rede der «Sibilla retica Silvana» als Allegorie

der poetischen Inspiration und der dynamischen Entstehung des

poetischen Textes.

120



Rauschen und Raunen: die Wiedergabe

In der zehnten Strophe von Mumaint creativ (1948) wird ein Echo

angerufen:

Rebomb, vusch dal misteri

ve pro e dvainta cling, (v. 43h)

Echo, Stimme des Geheimnisses

komm herbei und werde Klang.

Das poetische Programm dieser Anrufung ist in Furnatsch so

evident umgesetzt, dass sich die Verse von 1948 wie eine Prophétie und

magische Heraufbeschwörung lesen. In der ästhetisch motivierenden

Umsetzung ist das Rauschen des Inns zum sprachlichen Klang
geworden, das Echo ist ebenfalls da, unter Aufrufung klassischer

und moderner Referenzen heraufbeschworen und herbeizitiert. Als

Nymphe Echo kann die Stimme aus der Höhle nur wiederholen, als

«Sibilla retica» kann sie auch prophezeien. Als Echo wiederholt sie,

was der Inn sagt, «sia chanzun» (v. 27), sein Lied, für das der Fluss mit
seinem Rauschen um Aufmerksamkeit bittet:

Tadlai tadlai tadlai
Che lavurader ch'eu sun (v. 31L)

Hört hin hört hin hört hin
"Welch ein Werker ich bin

Die Wiederholungen spiegeln den Rhythmus eines «lavuraders», der
schon lange an der Arbeit ist, wie lange zeigt die Schlucht, die er
«ausgesägt» hat. Sein Lied vereint Gegenwart und lange zurückreichende

Vergangenheit im Zeichen einer Kontinuität, die den Echoraum der
Höhle und des Textes ausfüllt. Der Inhalt des Lieds wird im Folgenden

durch vage umrissene Textsorten oder durch lautmalerischen

Rückbezug auf das Rauschen präzisiert. In der fünften Strophe hören

121



die Lärchen dem «Klagelied», dem «plont» (v. 38), der Wellen zu, die

metaphorisch als «Pilgerinnen», «pelegrinas» (v. 39), angesprochen
werden. In der Synästhesie des Schlussverses dieser Strophe wird ihr
Rauschen zum «grünen Choral», «verd coral» (v. 44). In der siebten

Strophe ist vom «tiefen Sinn», «sen profuond» (v. 48), die Rede, der,

obwohl ihn die Räume atmen (cfr. v. 47L), auch der Sinn des «Klagelieds»

und des «Chorals» sein muss. So lässt sich der Inhalt des Echos

vage als elegisches, sakrales Klagelied über die Vergänglichkeit der
Zeit bestimmen, der sich das Echo zugleich wiederholend widersetzt.

In der Apostrophe an Furnatsch am Schluss der dritten Strophe wird
der Ort als «saduol d'offertas» (v. 19), «von Opfergaben gesättigt»,
angesprochen. Die Frage zu welchem geschändeten Tempel die «membra

schlisürada» (v. 23), die «versprengten Glieder»155, gehören, wird
vom «Klagelied», vom «Choral», soweit beantwortet, wie wir seine

Natursprache und ihre Echos verstehen156. Da diese Natursprache
ihrerseits immer ein Echo historisch-kultureller Vorgaben ist, sind hier
die archaisierenden Mythen der Naturlyrik der 5oer-Jahre zu hören.

Dass diese offensichtlich nicht nur in Texten von Andri Peer vorkommen,

zeigt Peter Rühmkorfs Motiv-Inventar der deutschen Naturlyrik
der Nachkriegszeit:

Einsiedler, Pilger, Eremiten und andere seltsame Heilige deuteten
den Vogelflug, lasen die Schattenspur, wiesen die Fährte. Wohin
und worauf zu? Nun, allemal zu Örtern einer exquisiten Einsamkeit,

zu Grotten (nächtigen, schattigen, schmalen, vernarbten), zu
Höhlen, Kratern, Spalten, Klüften, Labyrinthen [...] [Der Dichter,
C.R.] singt von Tempel und Lorbeer, Oleander und Zypressen, von
Zelten, Türmen, Torsen und Kastellen. Sein Leib- und Lieblingsadjektiv

ist ohne Zweifel das Wort «alt». (Rühmkorf 200i:igf„ ig62')

Das Weitabgewandte, ostentativ Unpolitische dieser Nachkriegslyrik,
das Rühmkorf missfällt, ist im Kontext von Peers Engadin-Lyrik
deshalb weniger evident, weil sein Hohelied auf die Natur, das er zur Zeit
ihrer beginnenden Übernutzung anstimmt, auch dann eine «polemische

Spitze» (cfr. oben) hat, wenn der Dichter das Gegenteil beteuert.

122



Die Rede der Sibylle bedeutet für den Hörenden, wie Eva Stubbe

festhält, eine «Heimsuchung»: «Diese (Heimsuchung) trifft jeden, der

zu <hören> versteht, was die alte Sibylle aus früheren (mythischen)
Zeiten zu erzählen weiss.» (Stubbe 2008:53). Noch stärker ist die

Wirkung allerdings, wenn Inn und Sibylle orakeln, wenn sich ihr Reden

auf Zukünftiges bezieht. Die ersten, die zuhörend in Trance geraten,
sind die Lärchen:

Larschs

Sül ur dal grip
Delireschan d'oracul
Stendan stendan aval

Lur bratscha chandalera (v. 330.)

Lärchen

Am Rand des Felsengrunds
Vom Orakel ergriffen
Sinken sinken lassen sie

Ihre Leuchterarme

In Larschs vidvart l'En geben die Lärchen «mit ihren grünen Armen»

(cfr. oben) den zurückkehrenden Ahnen Zeichen, hier strecken sie

«ihre Leuchterarme» dem Ursprung der natürlichen Stimme entgegen.

Wie die «chandalers», die «Leuchter» der Arven in Stad engia-
dinaisa (cfr. oben) trägt auch der Neologismus des Adjektivs
«chandalera» dazu bei, die Landschaft von Furnatsch als Sakralraum, als

Tempel der Natur darzustellen.
In den letzten beiden Strophen geht es um die Heimsuchung eines

«Ich», das bisher lediglich unter den mit «du» angesprochenen
Hellhörigen des ersten Verses zu finden war. Als letztes der vier Elemente

erfasst die Luft, der Wind der Inspiration oder der Bedrohung157, den

Sprechenden:

II vent am stumpla
Sül pass eu sguond (v. 45L)

123



Der Wind stösst mich
Ich folge dem Weg

Der vom Wind Gestossene folgt seiner Bestimmung, ist offen für den

«sen profuond» (v. 48), den «tiefen Sinn», der Umgebung, ahnt, dass

er zum Medium einer göttlichen Epiphanie werden soll. Nach dem

erschaudernden Innehalten kann er aber nur, wie schon die Lärchen

vor ihm, dem Befehl des grossen Schaffers (cfr. v. 31) nachkommen
und ebenfalls hinhören. Und was er hört, ist immer dasselbe

Rauschen, das er durch kunstvolle sprachliche Echo-Figuren158 wiedergibt.

In der letzten Strophe wechselt die Epiphanie vom Akustischen
ins Optische:

Straglüschidas stilettan
La not da meis ögl (v. 58!.)

Leuchtende Wetter durchblitzen
Die Nacht meiner Augen.

Die Genitivmetapher der «not da meis ögl» deutet nicht nur auf die
Blindheit des Spätgeborenen hin (in Analogie zur Taubheit jener, die
die Stimme nicht mehr hören), sie nimmt auch das Szenarium der
«trunkenen Augustnacht» der ersten Strophe (cfr. v. 4L) wieder auf.

Die Gewalt des Lichts der Epiphanie - «stilettan» heisst wörtlich
«mit dem Stilet durchstechen» - scheint, ganz im Sinne des Mythos,
tödlich: das Herz hört auf zu schlagen, es bleibt die «nackte Seele».

Die «Verwirrung» schlägt auf die Syntax durch, die Seele liegt:

Tanter las rivas
Sablunivas

Immez sbodats

cluchers da las

sumbrivas (v. 62ff.)

124



Zwischen den sandigen Ufern

Inmitten
Zerfallener
Glockentürme
Lauter Schatten

Luzius Keller versucht, die syntaktische Unbestimmtheit in seiner

Übersetzung zu reproduzieren. Das Fehlen des bestimmten Artikels
in Vers 64 könnte auch metrische Gründe haben, die syntaktisch-logische

Kohäsion159 wird auf jeden Fall dem Spiel der Wiederholungsfiguren

untergeordnet. Dass dieses auch über grössere Segmente

hinweg wirksam bleibt, zeigt eine Gegenüberstellung des Sibylle- und
des Erleuchtungsverses:

Sibilla retica Silvana (v. 17)

straglüschidas stilettan (v. 58).

In den Schlussversen verbindet sich im Reim «rivas» (v. 62) - «sumbri-

vas» (v. 66), bei dem das Wort für «Schatten» sein Reimwort als Hy-

pogramm einschliesst160, die lautliche und optische Motivation. Mit
dieser Konvergenz ist die unbestimmte spirituelle zur bestimmten

poetischen Epiphanie16' geworden.

125




	Die Stimme des Inns

