Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer
Autor: Riatsch, Cla

Kapitel: 4: Die Stimme des Inns

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4.

Die Stimme
des Inns




4.1. Larschs vidvart I’En / Larchen iiber dem Inn (1955)

Larschs vidvart 'En'*
A Reto Caratsch

I Las sbaluonzchas verdas da las manzinas
ninan ils utschels e mi'orma
in lur sii e gio musical
Un mouver usché lom fluidus

5 chinasch’enu glivra da nascher

O chant dals p6vels passats
sco friijas suot il vent da la stad
quant leiv sbaluonzcha I'impissamaint
siin vossas rains vegetalas

II. 10 Leivsco linchant da flétna
cur cha'l sulai va adieu
vuschs dal vent e vuschs da l'aua
funtanas da l'algordanza
schuschuran dascus illa not
15 cotschen s-chiira da ['udida

1. Vos raquint ha ils bats dal sang
cur ch’eu od a frantunar
ils veiders povels qua via
cur cha chatschand e clamand
20 seguivan las vias da l'aua
avainas da lur destin

IV. Ed eu eira la tanter els
intant cha'ls chavals traplignaivan
e la charra scruoschiv'e lur s-chierpa
25 €'ls uffants malpazchaints cridaivan
sii per lur fermas mammas

38



VL

VIL

VIIIL.

IX.

30

35

40

50

55

E lura sfuondra il pal aint il tschisp
immez il sulom tschernii

e lasur’ais creschiida lachasa
culla fatscha seraina e la porta
averta al viandan

spalancada e bun'al vaschin

Chasa atras tschientiners

tli insaina per tuot ils fidels
chi han sduvla quaista terra
e’s dat il man pro’l schaschin
e pro la riainta trais-cha

Nun od eu amo suot ils vouts

il pass rebomband dals babuns
cur chi crouda la not illas giassas
e’'l sgrizch da la chiina alleigra?
Perche quella ais lur istorgia
noudada cun pennas e spadas

e culla siijur da lur fatscha

Mo'l cling da lur timla tisaglia
ais amo aint il En chi schuschura
Amo tuna tras las manzinas

la vusch d’argient da las fotschs
tin chant chi ma nu va pers

E quella gliischur d’arom

chi sdaisda I'amur illas mattas
nun ais forsa stiizza cul temp
Ella ria amo aint ils guinchels
e sbrinzlaja illa scorza d’larsch

Schi tuot ais sfuondra aint in mai
tras e tras sco stagiuns chi s'inscuntran

89



9o

XI.

XII.

6o

65

70

I'impraisma da vos fatschogn
la tratta tremblanta da vos man
e la savur da vossas dumengias

Mo vus eschat its in ad iin
crodand i'l chaviierg dal temp
cul mintun stendii vers il tschél
e sainza guardar inavo

O beats in vos iimel cumgia
modestas e piiras crouslas

d’iina schlatta chi stiida bainbod

Vhe voss spierts tinsacura schi tuornan
chattaran be suldiim vossa dmura

e vendiida prad’e pas-chiira

Be ils larschs cun lur bratscha verda
faran tschegns cha vus inclegiaivat

e I'En cun sa vusch da gigant

savara amo dir vos nom

Lirchen iiber dem Inn (1959)

11

Die griinen Schaukeln der Zweige
halten die V6gel und meine Seele
in wiegendem Gesang

Ein weichbewegtes Stromen
immer von neuem geboren

Oh Lied hingegangener Volker
Kornfelder unter dem Winde

wie leicht schaukelt der Sinn

auf eurem federnden Riicken

Leicht wie ein Flotenton
im Sinken der Sonne

Stimmen des Windes Stimmen des Wassers



1L

IV.

VI

VIL

15

20

25

30

35

40

Brunnen des Erinnerns rauscht ihr
verborgen in dunkelroter
Nacht des Gehors

Wie der Schlag des Blutes tont ihr
wenn voriiberbrausen

die alten Volker

und mit Drangen und Rufen

den Wasserldaufen folgen
Adern ihres Schicksals

Und ich war unter ihnen

mitten im Stampfen der Rosse

im Klirren der Wagen und Waffen
im Greinen der Kinder am starken
Mutterleibe

Dann dringt der Pfahl in den Grund
im erwéahlten Bezirk

und dariiber wachst das Haus

mit dem heiteren Gesicht dem Tor
offen dem Wanderer

und freundlich dem Nachbarn

Haus jahrhundertelang
Wahrzeichen fiir alle Getreuen
die diesen Boden gebrochen
und sich die Hand gereicht

bei Arbeit und Reigentanz

Hallt nicht unter den Gewodlben
der Ahnen dréhnender Schritt
wenn die Nacht in die Gassen fallt
und knarrt nicht die lustige Wiege?
denn das ist ihre Geschichte

01



92

VIIIL.

IX.

XL

XII.

45

50

55

6o

b5

70

geschrieben mit Feder und Schwert

Aber den Klang ihres schlichten Gerats

bewahrt der rauschende Inn
Noch tont durch die Zweige
die Silberstimme der Sensen
ein nie versiegendes Lied

Und jener Kupferglanz

der die Liebe weckt in den Madchen
wurde nicht matt mit der Zeit

er lacht noch aus allen Winkeln

und spriiht aus der Larchenrinde

Ja alles sank auf den Grund mir
wie sich Jahreszeiten durchdringen
die Kerbe eures Messers

der zitternde Zug eurer Hand

und der Geruch eurer Sonntage

Doch einer folgte dem andern
und fiel ins Leere der Zeit

mit steilem Kinn und ohne
sich umzuschaun

Oh selig schlichter Abschied
leichte und reine Hiillen

eines sterbenden Stamms

Wenn euer Geist je zuriickkdam
fand er 6de die Wohnung

Wiesen und Weide verkauft

Nur die Larchen mit griinen Armen
geben Zeichen die ihr noch versteht
und der Inn mit gewaltiger Stimme
wird euch beim Namen nennen



Die Stimmen

Der Anfang folgt dem Topos der «Inspiration», die sich, wie die ety-
mologische Figur suggeriert, als Lufthauch oder als Wind manifes-
tiert. In Peers Erzdhlung Siin skis vers priimavaira (1957a) erscheint der
Winter als grosser Zeichner, der seine Leinwande bemalt, auch mit
Hilfe des Winds:

[...] cur cha’l vent, quist inventader da tuot ils gos, tessa meanders
e mezzas gliinas siil damast da la naiv e tschiibla svanatschand
intuorn crappa e muots laschand inavo sas sculpturas surrealas
laint. (1957a:26)

[...] wenn der Wind, dieser Erfinder aller Spiele, Mdander und
Halbmonde auf den Damast des Schnees zeichnet und irre um
Steine und Hiigel pfeift und seine surrealen Skulpturen darauf
zuriicklasst.

In einem Wortspiel wird der Wind als Erfinder apostrophiert, «il vent,
quist inventader». Als Weber und Bildhauer versieht er die schneebe-
deckte Landschaft mit seinen faszinierenden Figuren, die geheimnis-
voll und verschliisselt sind wie die natiirlichen «Hieroglyphen» der
Romantiker. Ihr akustisches Pendant ist hier das Pfeifen des Windes,
dessen «svanatschand» auf die unverstandlichen, verwirrten Laute
verweist, die zum Indiz der «Inspiration» des Sehers und des Dich-
ters werden.

Am Anfang von Montales Corno inglese spielt der Wind «die
Instrumente der dichten Baume»™, hier macht er die Zweige der
Larchen zu «sbaluonzchas», zu «Schaukeln», welche zweierlei We-
sen wiegen, «ils utschels e mi'orma» (v. 2), «die Vogel und meine
Seeler. Die Aneinanderreihung ungleicher Objekte ist eine geldufige
Figur der Komik, eine entsprechende Wirkung wird hier aber durch
den Topos des Dichters als natiirlicher «Sdnger»** verhindert. In
einer fritheren Fassung, einem Manuskript mit dem Titel Las vuschs,
zeigt sich, dass die Parallele zwischen den Végeln und der Seele aus

93



der Verdichtung einer Variante hervorgeht, in der die Zweige ange-
rufen werden, auch die Seele mitzuschaukeln™. Die Bewegung der
Larchenzweige im Wind wird als «sii e gio musical», «musikalisches
Auf und Ab» und als «mouver usché lom fluidus», «weichbewegtes
Stromen» (v. 4), charakterisiert. Damit ist die Analogie zum «Ge-
sang» vorbereitet, den die deutsche Ubersetzung im dritten Vers er-
lauternd vorwegnimmt. Im romanischen Text ist von «chant» erstin
der Apostrophe des sechsten Verses die Rede: «Oh chant dals p6vels
passats», «Oh Lied hingegangener Volker» (v. 6). Die erlauternde Ap-
position, die das musikalische «Stromen» spezifiziert, bleibt in ihrer
Determination ambivalent: je nach Lesart des Genitivs (subjectivus
oder objectivus) konnen die Volker der Vergangenheit Subjekt oder
Gegenstand dieses «Gesangs» sein. Da dies fiir den Mythos des Tex-
tes Uiber seinen eigenen Ursprung von Bedeutung ist, muss versucht
werden, diese Frage unter Einbezug des gesamten Kontextes zu kla-
ren. Der folgende Vergleich (v. 7-11) des Gesangs mit wogenden Korn-
feldern (cfr. v.7) fiithrt zirkuldr zuriick zum Anfang: auf ihren Riicken
wiegt sich «l'impissamaint» (v. 8), «der Gedanke», wie oben die Seele
auf den Zweigen. Da der Gedanke leicht schaukelt (cfr. v. 8) und
zwar leicht wie ein «chant da flétna» (v. 10), «wie ein Flétengesang»,
schliesst sich der Kreis.

vuschs dal vent e vuschs da l'aua
funtanas da l'algordanza

[...]

Vos raquint ha ils bats dal sang (v. 12f.,16)

Stimmen des Windes Stimmen des Wassers
Brunnen des Erinnerns [...]

[+
Wie der Schlag des Blutes tont ihr

Von Anfang an als Ursprung von Musik und Gesang prasent, wird

hier der Wind, neben dem neu hinzukommenden Wasser, explizit
zur Stimme dieses Gesangs. Die Determination bestimmt zugleich

94



den lyrischen und epischen Charakter des Gedichts; die Stimmen
des «Gesangs» (cfr. v. 6) sind zugleich die Stimmen der «Erzahlung»
(v. 16)"6, Diese Erzdhlung macht den Hauptteil des Gedichts aus, sie
umfasst die Strophen 3-11 und handelt von der Landnahme und der
Besiedlung des Engadins durch die «povels passats» (v. 6), die «hinge-
gangenen Volker». In diesem Sinn wére der Genitiv «chant dals po-
vels passats» (v. 6) als objectivus zu verstehen, als Bestimmung eines
Gesangs, der «die hingegangenen Volker» zum Thema hat.

Die Apposition zu «vuschs» verlegt die Stimmen vom Ausseren ins
Innere, vom Wasser des Inns ins Blut des spatgeborenen Engadiners.
Die Quellen sind metaphorische «funtanas da l'algordanza» (v. 10),
«Quellen des Erinnerns»:

schuschuran dascus illa not
cotschen s-chiira da l'udida (v. 141

verborgen in dunkelroter
Nacht des Gehors

Diese Verlagerung entspricht derjenigen, die die Stimmen der Natur
im Werk eines Romantikers wie Eichendorff zu einer Metapher fir
die inneren Stimmen des Menschen macht. Da ihr Medium bei Peer
das Blut ist, ihr Rauschen ein leises, verborgenes, ihr Ort die «Nacht
des Gehors», miissen diese Stimmen und Erinnerungen dem als
«dunkel» stilisierten Unbewussten entspringen. Damit bietet sich fiir
den Genitiv «chant dals povels passats» (v. 6) auch der subjectivus an;
im Wind, im Wasser, im Blut, im Unbewussten des Dichters sprechen
oder singen die Stimmen der toten Ahnen. Dass Wasser und Wind
die Gerausche der Vergangenheit bewahren, zeigt die achte Strophe:

Mo’l cling da lur iimla iisaglia

ais amo aint il En chi schuschura
Amo tuna tras las manzinas

la vusch d’argient da las fotschs
tin chant chi mé nu va pers (v. 45ff.)

95



Aber den Klang ihres schlichten Gerats
bewahrt der rauschende Inn

Noch tént durch die Zweige

die Silberstimme der Sensen

ein nie versiegendes Lied (v. 4411.)

Die Stimmen des Windes und des Wassers bewahren die Gerausche
der Vergangenheit und da ihre Erzédhlung, den «bats dal sang» (v. 16),
dem «Schlag des Blutes», folgt, kann sie der Dichter der Natur oder
dem eigenen Innern ablauschen. In einem Versuch Andri Peers, die
als «Melancholie» angesprochene «increschantiim» der Engadiner
zu erklaren, zeigt sich die Vorstellung einer Verschmelzung gene-
tisch-ethnischer Ziige des Spatgeborenen mit der Natur des Engadins
und ihren Stimmen. Diese werden dhnlich wie diejenigen aus Lar-
schs vidvart I'En beschrieben:

Wie soll man sich dann aber die Schwermut mancher Engadiner
erklaren, ihr schreckliches Heimweh, die increschantiim, in der
Fremde und ihr Fernweh in der Heimat? Sie ist ein Produkt der
Generationen, das Merkmal einer alten Rasse, diese Melancholie,
die mit den Wellen des Inns und dem Rauschen der Larchen ver-
schmilzt und den Augen unserer Madchen einen traumerischen
Schimmer verleiht [...] (Peer 1961b:52)

Diese an Jungscher Archetypen-Theorie sich orientierende Vorstel-
lung wird durch zwei Verse bestatigt, die das Wissen des Sprechen-
den um die erzahlte Vergangenheit verankern und herleiten:

Ed eu eira la tanter els (v. 22)

Und ich war dort unter ihnen
und:

Schi tuot ais sfuondra aint in mai (v. 55)

g6



Ja alles ist in mich hineingesunken.

Damit betrachtet sich der Sprechende nicht nur als spatgeborener
Erbe, sondern als eigentlicher Wiedergdnger, moglicherweise unter
dem Einfluss der Idee der «ewigen Wiederkunft» Nietzsches, den
Peer seit seiner Jugend bewunderte'®. Dazu will allerdings die Cha-
rakterisierung der erzdhlten Geschichte am Ende der siebten Strophe
nicht richtig passen:

Perche quella ais lur istorgia
Noudada cun pennas e spadas
e culla sujiir da la fatscha (v. 42ff.)

denn das ist ihre Geschichte
geschrieben mit Feder und Schwert.

Zundachst ist ein logischer Bruch festzustellen, die Strophe beginnt
namlich mit der rhetorischen Frage nach der Horbarkeit vergangener
Gerausche:

Nun od eu amo suot ils vouts
il pass rebombond dals babuns (v. 38f.)

Hor’ ich nicht noch in den Gewdlben
den hallenden Schritt der Ahnen

Der Dichter hort noch immer die Gerdusche, weil sie die Geschichte
sind und zwar, wie die Emphase des «quella» suggeriert, die wirk-
liche, wahre, tiefe Geschichte. Das ist, im Rahmen eines entspre-
chenden Mythos, kohdrent. Dass diese Geschichte aber plotzlich
die «geschriebene Geschichte», die «istorgia noudadan, sein soll, ist
wenig einleuchtend. Genau diese Geschichte, die vom Klang der
Schritte und vom einfachen Arbeitsgerat, von der Arbeit, dem Alltag,
dem «Duft der Sonntage» (cfr. v. 5g) erzahlt, ist nicht diejenige, die
Chroniker und altere Historiographen bevorzugterweise schriftlich

97



festhalten™. Auch wenn dies nicht zutreffen sollte, ware die kausale
Verkniipfung vom Typ «Ich hore, weil es geschrieben steht» zu trivi-
al, um den so insistent erhobenen Anspruch auf ein besonderes Ge-
dachtnis zu untermauern. Gehen wir von diesem rhetorischen Topos,
der mit Blut, Schweiss und Tinte geschriebenen Geschichte, zuriick
zur Erzahlung, die den «bats dal sang» folgt. Wenn der Dichter in sich
hineinhorcht, kann er dem Rauschen in der «dunkelroten Nacht des
Gehors» genau das ablauschen, was das Rauschen des Inns und des
Windes bewahren, die Ur-Geschichte des Engadins. Die Sprache der
Natur bringt den Wiederganger zuriick in seine Vergangenheit. Die
Entsprechung dazu ist die Vision der letzten Strophe, die von der
Wiederkunft der «spierts», der «Geister» der Ahnen, spricht. Der Un-
terschied der beiden Zeitreisen bildet das Zentrum des ideologischen
Diskurses: der Spatgeborene, der zum Ursprung zuriickgeht, findet
eine volle Welt, die Frithgeborenen, die sich in die Gegenwart vorwa-
gen, finden ein verkauftes, von ihren Nachkommen verlassenes Tal
und damit niemanden mehr, der ihren Namen sagen kénnte:

Be ils larschs cun lur bratscha verda
faran tschegns cha vus inclegiaivat
e I'En cun sa vusch da gigant

savara amo dir vos nom (v. 70ff.)

Nur die Larchen mit griinen Armen
geben Zeichen die ihr noch versteht
und der Inn mit gewaltiger Stimme
wird euch beim Namen nennen (v. 6gff.)

Der Grund der ausbleibenden Wiedererkennung der Ahnen und
der Unfahigkeit, «ihren Namen zu sagen», ist auch ein sprachlicher.
Die Nachfahren haben nicht nur das Tal, sondern auch die Sprache
aufgegeben, wenn sie den Namen ihrer Vorfahren aussprechen,
haben sie einen fremden «Akzent», das Stigma ihrer Untreue'®. Die
Treue gehalten haben die Larchen und der Inn; die Larchen geben
Zeichen mit ihren vom Wind bewegten Zweigen*, der Inn nennt

98



«Seguivan las vias da l'aua / avainas da lur destin».

a9



sie beim Namen mit seiner «vusch da gigant», seiner «Stimme eines
Riesen» (v. 71). Es sind also wiederum die «Stimmen des Windes und
die Stimmen des Wassers», die «vuschs dal vent e vuschs da l'auan,
die am Anfang und am Ende des Gedichts die Zeit iberbriicken. In
der Schlussstrophe kommen die Stimmen der Natur einmal mehr
zu ihrer historisch-ideologischen Botschaft™?. Diejenige von Larschs
vidvart I'En ist die Treue gegeniiber dem natiirlichen und kulturellen
Erbe; die Schlussstrophe ist zugleich eindringliche Mahnung und
resignierte Elegie iiber die als unabwendbar prophezeite Untreue™.

Das Sprechen dieser Stimmen und die Art, wie der Dichter sie in
der «dunkelroten Nacht des Gehors» vernimmt und weitergibt, ist
nicht weniger Thema des Gedichts, als das, was sie erzahlen. Dies
ist die poetologische Seite von Larschs vidvart ['En, die vor allem im
lyrischen Vorspann und in der 10. Strophe der epischen Erzahlung
konzentriert ist. Die Quintessenz ist der poetische Mythos zweier
Stimmen im Gleichklang. Sie sind beide Stimmen einer romanischen
Erinnerung, die den Namen der Ahnen sagen kann; und es sind die
Stimmen von zwei Riesen, die des Inns und die des Dichters. Dieser
hat eben getan, was der Inn, den schon Peider Lansel in Il plii grond
chantadur (1939)** als den grossten Sanger des Engadins bezeichnet,
durch alle Zeiten hindurch tut.

Das Epos vom Ur-Engadin

Lied und Erzahlung (cfr.v. 6, 16) der dahingegangenen Vélker fithren
in eine unbestimmte Urzeit der Besiedlung des Engadins zuriick, in
der die «alten Volker» innaufwarts vorstiessen. Ihre Bezeichnung als
«veiders povels» zeigt mitdem Archaismus («veider» statt «vegl») den
Versuch, das historische Motiv wo méglich im Bereich der sprachli-
chen Register zu spiegeln'. Die alten Volker:

Seguivan las vias da l'aua
avainas da lur destin (v. 20f.)

100



folgten den Wasserlaufen
Adern ihres Schicksals.

Die Metapher der Wasserldufe als «Adern», gehort zum Inventar der
anthropomorphen Landschaft (cfr. oben, 1.). Indem die Siedler den
«Adern ihres Schicksals» folgen, suchen sie die ihnen vorbestimm-
te, naturlich vorgegebene, richtige Heimat. Zugleich spiegelt die
Ader-Metapher den Parallelismus zwischen Wasser und Blut im Her-
kunftsmythos der erzahlenden Stimmen. Mythologische Ziige tragen
die Figuren der «starken Miitter», der «fermas mammas» (v. 26), bei
denen die weinenden Kinder Trost suchen, vor allem aber der Akt
der Landnahme:

E lura sfuondra il pal aint il tschisp
Immez il sulom tschernii (v. 27f.)

Dann dringt der Pfahl in den Grund
im erwahlten Bezirk.

Dieses Detail erinnert an den Anfang von Kellers Der Griine Heinrich,
an den Alemannen, der mit seinem Spiess den Platz des «uralten Dor-
fes» bestimmt und diesem auch gleich seinen Namen gibt'?°. Auf dem
mit dieser Geste in Besitz genommenen Land steht spéater ein anthro-
pomorphes Haus, das nicht gebaut wurde, sondern «gewachsenn» ist:

e lasura ais creschiida la chasa
culla fatscha seraina e la porta
averta al viandan

spalancada al bun vaschin (v. 2gft)

und dariiber wachst das Haus
mit dem heiteren Gesicht dem Tor
offen dem Wanderer

und freundlich dem Nachbarn

101



Das «Wachsen» des Hauses ist keine einfache rhetorische Figur, es
steht in engem Zusammenhang mit der Vorstellung einer organi-
schen, der Landschaft angemessenen, aus ihr hervorgegangenen
Architektur, eine Vorstellung, die Peer auch in seinen wissenschaft-
lichen Arbeiten zum Engadinerhaus immer wieder dussert: «|[...] das
Engadinerhaus, dieses [...] Kunstwerk im Gebirgsdorf, ein Haus, das
sich [...] wie eine Pflanze auf giinstigem Standplatz scheinbar selbst-
verstandlich entfaltete [...]» (Peer 1963:135f.). Ein auffélliger anthropo-
morpher Zug ist die «fatscha» des ndchsten Verses, die, als etymolo-
gische Figur, anstelle des {iblichen «fatschadan, fiir die «Fassade» des
Hauses steht. Die Fassade als Gesicht, die Tiire als Mund, die Fenster
als Augen sind nicht nur auf Kinderzeichnungen zu sehen, sie finden
sich auch in Cla Bierts La miidada, in der Traumszene des Kapitels Il
cumiin vantiiraivel (Biert 1962:288-295), wo sich die vermenschlichten
Héauser Geschichten erzdhlen und sich gegenseitig zum Lachen brin-
gen. Eine Tiire ist eine alte Frau, die Fenster sind die Augen junger
Madchen, sie konnen mit ihren Fensterladen aber auch zu Gesichtern
werden, die Ohren haben'?. Das heitere «Gesicht» des Hauses, das
offene, freundliche Tor sind die Indizien eines sonnigen, weltoffenen
Charakters, den Andri Peer, dem Stereotyp folgend, den Engadinern
zuschreibt'?®, Das Haus-Motiv eréfinet auch die nachste Strophe, in
der das Haus als «tii insaina per tuot ils fidels» (v. 34), «Wahrzeichen
fur alle Getreuen», bezeichnet wird, die den Boden des Engadins
gebrochen haben. Wie wichtig das Wort «insaina» ist, wie stark die
diesem «Zeichen» zugeschriebene Symbolik, belegt seine Verwen-
dung als Titelwort von zwei Gedichtbdnden von Andri Peer®. Die
jahrhundertelang anhaltende Wirkung der «insaina» auf die «fidels»
rickt das Engadinerhaus, durch den Anklang an sakralsprachliche
Formeln, in die Nahe einer Kirche®°,

In der nachsten Strophe wird es zum Resonanz- und Gedachtnis-
raum, in dem, fiir das feine Ohr des Nachgeborenen, die Schritte der
Ahnen zu héren sind:

Nun od eu amo suot il vouts
il pass rebomband dals babuns

102



cur chi crouda la not illas giassas (v. 38ff.)

Hallt nicht unter den Gewdlben
der Ahnen drohnender Schritt
wenn die Nacht in die Gassen fallt

Die Wiedergédngerei der Geister wird in derjenigen der Laute gespie-
gelt und zugleich magisch evoziert, dem Mythos der «Schritte der
Ahnen» als Garanten der Kontinuitét entspricht die «Natiirlichkeit»
der durch die Lauthiguren® motivierten Sprache. Der Schritt des Va-
ters, der Schritt der toten Ahnen im Haus, ist ein topisches Motiv li-
terarischer Zelebrierung von Tradition und Kontinuitat2 Der Schritt
ist erst in der Nacht zu horen, in Entsprechung zu den Stimmen in
der «not / cotschen s-chiira da l'udida» (v. 14f.), der «dunkelroten /
Nacht des Gehorsy, der zweiten Strophe. Das wieder aufgenommene
Thema der Herkunft der Stimmen wird in der achten Strophe weiter
entwickelt, der thematische Fokus verlagert sich von der Urzeit des
Engadins zuriick zu den «Stimmenn» des poetischen Textes.

In der neunten Strophe wechselt die Inventarisierung des Noch-
Vorhandenen vom Horbaren, der «vusch d’argient da las fotschs» (v.
48), der «Silberstimme der Sensen» (v. 47), zum Sichtbaren:

E quella gliischur d’arom
chi sdaisda I'amur illa mattas (v. 49f.)

Und jener Kupferglanz
der die Liebe weckt in den M&dchen.

Mit dem «Kupferglanz» kommen, nach dem Gesang der Sensen, die
mahenden Jiinglinge zur Sprache, der braunliche Glanz ihrer Haare,
ihrer Augen, ihrer Haut ist noch heute zu sehen, da er «aus der Lar-
chenrinde spriiht», «sbrinzlaja illa scorza d'larsch» (v. 54). Damit ist
ein zentrales Motiv der Metamorphosen im Spiel, in den Larchen ist
der verwandelte Eros der Urspriinge noch sichtbar.

Die zehnte Strophe schliesst das Inventar des Noch-Vorhandenen

103



ab und damit auch das Thema der Pragung des Nachkommen durch
das Leben der Ahnen, das zur Quelle seiner poetischen Stimme wird.
Als letzte wirken nach:

la tratta tremblonta da vos man
e la savur da vossas dumengias (v. 581.)

der zitternde Zug eurer Hand
und der Geruch eurer Sonntage.

Der zitternde Zug der Hand konnte der Schriftzug alter Dokumente
sein, womit die kulturelle Form der Tradierung wenigstens angedeu-
tet ware. Als Schriftzug gelesen, nahme diese «tratta» auch das Mo-
tiv der «istorgia noudada», der «aufgeschriebenen Geschichte» (cfr. v.
421.), wieder auf. Der Geruch ist hier nicht, wie der Geschmack in der
berithmten Madeleine-Episode aus Prousts A la recherche du temps
perdu, das Medium, das die Erinnerung hervorruft, er ist erstaunli-
cherweise ihr Inhalt, was die riickfiihrende Magie des Gedachtnisses
noch starker hervorhebt.

Nachdem der Katalog des im Gedachtnis Noch-Vorhandenen sei-
nen Abschluss gefunden hat, wird seine implizite Voraussetzung the-
matisiert und ausgearbeitet, der Tod der eine lange Reihe bildenden
Ahnen, das Dahinsinken ihrer Welt:

Mo vus eschat its tin ad iin

crodand i'l chaviierg dal temp

cul mintun stendii vers il tschél

e sainza guardar inavo

O beats in vos timel cumgia

modestas e piiras crouslas

d’tina schlatta chi stiida bainbod (v. 60f.)

Doch einer folgte dem andern
und fiel ins Leere der Zeit

mit steilem Kinn und ohne

104



sich umzuschaun

Oh selig schlichter Abschied
leichte und reine Hiillen
eines sterbenden Stamms

Der Ort ihres Falls, «il chaviierg dal temp», die «Schlucht der Zeit»,
erinnert an den Abyss dal aeternitad (Der Abgrund der Ewigkeit)
von Martinus und Rauch aus dem Jahre 1693, aber auch an den «ab-
isso orrido, immenso / ov'ei precipitando, il tutto oblia», in den der
irrende Hirte in Leopardis Canto notturno am Ende seines Lebens
fallen wird®34. Die damit evozierte theologische Tradition wird in der
seligsprechenden Anrufung der Toten, «O beats» (v. 64) fortgesetzt,
in der die Adjektive «schlicht», «<bescheiden und rein», «imel» (HU-
MILE), «modestas e piiras» (v. 64f.) allesamt eigentliche Markenzei-
chen protestantischer Tradition darstellen. Das eindriickliche Detail,
wonach die Toten «cul mintun stendii vers il tschél» (v. 61), «das Kinn
zum Himmel gestreckt», in die Ewigkeit fallen, hat einen heimtii-
ckischen Anklang an populare Metaphorik, die im Zusammenhang
mit Sterben und Tod das Verb «stender», «strecken», verwendet, in
drastischen Idiomatismen wie «restar stais» oder «stender la chom-
ma». Wichtiger aber ist der Topos, wonach der Blick zum Himmel den
Menschen vom Tier unterscheidet, das als HUMILE zur Erde blickt. In
Mia orma as schlada... aus dem Jahr 1963 ist es statt des Blicks direkt
die Seele, die vom Himmel angezogen wird. Anstelle des «mintun
stendii» der Toten ist hier von der «orma tendiida» der Lebenden die
Rede:

[...]

o povra ormetta uschée expansibla,
tendiida, tendiida

vers las bes-chas da tschél. (v. 141f)

o armes Seelchen, so dehnbar,
gespannt, gespannt

in Richtung der Tiere des Himmels.

105



Die in Richtung des Himmels gespannte Seele konnte aus einem
Prelude von T.S. Eliot stammen, das Andri Peer iibersetzt hat'3>.

Schlussbemerkung

Larschs vidvart 'En ist ein poetischer Ursprungs- und Herkunftsmy-
thos mit zwei Themen, die sich aus den zwei Lesearten von «O chant
dals povels passats» (v. 6) ergeben. Der Gesang vom grossartig einfa-
chen Leben und dem wiirdevollen Tod der Urahnen, die das Engadin
besiedelt haben, verbindet sich mit dem Gesang der Ahnen, deren
Stimmen im Wind, im Wasser und im Blut des Dichters noch horbar
sind. So geht es zugleich um die Herkunft des Dichters und um die-
jenige seines Gedichts, dessen Entstehung einer speziellen Fahigkeit
zu verdanken ist, die nachklingenden Stimmen zu héren und die
Natursprache des Tals in die natiirliche Sprache der Ahnen zuriick
zu libersetzen. So finden die wiederkehrenden Toten neben den Lar-
chen, die ihnen verstdndliche Zeichen machen, noch zwei Stimmen,
die ihren Namen sagen koénnen, die des Inns und die des Dichters.
Auf diesen werden die Toten aber nicht mehr stossen, denn er pra-
sentiert sich als der Letzte, auf ihn folgen Ausverkauf und Entfrem-
dung. Das traumatische Vergessen und Aufgeben trifft damit nicht
nur die Ahnen, sondern auch den ihnen gewidmeten Gesang.

4.2. Furnatsch (1960)
Furnatsch'

L Amo scha tii sast tadlar
Resuna la bocca dal grip
D’tina vusch be suldiim
Chi nasch'illa not d’avuost

s Aivra da fains muantats
E sflatschdz da forellas

106



IL.

II.

20

IV.

10

15

25

30

35

Ella crescha aint il cuvel
Cull’'odur da foglia d’serp

E d’erba schmaladida
Serpagiond in stiglia spirala
Un fiim d'insainas —

Povra vusch cuntriada
Chi’s sduvl'our dal verd

Ed alvainta illa fanzdgna
Da sias doglias vardaivlas
Chalischs da f6

Sibilla retica Silvana

Chiirast suot marva dainta
La palantada tschimainta

Da tias s-chiirdiims

O Furnatsch saduol d'offertas
Da che taimpel offais
Membra schlisiirada?

Siin quaders vout e paraid
L'En tira la resgia

Ed aint il véd chi suosda
Rimbomba sia chanzun
Da miirader e marangun
Cullas gias da sablun

E cul bass da l'auazun
Tadlai tadlai tadlai

Che lavurader ch'eu sun

Larschs

Stil ur dal grip
Delireschan d’oracul
Stendan stendan aval
Lur bratscha chandalera
Tadlond il plont

107



108

VL

VIL.

40

45

50

55

6o

Da las pelegrinas

Chi vegnan e van

E ma nu stan

Curraintas s-chiimaintas
Suot il sindal

Da lur verd coral

Il vent am stumpla
Siil pass eu sguond
[ls spazis fladan

Un sen profuond
Che dieu am tschercha?
Eu'm sgrisch eu stun
E lasch mi'uraglia
Siil imid sablun
Quel rumurar

Fin oura pro’l mar
Somber schomber
Da I'En chi passa

E ma nu’s lassa

Stragliischidas stilettan
La not da meis 6gl

Meis cour rafiida da batter
Mi’orma niida

Tanter las rivas
Sablunivas

Immez sbodats

Cluchers da las

Sumbrivas



Furnatsch®®

IL.

I11.

A

10

15

20

25

30

Noch tont wenn du zu horen weisst

Der Felsenmund
Von einsamer Stimme
In Augustes Nachten

Trunken von wogenden Wiesen Heu

Und aufklatschenden Forellen

Waichst an in der Hohle

Mit dem Duft von Farnkraut

Und Islandisch Moos

Lasst schldngeln in zarter Spirale
Den Rauch voller Zeichen
Armselige hilflose Stimme

Sie 16st sich heraus aus dem Griin
Und erhebt in der Trance
Wahrhaftiger Wehen

Feurige Kelche

Silvana ratische Sibylle

Unter starren Fingern hiitest du
Die glimmende Offenbarung
Deiner Dunkelheiten

Furnatsch von Opfergaben gesattigt

Welch geschandeten Tempels
Versprengte Glieder?

An Quadern Gewdlbe und Wand
Legt an der Inn seine Sage

Und in der gdhnenden Leere
Widerhallt sein Lied

Sein Maurerlied sein Zimmrerlied

Mit den Geigen von Sand
Und dem Bass der Flut

109



110

VI

VIIL

35

40

45

50

55

6o

Hort hin hort hin hort hin
Welch ein Werker ich bin

Larchen

Am Rand des Felsengrunds
Vom Orakel ergriffen
Sinken sinken lassen sie
Ihre Leuchterarme
Lauschen dem Klagelied
Der Pilgerinnen

Die kommen die gehen
Und niemals stille stehen
Fliessend und schdumend
Unter dem Schleier

Thres griinen Chorals

Der Wind stésst mich

Ich folge dem Weg

Die Rdume atmen

Tiefen Sinn

Welcher Gott sucht mich?
Ich erschaudere halte inne
Und lege mein Ohr

Auf den feuchten Sand
Dies Tosen

Bis hin zum Meer

Dunkler Trommelschlag
Des Inn der fliesst

Und unermiidlich weiterfliesst

Leuchtende Wetter durchblitzen
Die Nacht meines Auges

Mein Herz will nicht mehr schlagen
Nackt liegt meine Seele

Zwischen den sandigen Ufern



Inmitten
Zerfallener

65 Glockentliirme
Lauter Schatten

Der besondere Ort

«Furnatsch» ist ein Ortsname. Was er bezeichnet und woher er
stammt, erldutert Andri Peer mehrmals selber, im Jahre 1967 fiir die
Leserschaft der NZZ:

Furnatsch heisst eine Senke unterhalb von S-chanf mit Wiesen,
Biaumenund dem Inn, der nach einer kithnen Kurve in die Schlucht
einmiindet, die zwischen Brail und Carolina hindurch fast bis
nach Zernez reicht. Die Innkurve, mit Zeugen fritherer Flussar-
beit: riesige ofenahnliche Hohlen (daher der Name Furnatsch, das
heisst «ungeschlachter Ofen») und eine nattrliche Felsbriicke, die
wohl schon vor Jahrtausenden einstiirzte, bildete mit den scho-
nen Larchen, ohne alle Zeichen der Zivilisation, eine urtiimliche
Landschaft von préahistorischem Zauber. Man vermutet, dass eine
vorgeschichtliche Siedlung in Furnatsch stand™.

Die Assoziation des Natiirlichen und Urtiimlichen mit dem Prahisto-
rischen miisste ohne den vermittelnden Begriff des beiden innewoh-
nenden «Zaubers» widerspriichlich erscheinen. Aus heutiger Sicht
wird der Beitrag des Prahistorischen am Zauber von Furnatsch eher
bestritten. So dussert etwa Luzius Keller berechtigte Zweifel an der
Existenz einer prahistorischen Siedlung:

Halten wir fest: Furnatsch ist ein Toponym, mit dem Orte be-
zeichnet werden, an denen einst Schmelzéfen standen. Die von
den tosenden Wassern des Inn umspiilten Felsen bei S-chanf tra-
gen ihren Namen aber nur deshalb, weil sie Schmelzéfen dhnlich
sehen - und zwar der Form und der Hohlform von Schmelzofen.

111



Dass in der Flussschleife bei S-chanf je ein Schmelzofen errich-
tet wurde, ist ebenso unwahrscheinlich, wie die Vermutung, dass
sich dort je eine vorgeschichtliche Siedlung befand. Als Unter-
schlupf moégen die Hohlen gedient haben, gesiedelt aber wurde
im Engadin eher an den sicheren Hangen als in der gefahrlichen
Talsohle, und Schmelzéfen setzte man eher in den Wald als an
den Rand eines Abgrunds',

Was prahistorische Siedler wahrscheinlich nicht geschafft haben,

ist

den Kraftwerkbauern des 20. Jahrhunderts gelungen: sie haben

Furnatsch und die ganze Flusslandschaft verandert oder, je nach

Sichtweise, zerstort. Ausloser dieser Verdnderung war der Bau der

Engadiner Kraftwerke, der 1962 begonnen wurde, nachdemer zuvor

jahrelang im Namen von Natur- und Heimatschutz bekimpft worden

war#. Ganz im Sinne der Opponenten gegen eine Nutzung des Inns

durch die Elektrowirtschaft dussert sich Andri Peer in einem Brief

dn

Cla Biert aus dem Jahre 1953. Die Biindner hatten schon immerdie

fatale Neigung gehabt, «das Heiligste» zu verkaufen:

112

Eu chat apunta cha vendand I'En fain nus I'absurdita da sacrifi-
char quai cha nus laivan salvar cul sacrifizi, cun oters pleds cu-
miins cha nus per pudair star cusii, fain iina miidada chi nuns
permetta plii da star custl.

Quai ais adiina stat la tentaziun dals Grischuns da vender il pli
sonch per salvar la buorsa: dal temp da Jenatsch vendaivanlur
pensar e lur independenza insembel culs pass da muntagna, davo
vendettan la piirezza da lur esser retic als oteliers e’lsesters chiin-
vadettan in rotschas ed hoz vendan 'orma da I'Engiadina, I’Ene’l
mettan suot giuf per ch’el chaja raps. Povers nars cha nuseschan.
Una cuntrada tecnica da bainschi raps mo ella nun ais plii iina
cuntrada, ella dvainta voda sco iina fuormla matematicasulasco
in desert e qua reistan plii be ils fachins da la munaida alba+.

Ich finde eben, dass wir mit dem Verkauf des Inns die Absurditat
begehen, das zu opfern, was wir mit dem Opfer retten wollten,



mit andern Worten, dass wir, um im Tal bleiben zu kénnen, es so
verandern, dass wir nicht mehr da bleiben kénnen. Es war schon
immer die Versuchung der Biindner, das Heiligste zu verkaufen,
umihren Geldsack zu retten: Zu Zeiten Jenatschs verkauften sie ihr
Gedankengut und ihre Unabhangigkeit zusammen mit den Berg-
passen, spater verkauften sie die Reinheit ihres ratischen Wesens
den Hoteliers und den Fremden, die scharenweise eindrangen,
und heute verkaufen sie die Seele des Engadins, den Inn, und
unterjochen ihn, damit er Geld scheisse. Arme Irre, die wir sind.
Eine technische Landschaft bringt wohl Geld, sie ist aber keine
Landschaft mehr, sie wird leer wie eine mathematische Formel,
ode wie eine Wiiste, und zuriick bleiben nur noch die Lakaien des
weissen Gelds.

Einer dieser Lakaien ist der Direktor des Schweizerischen Wasser-
wirtschaftsverbands, der Engadiner Gian-Andri Téndury. Er ist auch
der Redaktor des von seinem Verband herausgegebenen Sonderhefts
Engadin, in dem Andri Peer 1967 Furnatsch samt einer beschwichti-
genden Richtigstellung veréffentlicht. Nach dem mythologisch-poe-
tischen Teil kommt er auf den heiklen Punkt:

Leider ist der Ort, wie Sie vielleicht wissen, durch den Bau der En-
gadiner Kraftwerke in Mitleidenschaft gezogen worden, doch das
erhoht m.E. nur seine Wiirde — mit anderen Worten — wir miissen
uns immer bewusst sein, dass jeder Eingriff in die Natur die Ver-
antwortung mit einbezieht fiir Dinge, die wir vielleicht nur ah-
nen, die wir nicht, oder noch nicht erkennen.

Das Gedicht, im Entwurf erdacht lange vor der Verwirklichung
der Engadiner Kraftwerke, hat also keine polemische Spitze: ich
kann Ihnen fiir das Sonderheft Engadin nichts Besseres, nichts
Passenderes anbieten und hoffe, dass Sie als Engadiner vom tiefen
Raunen der Stimmen angesprochen werden, die wir Ladins noch
horen sollten. (Peer 1967)

Dass die Zerstérung die Wiirde des Zerstorten erhéht, ist nur unter

113



der Voraussetzung eines wortlich genommenen Pathos plausibel, ei-
nes Leids, das einer anthropomorphen Landschaft zugefiigt wird. Nur
so ist der als Begriindung angefiigte Appell an die «Verantwortung»
fiir nur Erahnbares zu verstehen. Die Beschwichtigung, das Gedicht
habe keine «polemische Spitze», ist schon dadurch unglaubwiir-
dig, dass sie der Autor fiir notwendig halt*. Die Beschworung des
Raunens der Naturstimme des Inns mag auf Mythologie und Poetik
fokussiert sein, im zeitgendssischen Kontext und im Heft der Kraft-
werkbauer wird der Mythos politisch. Die Schlussbemerkung nimmt
den Herausgeber in die ethnisch begriindete moralische Pflicht: «als
Engadiner» sollte er «vom tiefen Raunen der Stimmen angesprochen
werden, die wir Ladins noch horen sollten». So wird dem Frevler in
Erinnerung gerufen, was er iberhdrt hat. Brisant ist vor allem das
«nochy, das als erstes Wort des Gedichts auftaucht und implizit, aber
eindringlich von Dekadenz spricht. Ohne den breiten Konsens {iber
den unpolitischen und damit harmlosen Charakter von Lyrik ist
nicht zu erklaren, dass der Herr Redaktor Furnatsch samt Levitenlese
in seinem Heft abdruckt.

Stimmen und Echos

Auch fiir nicht besonders Hellhorige zu vernehmen ist in Furnatsch
das Rauschen des Inns. Thematisiert und lautmalerisch vorgefiihrt
ist dieses Rauschen vor allem in der flinften Strophe:

Siin quaders vout e paraid

L'’En tira la resgia

Ed aint il vdd chi suosda
Rimbomba sia chanzun

Da miirader e marangun

Cullas gias da sablun

E cul bass da l'auazun

Tadlai tadlai tadlai

Che lavurader ch'eu sun (v. 241%.)

114



«Wenn du noch zu héren verstehst, / so tont der Felsenmund»

115



Die massiert auftretenden Figuren lautlicher Wiederholung# imitie-
ren das monotone unermidliche Lied des grossen «Schaffers», der als
«mirader e marangun» (v. 28), als «Maurer und Zimmermann», am
Talboden des Engadins sagt und nicht mit dem tblichen «lavuraint»
(Arbeiter), sondern mit dem Neologismus «lavurader» - reimend mit
«miirader» - bezeichnet wird. Die Ikonizitat dieser Figuren wird ex-
plizit mit Musik in Verbindung gebracht, im Topos der «chanzun» (v.
27), in den Instrumenten der Genitivmetaphern, den «gias da sablun»
(v. 29), «Geigen von Sand» und dem «bass da l'auazun» (v. 30), dem
«Bass der Flut». Das Rauschen, das «Lied», des Inns ist als Widerhall
zu hoéren:

Ed aint il vod chi suosda
Rimbomba sia chanzun (v. 271.)

Und in gédhnender Leere
Widerhallt sein Lied

«Il vod chi suosda», die als Echoraum wirkende «gdhnende Leere,
ist eine Umschreibung der im Titelwort «Furnatsch» angesprochenen
«ofendhnlichen Hohlen» (cfr. oben). Das «Gahnen» (cfr. 27) wiederum
nimmt die Metapher des «Felsenmunds» wieder auf:

Amo scha tii sast tadlar
Resuna la bocca dal grip (v. 1f.)

Wenn du noch zu hoéren verstehst,
so tont der Felsenmund

In diesem engen Zusammenhang werden «resuna» (v. 2) und «rim-
bomba» (v. 27) zu Synonymen, wobei das Prafix des ersteren sogar
die Transparenz eines «re-suna» wiedererlangt. Damit scheinen
Art und Herkunft der Stimme von Furnatsch eindeutig bestimmt:
Zu horen ist das Echo des Inns, das aus den «ofendhnlichen Hoh-
len» widerhallende Rauschen. Im Folgekontext der zitierten Musik-

116



Strophe stosst diese Leseart auf keinen Widerstand: Wenn die Lar-
chen zuhoren, wird dieses Echo, in einem an D’Annunzios Pioggia nel
pineto erinnernden Vers, zur «Klage»: «tadlond il plont» (v. 38). Ist
das Ich im Spiel, erahnt dieses «iin sen profuond» (v. 48), «einen tie-
fen Sinn», den es dem «rumurar» (v. 53), dem «Tosen» des Inns abzu-
lauschen versucht. Widerstand gegen diese Leseart, die Furnatsch
auf eine Variation des Topos vom Lied des Inns und seinem unaus-
sprechbaren Sinn reduzieren konnte, bieten die ersten drei Stro-
phen. Es beginnt mit dem ausschliessenden Gestus des ersten Verses:
«Amo scha ti sast tadlar», «wenn du noch zu horen verstehst». Die
syntaktische Umstellung (Hyperbaton) hebt das «noch» hervor, das
sich als Emblemwort des Dekadenzthemas auf die sich verlierende
Hellhorigkeit der Spatgeborenen bezieht und die Unempfindlichen
an der Schwelle verabschiedet#®. Die Stimme ist Thema und an-
gerufenes Subjekt der ersten drei Strophen. Sie ist eine «vusch be sul-
diim» (v. 3), eine «einsame Stimmen», vielleicht «aivra», «trunken»#,
eine Rauchspirale (cfr. 10f.), eine «povra vusch cuntriada» (v. 12), eine
«arme verwirrte Stimme», die «sich aus dem Griin windet», «chi’s
sduvl'our dal verd» (v. 13) und schliesslich «feurige Kelche aufrich-
tet», «Ed alvainta [...] / Chalischs da fé» (v. 14, 16). Die Reihe von Um-
schreibungen hat die Struktur eines Ratsels, dessen Losung nicht
einfach die «Stimme des Flusses» oder ihr tatsachlich horbares Echo
sein kann. Am Anfang der dritten Strophe wird das geheimnisvolle
Subjekt dieser langen retardatio endlich namentlich angerufen und
bestimmt:

Sibilla retica Silvana (v. 17)
Silvana ratische Sibylle.

Wie sich diese zum Echo und zur Nymphe Echo der klassischen
Mythologie verhdlt, erldutert Luzius Keller:

Furnatsch ist eine rhetorische Amplifikation des sprechenden Fel-

sens, namlich des Echos. Echo ist, wie Ovid in den Metamorpho-
sen erzahlt, jene bedauernswerte Nymphe, die [...] zu Stein wird.

117



Nur ihre Stimme tiberlebt. Man kann sie sowohl in der Natur wie
auch in der Dichtung vernehmen. [...] Nicht von ungefahr hat die
Naturlyrik Echo zu ihrer Schutzheiligen, zu ihrer Muse gemacht.
Als solche und nicht nur als Klangeffekt oder als rhetorische Figur
taucht sie denn auch an zentraler Stelle in Furnatsch wieder auf,
ndamlich in Vers 17: «Sibilla retica Silvanan.

Echo ist nicht irgendeine Nymphe, sie ist eine Dryade, eine Wald-
oder Baumnymphe, ja die Waldnymphe par excellence. Sie ist die
«Silvana». Dem synkretistischen Gestus des Gedichts angemes-
sen legt Peer Nymphe und Sibylle iibereinander. Silvana, die réati-
sche Sibylle ist gleichzeitig eine Dryade und eine Sibylle. (Keller
2009:121f.)

Zum «synkretistischen Gestus» passen die Verbindungen und Uber-
gange ihrer Epiphanie, die mit Hérbarem beginnt und iiber den Ge-
ruch ins Sichtbare wechselt:

Ella crescha aint il cuvel
Cull’odur da foglia d’serp

E d'erba schmaladida
Serpagiond in stiglia spirala
Un fiim d’insainas — (v. 7ff.)

Sie steigt auf in der Hohle
mit dem Geruch von Farn
und Islandisch Moos,
drehend in diinner Spirale
einen Rauch voller Zeichen.

Obwohl es syntaktisch moglich wére, geht es hier nicht einfach um
die Bestimmung des Geruchs der Hohle. Suggeriert wird vielmehr,
dass es die Stimme ist, die mit diesem aus der Verbrennung «iibler»,
magischer Krauter'® hervorgehenden Geruch wéachst und zugleich
zu einer Rauchspirale voller Zeichen wird. Der duftende Rauch der
verbrannten «erba schmaladida» inspiriert die «ratische Sibylle»,

118



wahrend sich der ratische Dichter auch von Erinnerungsschwaden
der Fleurs du mal inspirieren l3sst.

Die Sibylle als Muse des Dichters, ihr Reden als Metapher von
Inspiration, Inkubation und erster Manifestation des lyrischen Tex-
tes zu lesen, drangt sich tatsachlich auf. Die intertextuelle Dimensi-
on dieser Analogie arbeitet Luzius Keller heraus. In Andersens Das
Fliedermiitterchen ist die Dryade die Erinnerung, die klassische Si-
bylle gehort als orakelnde Prophetin von Delphi wie die Musen zum
Umkreis Apollos: «[...] So zeigt sich in dem Vers «Sibilla retica Silva-
na», sowohl der retrospektive, als auch der prospektive Charakter
von Peers Dichtung»4. Neben Verbindungen zu anderen Texten,
zur klassischen und poetischen Mythologie gibt es auch Verbindun-
gen zu Peers eigener Poetik und Lyrik. So lesen wir am Anfang der
sechsten Strophe des frithen poetologischen Gedichts Mumaint crea-
tiv (1948)*° von aufsteigenden Rauchschwaden: «Uossa s'alvaintan
fims» (v. 22), die sich am Anfang der siebten Strophe vermengen, im
selben Schlangeln wie die Rauchschwaden der Sibylle: «I's cruschan
serpagiand» (v. 28).

Im direkten Anschluss an den «fiim d’insainas» (v. 11) heisst es:

Povra vusch cuntriada
Chi’s sduvl’our dal verd
Ed alvaintailla fanzdgna
Da sias doglias vardaivlas
Chalischs da 16 (v. 121

Armselige hilflose Stimme

Sie 16st sich heraus aus dem Griin
Und erhebt in der Trance
Wahrhaftiger Wehen

Feurige Kelche

Dadurch, dass sie sich dem «Griin» entwindet, steht die sibyllini-

sche Stimme mit der emblematischen Farbe von Peers Dichtung* in
Verbindung. Als Moment der Inspiration zeigt sie sich in der vierten

119



Strophe von Mumaint creativ, wo sich der Dichter «in verda tremblar-
6la» (v. 18), «in griitnem Zittern», von den Birken inspirieren lasst. Die
als «Trance» tibersetzte «fanzdgna» ist ein Topos der Poetik von Andri
Peer. Von «fanzognas verdas» ist am Ende von Davo mezdi (1959)* in
Zusammenhang mit der Stunde des Pan die Rede:

e'l sang ans sgrischa
da fanzognas verdas (v. 381.)

Und das Blut erschauert uns
in griiner Trance

Eine ganz andere Bedeutung erhélt das Griin, wenn die «fanzogna»
der Sibylle als «Feuerlilie» gelesen wird, die in den «chalischs da
fon, den «Feuerkelchen» am Schluss der Strophe ihre metaphorische
Entsprechung hétte. Die «doglias» (v. 15), die «Geburtswehen», sind
eine gangige Metapher der Miihen «kreativer Arbeit», so gangig, dass
die «paglioulas» als ironische Metapher fiir Dichtung und Schreib-
arbeit in die Familiensprache der Peers eingegangen sind®. Die
«doglias vardaivlas» (cfr. v. 15), die «wahrhaftigen Wehen» der Sibylle
verweisen metonymisch auf die Wahrhaftigkeit und Wahrheit ihrer
Rede. Da diese auf der «fanzdgna» griindet, scheint dieser Anspruch
wenig plausibel, bedeutet doch «fanzégna» im Romanischen hau-
fig auch «Wahn, Hirngespinst» (cfr. DRG, s.v.). Bei der Sibylle ist die
«fanzdgna» jedoch der spezielle Wahn der «Trance», das Medium der
Verbindung zum Goéttlichen. Damit wird die «fanzdgna» wahrheits-
fahig; wie die Dichtung, die — seit sie nicht mehr mit Liige verwech-
selt wird — fiir ihre Visionen und Fiktionen nicht nur Wahrhaftigkeit,
sondern Wahrheit beansprucht.

Im «ungeschlachten Ofen» von Furnatsch vermischen sich also
das Echo des Inns mit der Rede der «Sibilla retica Silvana» als Allego-
rie der poetischen Inspiration und der dynamischen Entstehung des
poetischen Textes.

120



Rauschen und Raunen: die Wiedergabe

In der zehnten Strophe von Mumaint creativ (1948) wird ein Echo an-
gerufen:

Rebomb, vusch dal misteri
ve pro e dvainta cling. (v. 431

Echo, Stimme des Geheimnisses
komm herbei und werde Klang.

Das poetische Programm dieser Anrufung ist in Furnatsch so evi-
dent umgesetzt, dass sich die Verse von 1948 wie eine Prophetie und
magische Heraufbeschworung lesen. In der &dsthetisch motivieren-
den Umsetzung ist das Rauschen des Inns zum sprachlichen Klang
geworden, das Echo ist ebenfalls da, unter Aufrufung klassischer
und moderner Referenzen heraufbeschworen und herbeizitiert. Als
Nymphe Echo kann die Stimme aus der Héhle nur wiederholen, als
«Sibilla retica» kann sie auch prophezeien. Als Echo wiederholt sie,
was der Inn sagt, «sia chanzun» (v. 27), sein Lied, fiir das der Fluss mit
seinem Rauschen um Aufmerksambkeit bittet:

Tadlai tadlai tadlai
Che lavurader ch'eu sun (v. 31f.)

Hort hin hort hin hort hin
Welch ein Werker ich bin

Die Wiederholungen spiegeln den Rhythmus eines «lavuraders», der
schonlange an der Arbeitist, wie lange zeigt die Schlucht, die er «aus-
gesdgt» hat. Sein Lied vereint Gegenwart und lange zuriickreichende
Vergangenheit im Zeichen einer Kontinuitdt, die den Echoraum der
Hohle und des Textes austiillt. Der Inhalt des Lieds wird im Folgen-
den durch vage umrissene Textsorten oder durch lautmalerischen
Rickbezug auf das Rauschen prazisiert. In der fiinften Strophe héren

121



die Larchen dem «Klagelied», dem «plont» (v. 38), der Wellen zu, die
metaphorisch als «Pilgerinnen», «pelegrinas» (v. 39), angesprochen
werden. In der Synésthesie des Schlussverses dieser Strophe wird ihr
Rauschen zum «griinen Choral», «verd coral» (v. 44). In der siebten
Strophe ist vom «tiefen Sinn», «sen profuond» (v. 48), die Rede, der,
obwohl ihn die Raume atmen (cfr. v. 47f.), auch der Sinn des «Klage-
lieds» und des «Chorals» sein muss. So lasst sich der Inhalt des Echos
vage als elegisches, sakrales Klagelied iiber die Verganglichkeit der
Zeit bestimmen, der sich das Echo zugleich wiederholend widersetzt.
In der Apostrophe an Furnatsch am Schluss der dritten Strophe wird
der Ort als «saduol d’offertas» (v. 19), «von Opfergaben gesattigt», an-
gesprochen. Die Frage zu welchem geschéndeten Tempel die «mem-
bra schlisiirada» (v. 23), die «versprengten Glieder»'>5, gehoren, wird
vom «Klagelied», vom «Choral», soweit beantwortet, wie wir seine
Natursprache und ihre Echos verstehen®®. Da diese Natursprache ih-
rerseits immer ein Echo historisch-kultureller Vorgaben ist, sind hier
die archaisierenden Mythen der Naturlyrik der soer-Jahre zu horen.
Dass diese offensichtlich nicht nur in Texten von Andri Peer vorkom-
men, zeigt Peter Rihmkorfs Motiv-Inventar der deutschen Naturlyrik
der Nachkriegszeit:

Einsiedler, Pilger, Eremiten und andere seltsame Heilige deuteten
den Vogelflug, lasen die Schattenspur, wiesen die Fihrte. Wohin
und worauf zu? Nun, allemal zu Ortern einer exquisiten Einsam-
keit, zu Grotten (nachtigen, schattigen, schmalen, vernarbten), zu
Hohlen, Kratern, Spalten, Kliiften, Labyrinthen [...] [Der Dichter,
C.R.] singt von Tempel und Lorbeer, Oleander und Zypressen, von
Zelten, Tirmen, Torsen und Kastellen. Sein Leib- und Lieblingsad-
jektiv ist ohne Zweifel das Wort «alt». (Rithmkorf 2001:1¢f., 1962

Das Weltabgewandte, ostentativ Unpolitische dieser Nach kriegslyrik,
das Riihmkorf missfallt, ist im Kontext von Peers Engadin-Lyrik des-
halb weniger evident, weil sein Hohelied auf die Natur, das er zur Zeit
ihrer beginnenden Ubernutzung anstimmt, auch dann eine «polemi-
sche Spitze» (cfr. oben) hat, wenn der Dichter das Gegenteil beteuert.

122



Die Rede der Sibylle bedeutet fiir den Horenden, wie Eva Stubbe
festhilt, eine «Heimsuchung»: «Diese <Heimsuchung trifft jeden, der
zu <hdren» versteht, was die alte Sibylle aus fritheren (mythischen)
Zeiten zu erzadhlen weiss.» (Stubbe 2008:53). Noch starker ist die Wir-
kung allerdings, wenn Inn und Sibylle orakeln, wenn sich ihr Reden
auf Zukiinftiges bezieht. Die ersten, die zuhorend in Trance geraten,
sind die Larchen:

Larschs

Siil ur dal grip

Delireschan d’oracul

Stendan stendan aval

Lur bratscha chandalera (v. 33ff.)

Larchen

Am Rand des Felsengrunds
Vom Orakel ergriffen
Sinken sinken lassen sie
Ihre Leuchterarme

In Larschs vidvart I'En geben die Larchen «mit ihren griinen Armen»
(cfr. oben) den zuriuckkehrenden Ahnen Zeichen, hier strecken sie
«ihre Leuchterarme» dem Ursprung der natiirlichen Stimme entge-
gen. Wie die «chandalers», die «Leuchter» der Arven in Stad engia-
dinaisa (cfr. oben) tragt auch der Neologismus des Adjektivs «chan-
dalera» dazu bei, die Landschaft von Furnatsch als Sakralraum, als
Tempel der Natur darzustellen.

In den letzten beiden Strophen geht es um die Heimsuchung eines
«Ich», das bisher lediglich unter den mit «du» angesprochenen Hell-
horigen des ersten Verses zu finden war. Als letztes der vier Elemente
erfasst die Luft, der Wind der Inspiration oder der Bedrohung', den
Sprechenden:

Il vent am stumpla
Siil pass eu sguond (v. 45f.)

123



Der Wind st6ésst mich
Ich folge dem Weg

Der vom Wind Gestossene folgt seiner Bestimmung, ist offen fiir den
«sen profuond» (v. 48), den «tiefen Sinn», der Umgebung, ahnt, dass
er zum Medium einer gottlichen Epiphanie werden soll. Nach dem
erschaudernden Innehalten kann er aber nur, wie schon die Larchen
vor ihm, dem Befehl des grossen Schaffers (cfr. v. 31) nachkommen
und ebenfalls hinhéren. Und was er hort, ist immer dasselbe Rau-
schen, das er durch kunstvolle sprachliche Echo-Figuren® wieder-
gibt.

In der letzten Strophe wechselt die Epiphanie vom Akustischen
ins Optische:

Stragliischidas stilettan
La not da meis 6gl (v. 58f.)

Leuchtende Wetter durchblitzen
Die Nacht meiner Augen.

Die Genitivmetapher der «not da meis 6gl» deutet nicht nur auf die
Blindheit des Spatgeborenen hin (in Analogie zur Taubheit jener, die
die Stimme nicht mehr hoéren), sie nimmt auch das Szenarium der
«trunkenen Augustnacht» der ersten Strophe (cfr. v. 4f.) wieder auf.
Die Gewalt des Lichts der Epiphanie — «stilettan» heisst wortlich
«mit dem Stilet durchstechen» — scheint, ganz im Sinne des Mythos,
todlich; das Herz hort auf zu schlagen, es bleibt die «nackte Seele».
Die «Verwirrung» schlédgt auf die Syntax durch, die Seele liegt:

Tanter las rivas
Sablunivas
Immez sbodats
cluchers da las
sumbrivas (v. 62ff.)

124



Zwischen den sandigen Ufern
Inmitten

Zerfallener

Glockentiirme

Lauter Schatten

Luzius Keller versucht, die syntaktische Unbestimmtheit in seiner
Ubersetzung zu reproduzieren. Das Fehlen des bestimmten Artikels
in Vers 64 konnte auch metrische Griinde haben, die syntaktisch-lo-
gische Kohdsion®? wird auf jeden Fall dem Spiel der Wiederholungs-
figuren untergeordnet. Dass dieses auch iiber grossere Segmente hin-
weg wirksam bleibt, zeigt eine Gegeniiberstellung des Sibylle- und
des Erleuchtungsverses:

Sibilla retica Silvana (v. 17)
stragliischidas stilettan (v. 58).

In den Schlussversen verbindet sich im Reim «rivas» (v. 62) - «<sumbri-
vas» (v. 66), bei dem das Wort fiir «Schatten» sein Reimwort als Hy-
pogramm einschliesst’®, die lautliche und optische Motivation. Mit
dieser Konvergenz ist die unbestimmte spirituelle zur bestimmten
poetischen Epiphanie™ geworden.

125






	Die Stimme des Inns

