
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer

Autor: Riatsch, Clà

Kapitel: 3: Drei Idyllen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3-

Drei Idyllen



3.1. Daman d'instà / Sommermorgen (1955)

Daman d'instà59

A Jon Semadeni

Las chavras sun passadas sü da Gonda
Auals rumuran tras ils erbaduoirs
Da mia fotsch daguottan tuns d'argient
E la daman sbrinzlaja da falcuns

5 II sulai nasch'in mincha guot ruschè
E giova a sumbrivas culla bos-cha
E sur l'albur dais mûrs fingià sulets

Va la sajetta verda dal zerpaischem.

Sommermorgen
Für Jon Semadeni

Die Ziegen sind nach Gonda hinauf
Bäche rauschen durch die Grasnarben

Von meiner Sense tropfen silberne Töne

Und der Morgen funkelt von Falken

5 Die Sonne wird in jedem Tautropfen geboren
Und spielt Schatten mit den Bäumen

Und über das Weiss der schon einsamen Mauern
Geht der grüne Blitz der Eidechse

Der Sommermorgen gehört in der romanischen Literatur zum
Kernbestand des Idylls, das auch die übliche Arbeit dieses

Tagesabschnitts, das Mähen, in hohen Tönen verklärt. Dies belegt, nicht
zufällig, ein Passus aus La Jürada (1967), dem innovativsten Werk von
Jon Semadeni, dem das Gedicht gewidmet ist. Der Text spielt in einer
Winternacht in einem lawinenbedrohten Bergdorf, Gegenstand der

62



Erzählung und des Monologs sind aber vor allem die Erinnerungen,
die Ängste und Schuldgefühle des Protagonisten, der schlaflos oder

unruhig träumend im Bett liegt. Der herbeigesehnte Schlaf erscheint

ihm wie ein Sommermorgen:

O quel sön banadi chi lascha renascher nouv e frais-ch

sco ün di da stä, cuolmen da spranzas madüradas,

propösts e buna vöglia!
Iis auals glüschan giô da las spuondas aint il sulai da la daman.

Aint illas uraglias tun'amo sco'l rebomb d'ün allegra uvertüra
il sclingöz da la scossa d'chavras cha'l chavrer e seis

chan han rablà tras las giassas.

Cagiô davant porta batt'inchün la fotsch. (Semadeni 1967:10)

Schlaf, der du uns wieder gebärst, neu und frisch,
wie der Sommertag aufgeht.

Wie der Sommertag aufgeht -
Morgensonne.
Glitzernde Bäche.

In den Ohren klingt noch die fröhliche Ouvertüre des

Herdengebimmels, das Horn des Geisshirts,
das Hundegekläff.
Drunten vor der Tür dengelt einer die Sense. (Semadeni 1967:11,

übersetzt von Huldrych Blanke).

Die beiden Texte liegen auch zeitlich nicht so weit auseinander wie
die Daten ihrer Veröffentlichung suggerieren: Andri Peers Daman

d'instà ist 1951 erstmals veröffentlicht worden, Jon Semadenis La

Jürada trägt im Impressum den Vermerk «Novella scritta dal 1958»,

in einem Interview mit Iso Camartin erklärt der Autor zudem, diese

Prosa sei «das Resultat eines langen Suchens» (Camartin 1976:60). Die

beiden Autoren könnten also durchaus zur gleichen Zeit an diesen

Texten gearbeitet haben, die kultur- und literarhistorischen
Voraussetzungen der beiden Sommermorgen-Szenen sind grundsätzlich
identisch. Da sie sich ganz offensichtlich aus demselben Inventar

63



bedienen, könnte dies allerdings auch ohne unmittelbare Relevanz

sein, lassen sich doch für die Kombination der gemeinsamen
Elemente, die Sonne, die Ziegen, die Bäche, die Musik, die Sense, in
viel früheren und auch in späteren Bergdorfidyllen fast beliebig viele

Beispiele finden.
Die genaue Verortung der Szene im ersten Vers: «Las chavras sun

passadas sü da Gonda», «Die Ziegen sind nach Gonda hinauf», bringt
einen in Versuchung, Daman d'instà auf der Ebene der Motive als eine

Art Postkarte in Versen zu lesen. Gonda, die Ruine eines Weilers, ist

zwar später durch Andri Peer und, vor allem, durch Luisa Famos, zu
einem Ort ladinischer Poesie geworden60, es liegt aber auch in der
Nähe von Giarsun und damit des Hauses der Familie Semadeni. In

Zusammenhang mit der Widmung wird das Idyll zu einer poetischen
Variante der in Briefen geläufigen Manier, den Wohnort des

Empfängers zu loben und ihm, der «nicht weiss, wie schön er's hat»,

für dessen Schönheiten die Augen zu öffnen. Erstaunlicherweise
ist die Verortung erst in der zweiten Fassung von 1955 vorhanden,
die Erstfassung von 1951 hat anstelle von «Gonda» ein allgemeines
«rövens», «Raine»61. Die Widmung, die Verortung und der bäuerliche

Hintergrund des dédicataire bringen diesen als mögliches Subjekt des

possessiven Adjektivs «mia fotsch» und damit als fiktiven locuteur

ins Spiel. Der Text wäre so nicht nur «für Jon Semadeni» im Sinne

der Widmung, er spräche auch für ihn, wie das Ortskompliment ein
Versuch ist, für ihn und zugleich mit seinen Augen zu sehen.

Da mia fotsch daguottan tuns d'argient
E la daman sbrinzlaja da falcuns (v. 3L)

Die vielfachen Bezüge dieser zwei Verse zu Andri Peers Gedichten

Fnada (1963), Prada maigra (1985) und zu seinen Erzählungen
Retuorn dal prader und Ultima sgiada (1961) sind von Annetta Gan-

zoni ausführlich belegt und analysiert worden. Sie weist auch auf
eine signifikante Abweichung gegenüber der Fassung von 1951 hin,

wo die Sense «wie eine goldene Geige singt» und der Morgen «von
Liedern funkelt»: «Sco gïa d'or chantina mia fotsch / e la daman

64



sbrinzlaja da chanzuns» (1951, v. 3f.). Die neue Fassung bringt auch

eine Abschwächung des sehr engen intertextuellen Bezugs der ersten

Fassung zu einem Gedicht von Pater Alexander Lozza aus dem

Jahre 1938, das denselben Titel, Dumang da stad, trägt und in dem die

Sensen ebenfalls «scu violignas», «wie Violinen» singen62. Wichtig
sind schliesslich auch die von Ganzoni minutiös herausgearbeiteten

Hintergründe des Mähens als poetologische Metapher, die das

Dichten als Erntearbeit präsentiert, als das Einbringen von natürlich
Gewachsenem und Gereiftem (cfr. ibid.). Einen versteckten Bezug
hierzu könnte man auch an der oben zitierten Stelle aus Semadenis

La Jürada sehen, wo der Sommertag, in einer etwas deklamatorischen

Apposition, auch als «di da stä, cuolmen da spranzas madüradas»,

«Sommertag, Höhepunkt gereifter Hoffnungen», apostrophiert wird.
Vor diesem Hintergrund ergeben sich für die rhetorischen Figuren
des dritten Verses vielfältige Bezüge:

Da mia fotsch daguottan tuns d'argient (v. 3)

Von meiner Sense tropfen silberne Töne

Von der Sense tropft der Tau, am deutlichsten sichtbar und spürbar,

wenn man sie zum Wetzen in der Hand hält. Der Tau gehört,
wie das Wasser der Bäche des zweiten Verses, zum Motiv der
Frische des Morgens, die bei der Arbeit sichtbar und spürbar ist. An die

Stelle der herabfallenden Tautropfen treten nun aber «silberne Töne».

«Silbern», die übliche Metapher für die Farbe des Wassers, bezieht
sich hier zugleich (als Metonymie) auf die Farbe des Senseblatts und

bringt das erste der beiden Metalle ins Spiel, die diesem Morgen seine

Farben geben, Silber und Gold. Da die «goldene Geige» der ersten

Fassung gestrichen wurde, taucht das Gold nur implizit auf, als

gängigste Farbmetapher für die im fünften Vers aufblitzende Sonne:

Il sulai nasch'in mincha guot ruschè (v. 5)

Die Sonne wird in jedem Tautropfen geboren

65



Die vom Bild der «silbernen Töne» verdrängte Referenz, die

«Tautropfen», wird hier nachgeliefert, nicht mehr im Kontext der todbringenden

Sense, sondern als Spiegel der Geburt der Sonne. Die Spiegelung

der Sonne im Tau ist ein Beispiel der Figur «Feuer im Wasser»,

die später in der durch das Laub «tropfenden Sonne» von Serainada

(195g) und in den «tropfenden Sternen» von Stad engiadinaisa (i960)

auftaucht. Dieselbe Figur findet sich auch bei Luisa Famos63. In den

«silbernen Tönen», die von der Sense tropfen, verbinden sich
zunächst nur zwei rhetorische Figuren (Metonymie und Synästhesie).

Die Umwandlung von Sichtbarem und Fühlbarem in Hörbares64 spiegelt

aber, auch vor dem Hintergrund der erwähnten Ernte-Metapho-
rik, die Arbeit des Dichters. «Prader e poet - / fradglianza tendüda»,

«Mäher und Dichter - / gespannte Brüderlichkeit», wie es in Prada

maigra (1985)65 heisst. Das Zusammenspiel des dritten und fünften
Verses erweitert mit der Synästhesie nicht nur die Anzahl der an der

Wahrnehmung des Sommermorgens beteiligten Sinne, es erweitert
auch die Liste der Elemente. Die Erde bildet mit den «erbaduoirs»,

den «Grasnarben» (v. 2), die Grundlage der Szene, Feuer und Wasser

sind im fünften Vers verdichtet, die Falken des vierten bringen die
Luft ins Spiel:

E la daman sbrinzlaja da falcuns (v. 4)

Und der Morgen funkelt von Falken

Bevor das Feuer der Sonne in den Wassertropfen zu sehen ist, funkelt
es von den Flügeln der Falken. Die in der Sonne glitzernden Flügel

grosser Vögel könnten dazu verleiten, bei der Suche nach Vorlagen
weit auszuholen, von Dantes Adler zu reden, der als «l'uccel di Dio»

(cfr. Par. VI, 4) mit der Sonne als Gottessymbol in Verbindung steht.

Es gibt aber näher liegende Anknüpfungspunkte: Sperber kreisten
über den Wald von Carolina, wo Andri Peer einen Teil seiner Kindheit

verbrachte. Die Raubvögel bedeuteten eine stete Bedrohung für
die Hühner der Familie. Falken am Himmel finden sich in der Lyrik
Eugenio Montales, dessen Ligurien, vor allem dasjenige der Ossi di

66



seppia (1925), längst zum Schulbeispiel einer solaren Landschaft
geworden ist66, wenn auch, im Gegensatz zu Peers Engadin, einer eher

negativen. Flügelschlag ist ferner schon im Titel der Sammlung Bat-

tüdas d'ala (1955) angekündigt, und Falken stehen auch am Anfang
des unmittelbar auf Daman d'instà folgenden Gedichts Sulvaschina:

«Iis falcuns sun viscals cur chi giouan / e lur alas glüschan i'l sulai»,

«Die Falken sind flink, wenn sie spielen / und ihre Flügel in der Sonne

glänzen»67.

Mit dem Funkeln der Falkenflügel ist das Sonnen-Thema der

zweiten Strophe vorweggenommen. Die in den Tautropfen tausendfach

gespiegelte Sonne wird zum handelnden Subjekt in einem Spiel

von Licht und Schatten:

E giova a sumbrivas culla bos-cha (v. 7)

Und spielt Schatten mit den Bäumen

In Analogie zum üblichen «giovar a + Substantiv» wird hier ein
überraschendes «giovar a sumbrivas», «Schatten spielen», neu gebildet,
das Sonne und Bäume zu Partnern oder Gegenspielern eines Licht-

Schatten-Spiels macht. Diesem Spiel, dessen bildnerische Wiedergabe

in den Glanzstücken impressionistischer und pointillistischer
Malerei zu bewundern ist, hat Andri Peer immer wieder mit den Mitteln
der Poesie beizukommen versucht. Neben der bereits zitierten
«tropfenden Sonne» von Serainada wären auch die «Schattenschluchzer»,

«singluots da sumbriva» (ibid., v. 18), zu erwähnen, dann auch der

siebte Vers von Stad engiadinaisa mit seinen Varianten «Nascher mûrir

da sumbrivas», «Die Schatten werden und schwinden» (i960) und
«Trais-cha da verdas sumbrivas», «Tanz der grünen Schatten» (1977)

oder auch die «Lichtgitter», «e giatters da glüm», aus In barcha (1969,

v. 10).

Der Schluss führt von der Feldarbeit zurück ins verlassene Dorf:

E sur l'albur dais mûrs fingià sulets

Va la sajetta verda dal zerpaischem. (v. 7L)

67



Und über das Weiss der schon einsamen Mauern
Geht der grüne Blitz der Eidechse

Die scheue Eidechse huscht erst über die weissen Mauern, wenn
der Lärm des morgendlichen Aufbruchs von Menschen und Ziegen

verstummt ist, und das Dorf verlassen daliegt. Der auffällige
Neologismus «albur», der im Kontext von «Schreibszenen» auf das leere

Blatt Papier bezogen ist68, und das Grün als emblematische Farbe von
Peers Dichtung suggerieren eine symbolische Analogie zum Moment
der poetischen Intuition. Wie der Topos es will, und in Analogie zu
Montales I limoni (1925), bevorzugt der Blitz des magischen Moments
das Abseits, den verlassenen Raum, die Stille eines speziellen Augenblicks

voller Sonne, die antike Stunde des Pan, Nietzsches «grossen

Mittag», Peers Sommermorgen. Auch die Eidechse kann auf Montale

verweisen, sie gehört zu seinem Bestiarium, ihre pfeilschnelle

Bewegung steht, im Mottetto II ramarro, se scocca, ebenfalls in Verbindung

mit dem Lichtblitz, der «Luce di lampo»69. In Cla Bierts Co ch'eu

n'ha imprais a chantar (1957) vermag der Gesang, zuerst derjenige des

Vaters, schliesslich auch derjenige des Sohns, die scheue Eidechse,

die auch hier als «zerpaischem» bezeichnet ist, unter einer Felsplatte

hervorzulocken. Die erste Gedichtsammlung von Luisa Famos

aus dem Jahre i960 trägt den Titel Mumaints. Ihr erstes Gedicht, II
rudè (Der Kreis), beginnt mit einem Synonym für das Titelwort
«mumaints», mit «batterdögls»: «Batterdögls / Sco serpaischems»
(«Augenblicke / Wie Eidechsen»)70. Die im Engadin eher seltene Eidechse

findet Eingang in die Literatur, als orphisches Tier bei Cla Biert, als

Tier der Vergänglichkeit des besonderen Augenblicks bei Luisa

Famos, als «grüner Blitz» der poetischen Intuition bei Andri Peer. Am
Ende von Daman d'instà blitzt es auf, das seltene Tier, das wartet, bis

die allgegenwärtigen Ziegen des Anfangs abgezogen sind. Daman

d'instà ist ein Idyll und bleibt als solches innerhalb des topischen
Inventars. Die poetischen Figuren, in erster Linie die Synästhesien,
und die poetologisch lesbaren Aspekte, die von der Sense tropfenden
Töne, die aufblitzende Eidechse, unterscheiden diesen Sommermorgen

allerdings von seinen volksliterarischen Varianten.

68



2. Stad engiadinaisa / Engadiner-Sommer (i960)

Stad engiadinaisa7'

Dis chi scruoschan da sulai

Nots chi sguottan da stailas

Muntognas unida vigur
Cun draguns da glatsch aint il flanc

L'En verd tras prad'e chavorgia
Gods d'iimida resüstanza
Nascher mûrir da sumbrivas
Sulvaschina sün biais e clerais

Briclar da l'aual aint ill'erba
Da dialas ün gö transparaint
Vuschs dal vent e da l'aua
E l'alb strasônà dal cumün

Lais - planüras d'opal
Suot chandalers da dschember

Il tschêl fa be ün passun
blau da chadain'a chadaina

Engadiner Sommer72

Tage, die von Sonne knistern
Nächte, die von Sternen tropfen.
Berge in geeinter Kraft,
Mit Eisdrachen an den Hüften.

Der Inn, grün durch Wiesen und Schlucht,
Die Wälder, feuchte Wiedergeburt.
Die Schatten werden und schwinden.

Auf Grashalden, in Lichtungen das Wild.



Geglitzer des Baches im Gras,

10 Ein luftiges Spiel von Feen.

Stimmen des Windes, des Wassers

Und das dösende Weiss des Dorfs.

Aus Opal die Flächen der Seen

Unter dem Leuchter der Arve.

15 Der Himmel macht nur einen Schritt,
Blau, von Kette zu Kette

An diesem Sommer-Idyll fällt zunächst auf, dass es sich unverhohlen

aus Inventaren von Engadin-Stereotypen bedient. Die evozierte
Landschaft ist eine Postkarten-, besser noch eine Kunstkartenlandschaft,

vorgezeichnet in Sujets von Giovanni Giacometti, Ferdinand

Hodler oder Giovanni Segantini. Ihre Bilder prägen, auch über
Kunstkarten und Werbeplakate vermittelt, das kollektive Engadin-Bild bis

heute mit73. Weitere Vorgaben für das Bildinventar von Stad engia-
dinaisa liefert die engadinische Volkskultur mit ihren Märchen und

Sagen, die von «draguns» (Drachen, v. 4) und «dialas» (Feen, Nymphen,

v. 10) erzählen. Die Drachen sind zugleich ein beliebtes Motiv
populärer Malerei und entsprechend häufig als Sgraffiti auf Fassaden

von Engadiner-Häusern zu sehen74. Als Sgraffiti, aber auch als

Bildmotiv finden sich Drachen im Werk von Constant und Steivan Liun

Konz, die auch mehrere Bücher von Andri Peer illustriert haben75.

Ein beliebtes Motiv von Malerei, Photographie und Dichtung ist die

Arve (v. 14), die in der Nachfolge von Giacun Hasper Muoth und von
Peider Lansels Tamangur (1923) zum Emblem-Baum der Rätoromanen

und ihrer bedrohten Sprache geworden ist76. Die Stereotypie zeigt
sich schliesslich auch an den Farben, dem grünen Fluss, dem weissen

Dorf, dem blauen Himmel (cfr. v. 5,12,15L), die wiederum an die

typische Postkarte aus den Sommerferien im Engadin erinnern, wobei

das Grün zugleich eine emblematische Farbe von Peers Lyrik ist

(dazu unten). Die angedeutete Überlagerung bildnerischer und tex-
tueller Vorlagen trägt zur Verwischung einer eindeutigen Referenz

des poetischen Bildes bei: die Gletscher und See-Ebenen (cfr. v. 4,13)

70



evozieren eher die von Bildern besetzte Oberengadiner Seenland-

schaft, während die Schlucht (cfr. v. 5) an die Topographie von Peers

grosser Inn-Hymne Furnatsch (i960) erinnert, die den prähistorischmagischen

und poetischen Zauber der Innschlucht unterhalb von
S-chanf besingt77. Diese Ambivalenz beschränkt sich nicht auf das

Räumliche, der durch die Verbindung mit Furnatsch abgesteckte

eigenwillige poetische Ort ist das Indiz einer Tendenz zum Eigenständigen,

die das stereotype Motivinventar destabilisiert. Dass sich der

Dichter der Last der Stereotypie bewusst war, zeigen Bemerkungen
aus einem Brief an den Herausgeber, in dem er Stad engiadinaisa im

Vergleich zu einem zweiten Gedicht, das zur Auswahl stand, als

«plakathafter, durchsichtiger und darum volkstümlicher» einschätzt
und die Befürchtung zum Ausdruck bringt, damit «ein wenig brav zu
erscheinen»7®.

Dis chi scruoschan da sulai

nots chi sguottan da stailas (v. if.)

Tage, die von Sonne knistern
Nächte, die von Sternen tropfen.

Das Spiel zwischen Vorgabe und Variation zeigt sich schon im ersten

Vers, der die idiomatisierte Bedeutung von «chi scruoscha» («dass es

knistert» für: «sehr viel») ins Spiel bringt. Die Geläufigkeit des

Idiomatismus und seine Zugehörigkeit zu einem umgangssprachlich-expressiven

Register betrachtet ein anonymer Rezensent - er zeichnet

mit XY - als Indiz dafür, dass Andri Peers Lyrik «ganz volkstümliche
Elemente in sich aufnimmt»79. Das ist die eine Seite, die andere ist die

Neu-Motivierung des Idiomatismus im poetischen Kontext. In den

Tagen «chi scrouschan da sulai», «die von Sonne knistern», verbindet

sich eine Figur aus der poetischen Tradition mit einer zweiten,

von der Erfahrung gestützten, dass die Sonne zwar nicht selber knistert,

wohl aber etwas anderes, Heu oder Holz zum Beispiel, «knistern
lassen» kann (Metonymie). Mit der Ersetzung von Sichtbarem durch
Hörbares (Synästhesie) sind die beiden Pole ins Spiel gebracht, die

71



für die Spannung dieses poetischen Textes entscheidend sind. Dass

dieser in seinem ersten Vers nicht irgendeinen Gegenstand, sondern

gleich die Quelle und das Symbol des Lichts hörbar machen will,
deutet auf einen traditionsreichen hohen Einstieg. Entsprechend ist
auch die intertextuelle Einbettung dieser Figur, von Dantes dunklem
Wald als «[...] là dove il sol tace» («dort, wo die Sonne schweigt»), zum
berühmten «Die Sonne tönt nach alter Weise» des Engels Raphael aus

Goethes Fausta°. Bei Goethe ist die Figur zwar durch die alte, schon

pythagorische Vorstellung eines «Sphärengesangs» plausibel
gemacht, doch wirkt der berühmte Vers auch ohne Kontext weiter. «Dis

chi scruoschan da sulai», ein Anfang, der von Stereotypie und populärem

Idiomatismus ausgeht und diese durch kontextuelle Neubesetzung

und intertextuelle Veredelung in etwas Neues verwandelt.

Dis chi scruoschan da sulai

nots chi sguottan da stailas (v. if.)

Die Ähnlichkeit der beiden Szenarien ist lautlich doppelt gespiegelt,
«scruoschan» und «sguottan», «sulai» und «stailas»81. Die Verben
verbinden die Lichtquellen mit den beiden Elementen Feuer und Wasser,

die Metaphern «scruoschan» (knirschen) und «sguottan» (tropfen)

spielen lautlich und semantisch mit der Ähnlichkeit und dem Gegensatz

von Tag und Nacht. Die Verbindung von Feuer und Wasser zeigt
sich auch in einem Vers von I sun passadas... von Luisa Famos:

Mo eu m'algord be d'üna saira

Cha stailas eu n'ha vis sco guots82

Ich aber entsinne mich des einen Abends nur
Als ich Sterne wie Tropfen sah

Auch im Werk von Andri Peer zeigt sich die metaphorische Verbindung

von Feuer und Wasser nicht nur an dieser Stelle. In Segns das-

cus (1955) lesen wir von einem schäumenden Wasser, das «seine

Leidenschaft in Funken zerstiebt»:

72



aint il sbriun d'ün'aua ravaschusa

chi squitta our'in sbrinzlas sa paschiun83

im Schwall eines schäumenden Wassers,

das seine Leidenschaft in Funken zerstiebt.

Die beiden Anfangsverse von Stad engiadinaisa sind in ihrer lautlichen

und semantischen Konfiguration derart kompakt, in ihrer
Verbindung von Wiederholung und Überraschung derart bestechend,

dass die aus der Analyse des dossier génétique resultierende Tatsache,

dass sie von Anfang an vorhanden und durch alle Fassungen

unverändert geblieben sind, wie eine Bestätigung ihrer Qualität
erscheint. Sehr einleuchtend deshalb auch der Hinweis von Annetta
Ganzoni, dass es sich hier um ein Beispiel jenes «von den Göttern

geschenkten» Anfangs handelt, von dem Andri Peer in Anlehnung
an Valéry spricht84.

Die mythologische Prägung von Stad engiadinaisa zeigt sich in
den beiden folgenden Versen in aller Deutlichkeit:

Muntognas unida vigur
Cun draguns da glatsch aint il flanc (v. 3L)

Berge in geeinter Kraft,
Mit Eisdrachen an den Hüften.

Die erläuternde Metapher der «Eisdrachen» bezeichnet die
Gletscher. Mit Bezug auf ihre häufige Rolle in Märchen und Sagen könnten

die Drachen als Hüter eines Alpenschlosses aufgefasst werden,

mit Bezug auf kosmogonische Bilder klassischer Herkunft blitzt hier
ein Kampf zwischen den Elementen auf, eine Titanomachie, mit
Eisdrachen, die die Berge anfallen. Die «Hüften» der Berge zeigen die

als Körper konfigurierte Landschaft, für die es in Peers Lyrik viele

Beispiele gibt, von den als «Adern» bezeichneten Wasserläufen von
Lorschs vidvart l'En bis zur vollständigen Gesichts-Allegorie von Paur

bergiagliot8s.

73



Das Wasser, das in der Anfangsstrophe nur in der Metapher «sguot-

tar» aufblitzt, wird im folgenden zum strukturierenden Element, das

die drei restlichen Strophen eröffnet: der Inn, der Bach, die Seen:

«L'En verd tras prad'e chavorgia» (v. 5), «Briclar da l'aual aint ill'erba»
(v. g), «Lais planüras d'opal» (v. 13)86. Grün ist eine offensichtlich em-
blematische Farbe der Lyrik Andri Peers87, es ist aber auch die Farbe

des Sommers. So gesehen wäre «L'En verd» (v. 5) eine Spiegelung
(Chiasmus) des Titels Stad engiadinaisa. Wie sich das Wasser-Motiv

mit dem mythologischen Diskurs verbindet, zeigt sich im Vers, der
das Glitzern des Bachs in einer Apposition verdeutlicht: «Da dialas

ün gö transparaint» (v. 10), «Ein luftiges Spiel von Feen». Der Verweis
auf die Figur der Volkskultur hat auch eine poetologische Dimension,

tritt die «Diala» doch in Peers Lyrik vielfach als poetische Muse

in Erscheinung, sehr deutlich schon in der Synonymie «diala - me-
lodia» aus Mumaint creativ (1948), eindeutig dann in Segns dascus

(1955), wo die Poesie als «Nossa Diala culs ögls d'or» (v. 3), «unsere
Diala mit den Goldaugen», bezeichnet wird88. Noch deutlicher wird
die poetologische Bewandtnis der Auflistung von Naturmotiven mit
den «Stimmen des Windes und des Wassers» des folgenden Verses:

«Vuschs dal vent e da l'aua» (v. 11). Der Wind vervollständigt die Liste

der vier Elemente, auf die Stad engiadinaisa Bezug nimmt. Der Vers

ist ein variierendes Selbstzitat aus Larschs vidvart l'En (1955): «vuschs

dal vent e vuschs da l'aua» (v. 12), wo diese Stimmen als «Quellen der

Erinnerung» angesprochen werden, die in der «not cotschen s-chüra

da l'udida», in der «dunkelroten Nacht des Gehörs», rauschen89. Die

Landschaft spricht mit der Stimme des Windes, die, wie das Wort

«Inspiration» verbürgt, ein poetologischer Topos ist. Sie spricht auch

mit der Stimme des Wassers, das über die «Wasseradern» der
Landschaft als Körper mit dem Blut des Dichters verbunden ist und diesen

so zum spätgeborenen Empfänger einer mythischen Botschaft macht.

Das Engadin erhält damit die Stimme einer elementaren Naturpoesie,

der Dichter wird zum ergriffenen Lauscher, die geheimnisvolle
Rede bleibt in ihrem Inhalt unsagbar, die poetische Hymne kann

nur die Tatsache feiern, dass diese Landschaft Stimmen hat, und der
Dichter ein Ohr, sie zu hören.

74



Die Landschaft der Alpen wird in Europa, anti-zyklisch, erst seit

der Aufklärung sakralisiert, der Epoche, die sonst eher für Kritik und

Verspottung des Sakralen berühmt ist90. Mit dieser Sakralisierung
verbunden ist das Bild der Alpen als einer von Gott selbst gebauten

Kirche, die Berge wären die Säulen, der Himmel das Deckengewölbe.
Diese Vorstellung ist der auffälligste Kontaktpunkt von Stad engia-
dinaisa zu Hölderlins Der Rhein, dessen Titel auf der zweiten
Handschrift von Stad engiadinaisa vermerkt ist91. «Im dunkeln Efeu sass

ich, an der Pforte / Des Waldes, eben, da der goldene Mittag, / Den

Quell besuchend, herunterkam / Von Treppen des Alpengebirgs, /
Das mir die göttlichgebaute / Die Burg der Himmlischen heisst / Nach

alter Meinung, [...]» (v. iff.). Der Besuch des Lichts («der goldene
Mittag») beim Wasser, beim «Quell», bietet sich als mythologischer Hy-

potext von Stad engiadinaisa als ganzer Text an, während die Alpen
als «göttlichgebaute [...] Burg der Himmlischen» nur gerade in den

«chandalers da dschember» (v. 14), «dem Leuchter der Arve», genauer
«den Kandelabern der Arven», aufscheint, die eine Kirche ins Spiel

bringen. Vorweggenommen ist der Bezug zum Sakralen in der zweiten

Strophe, wo die Wälder als Ort einer «feuchten Wiedergeburt»,

genauer einer «feuchten Auferstehung», «Gods d'ümida resüstanza»

(v. 6), angesprochen sind. Als Titel findet sich der Kandelaber in Chan-

daler etrusc, das im selben Band Suot I'insaina da l'archèr erstmals

veröffentlicht wird (1960:72!!.). Trotz aller thematischer Verschiedenheit

der beiden Texte, trotz der Lexikalisierung von «chandaler» in
der Bedeutung von «Seitenstämmchen» (cfr. DRG, s.v.) ergibt sich hier
ein Bezug zwischen dem Arven- und dem Etrusker-Mythos. Wenn in
Cla Bierts La müdada (1962) die Arve mit einem «edlen Volk, mit einer

in den Städten der Ebenen entwickelten Kultur, das von Barbaren in
unsere Berge zurückgedrängt wurde» verglichen wird, so ist diese

Analogie überdeutlich:

Lur aguoglias sun lungas e lommas, lur lain fmezzas es dür be

dadouravia, e lur betschlas han ün disegn plü prezius e manü co
las puschas dad oters bös-chs. I sun sco persnavels d'ün pövel da

nöblia, cun cultura sviluppada in citads da las planüras e sbandits

75



da barbars sü in nossas muntognas, ingio cha tuot lur nöblia es

restada, mo ha tut intuorn sai üna crousla düra per résister a fraid
e strasoras; stats buns da s'adattar, cun lur intelligenza innada, a

la vita düra in quista patria nouva. Mo a la massa nun ha'l vuglü
s'adattar, il dschember; el es restà aristocrat.92

Der edle aristokratische Baum entspricht so dem edlen Volk der von
den römischen Barbaren verdrängten Etrusker und wird damit, in
anderer Weise als bei Lansel, zum mythischen Vertreter der
Rätoromanen93.

Die Sakralisierung der Berglandschaft passt zu den aufgelisteten

Stereotypien dieses Postkarten-Gedichts. Was ihm eine überraschende

Dynamik und Qualität verleiht, ist die Überlagerung der Bezüge:

populäre Sprach- und Bildtraditionen des Engadins verbinden sich

mit intertextuellen Bezügen zu berühmten Texten und Mythen der

europäischen Tradition. Aus ihrer dynamischen Verbindung schafft
der Dichter seinen persönlichen Engadin-Mythos und emblemati-

siert zugleich die eigene Poetik und Dichtung. Vor allem aber sind es

die geschenkten Anfangsverse, die in Erinnerung bleiben: «Dis chi
scruoschan da sulai / nots chi sguottan da stailas».

3.3 Lügl / Juli (i960)

Lügl94

Las funtanas chi cuorran
Ils vents chi schrantunan
La glüm scumpigliada
aint il cribel viv

5 da la romma

La muntogna
anguel da crap
inaccumpli

76



in sia vöglia da nascher

stenda la teista

vers il sulai

chi'l vain bütschond

cun lefs da grusaida

E l'En ais il bap dal temp
cun seis uondagiar
profuond da sabgentscha

e seis rumurar
di e not
EI dà sgrischidas d'argent
tanter ils gods

Quai ha'l üna chanzun
lomma e prüvada
chi ria e crida
chi lascha durmir ils morts
e chi sdaisda ils vivs

Juli«

Die sprudelnden Quellen
Die brausenden Winde
Das wirre Licht

im lebendigen Sieb

der Äste

Der Berg

Steinengel
unvollendet
In seiner Lust geboren zu werden
streckt er den Kopf
der Sonne entgegen



die ihn küsst

mit Alpenrosenlippen

Und der Inn ist der Vater der Zeit

15 mit seinem Wellenschlag
tief von Weisheit
und seinem Rauschen

Tag und Nacht
Es durchzucken ihn silberne Schauder

20 zwischen den Wäldern

Er hat ein Lied

weich und heimelig
das lacht und weint
das die Toten schlafen lässt

25 und die Lebenden weckt

Von allem Anfang an fallen die Analogien zwischen Lügl und Staden-

giadinaisa ins Auge: eine auf die vier Elemente fokussierte Aufzählung

von Themen, deren Rhema im präzisierenden Relativsatz isoliert
ist, eine Struktur, die Peer als «Kette von Eindrücken, die fast ohne

Verb zusammengehalten sind», beschreibt96. Die beiden ersten Verse:

Las funtanas chi cuorran
Ils vents chi schrantunan (v. if.)

präsentieren sich als offensichtliche semantische und strukturelle

Abwandlung von «Vuschs dal vent e [vuschs] da l'aua», jenes Verses,

der seit Larschs vidvart l'En (1955) die anthropomorphe Landschaft des

Engadins mit dem poetischen Mythos der vom Dichter erlauschten

Stimmen der Natur verbindet97. Die «sprudelnden Quellen» des ersten

Verses sind schon durch den Topos der «sprudelnden Rede» oder

des «Redeflusses» mit der Entstehung von Rede und Text verbunden.

Mit dem «uondagiar» (v. 15) und dem «rumurar» (v. 17) der dritten Strophe

wird dieser «Fluss» aufgenommen und mit der «chanzun» (v. 21)

78



der vierten Strophe explizit abgeschlossen. Der zweite poetische

Topos, der inspirierende Wind, manifestiert sich für einmal nicht als

sibyllinisches Flüstern und Raunen, sondern, als «schrantunar» (v.

2), als starkes Brausen, Rauschen und Schütteln. Eine weitere Analogie

zu Stad engiadinaisa zeigt sich in der auffälligen Kombination

von Sichtbarem und Hörbarem, dort zur Synästhesie verdichtet, hier
als Kontrast in einer Abfolge, in der das Licht-Motiv (v. 3-13) das

Anschwellen des «Lieds» unterbricht, das mit den Quellen (v. 1) beginnt
und mit dem Inn (v. 14-25) schliesst. Der Einschub ist kompakt, das

Licht-Motiv wird explizit eingeführt, «La glüm [...]» (v. 3), und durch
seine metaphorische Entsprechung, den «Alpenrosenlippen», den
«lefs da grusaida» (v. 13), abgeschlossen.

La glüm scumpigliada
aint il cribel viv
da la romma (v. 3fr.)

Das wirre Licht

im lebendigen Sieb

der Äste

Das Spiel des Lichts im Wald ist in der Sieb-Metapher verdichtet, die

durch die Korrektur «cribel viv», «lebendiges Sieb» (v. 4), und durch
die erläuternde Angabe der Referenz «da la romma», «der Äste»

(v. 5), aufgeschlüsselt ist. Die Ersetzung des «drai» der Typoskript-
fassungen durch «cribel» könnte auch durch den phonosymboli-
schen Effekt mitbegründet sein: «cribel viv» erhellt den Vers durch
die Wiederholung des akzentuierten, als «hell» geltenden «I»98. In
der veröffentlichten Fassung bleibt es dem Leser überlassen, vom
«rauschenden Wind» und dem «lebendigen Sieb» auf die bewegten
Äste zu schliessen. Der Zusammenhang von Ursache und Wirkung
der unruhigen Licht-Effekte wird durch die Lautähnlichkeit von
«schrantunan» und «scumpigliada» verstärkt. Der motivierende
Effekt von «schrantunan» für das Rauschen der Winde wird durch
die Wiederholung des Zischlautes in «scumpigliada» auf das Licht

79



übertragen, die «Verwirrung» von Licht und Geräusch wird ansatzweise

gespiegelt.

La muntogna
anguel da crap
inaccumpli
in sia vöglia da nascher

stenda la teista

vers il sulai

chi'l vain bütschond

cun lefs da grusaida (v. 6fF.)

Der Berg

Steinengel
unvollendet
In seiner Lust geboren zu werden
streckt er den Kopf
der Sonne entgegen
die ihn küsst

mit Alpenrosenlippen

Die metaphorische Apposition (v. 7-9) und das Prädikat (v. toff.) des

Themas «muntogna» bringen gleich mehrere Alpen-Topoi ins Spiel:
die Alpen als Kathedrale, die Alpen als mythische, von übermenschlichen

Figuren besetzte Landschaft, und die Alpen, die in ihrer
Zerklüftung die Spuren der «Entstehung der Welt»99 bewahrt haben. Das

Motiv der Figuren findet sich auch in einer Prosaskizze mit dem Titel
Sün skis vers prümavaira (1957a), wo sich Andri Peer überArt und Wandel

der Wahrnehmung alpiner Landschaften seine Gedanken macht.

Die Rede ist vom Winter in Engadiner-Dörfern des ig. Jahrhunderts:

Mo quai nus faiva grands sigls; i's giaiva ün paet sü o gib per val,

pro'ls «honorats» cumüns vaschins e las muntagnas eiran là via,
nobel accumpagnamaint, Staffage, üna sort sculpturas natüralas
ch'ün admiraiva dalöntsch e tmaiva daspera. (Peer 19573:25)

80



Man machte aber keine grossen Sprünge; man ging ein wenig tal-
auf- und talabwärts, in die «verehrten» Nachbardörfer; die Berge

auf der andern Talseite standen da wie edle Begleiter, Staffage,

eine Art natürlicher Skulpturen, die man von ferne bewunderte
und von nahem fürchtete.

Erstaunlich ist nicht nur, dass die Metapher der Berge als «Skulpturen»

auch in einer historisierenden Prosa vorkommt, sondern auch,

dass sie zur Charakterisierung der Sichtweise des vorgestellten
Kollektivs gebraucht und damit offen als Allgemeingut, als Topos,

gekennzeichnet wird. Als solcher gehört er zu einem Grundmuster des

Lobs von Natur und Kunst: Skulpturen und Gemälde werden für ihre

Natürlichkeit gelobt, Naturschönheiten wird lobend zugestanden, sie

könnten von Künstlerhand sein100. In einer älteren Fassung ist vom
Berg als «Anguel da crap / Laschä stara / Ant ch'el eira sculpi»,
«Steinengel / Stehengelassen / Bevor er (fertig) behauen war», die Rede101.

Bezeichnenderweise wird das schaffende Subjekt, das die unfertige
Skulptur stehengelassen hat, ausgespart, die «vöglia da nascher»

(cfr. v. g), der «Wille geboren zu werden», wird der Figur selber

zugeschrieben102. Dass diese ihren Kopf der Sonne entgegenstreckt, die

ihn küsst, entspricht der gängigen Vegetations-Allegorie, in der ein
Kuss der Sonne die Blumen zum Leben erweckt. Hier küsst die Sonne

den Steinengel «cun lefs da grusaida» (v. 13), «mit Alpenrosenlippen»:
die variierte Allegorie verbindet sich mit dem Topos der Gestirne als

«Blumen des Himmels», in Abwandlung der barocken Metapher der

Sonne als «Rose am Himmel»103 wird sie hier zur Alpenrose. In einer
älteren Fassung rührt die angedeutete rötliche Färbung des Steinengels

von der Abenddämmerung her, die ihn mit ihren «Alpenrosen-
Händen» streichelt104.

Das Wasser der Quellen des ersten Verses findet sich am Anfang der

dritten Strophe im Inn wieder, dem der zweite Teil des Gedichts gilt:

E l'En ais il bap dal temp
cun seis uondagiar
profuond da sabgentscha

81



e seis rumurar
di e not
El dà sgrischidas d'argent
tanter ils gods (v. 14 ff.)

Und der Inn ist der Vater der Zeit

mit seinem Wellenschlag
tief von Weisheit

und seinem Rauschen

Tag und Nacht
Es durchzucken ihn silberne Schauder

zwischen den Wäldern

Fliessendes Wasser als Bildspender für Zeit-Metaphern ist
Allgemeingut, die Zeit, die «im Fluss» ist, die Zeit als «Strom» sind so

geläufig, dass ihr metaphorischer Aspekt nicht auffällt. Auffällig dagegen

ist die Abwandlung, die den Fluss, dazu noch einen bestimmten,

zum «Vater der Zeit» macht. Während eine abstraktere Sichtweise

eher von einer umgekehrten Beziehung ausgehen und im Fluss eine

von vielen Erscheinungen sehen würde, in der sich die Zeit manifestiert,

ist die Priorität des Bildspenders typisch poetisch: das objektive
Korrelat ist hier der Ursprung, der «Vater» der abstrakten und kon-

zeptuellen Zeit.

Der Fluss als «Vater der Zeit» erinnert an einen Passus aus dem

Reisebericht Viadi in Lucania (1961c), in dem das Ionische Meer als Vater,

nicht der Zeit, sondern der Dichter, angesprochen wird:

[...] il Mar Jonic, il divin Mar Jonic piain rimbombs, culla vusch

d'Odysseus, las lingias püras d'Archimedes e'ls tuns da lira chi ri-
van nan da Zakynthos. El licha la riva cun uondas ladas e planas.
El m'attira; el am cloma cun sia musica greca; el ais il bap dais

poets. (Peer ig6ic:2g)

[...] das Ionische Meer voller Echos, mit der Stimme von Odysseus,

die reinen Linien des Archimedes und die Töne der Leier, die

82



von Zakynthos herüberwehen. Es leckt das Ufer mit breiten,
langsamen Wellen. Es zieht mich an; es ruft mich mit seiner griechischen

Musik; es ist der Vater der Dichter.

Wenn aus dem Ionischen Meer die «griechische Musik» von Homer
und die griechisch-italienische von Ugo Foscolo105 tönen, so tönt aus

dem Inn diejenige von Peider Lansel. In seinem Gedicht II plü grond
chantadur (Der grösste Sänger, 193g) apostrophiert dieser den Inn

zwar nicht als Vater der Dichter, aber immerhin als «grössten Sänger
des Engadins»;

II plü grand chantadur da l'Engiadina
ais sainz'oter nos En, cler e glüschaint106

Der grösste Sänger des Engadins
Ist ohne Zweifel unser Inn, klar und glänzend.

Die Ambivalenz des Genitivs (subjectivus / objectivus) macht den Inn

zum grössten Sänger im Engadin, aber auch zum grössten Sänger, der

das Engadin besingt. In seinem Kommentar bezeichnet Andri Peer

dieses Gedicht als «ziemlich konventionell», nimmt aber den letzten
Vers von diesem Urteil aus: «Bel l'ultim vers», «Schön der letzte Vers».

Dieser spricht vom Inhalt des Inn-Gesangs;

schi's taidla bain, minchün lur'ingiavina
i'l chant per tuots alch be per el sulet. (v. nf.)107

wenn man gut hinhört, entdeckt dann jeder,
im Gesang für alle, etwas nur für sich allein.

Dass Andri Peer diesen Schluss geschätzt hat, könnte damit
zusammenhängen, dass die Verbindung von Allgemeinem und Besonderem

auch ein Ideal poetischer Texte sein kann108, die sich als

einfach und allgemein zugänglich dem Leser öffnen und gleichzeitig so

intim und persönlich zu ihm reden, als wären sie im Wissen um sein

83



Geheimstes nur für ihn geschrieben. Die poetologische Dimension
ist in Lansels II plü grond chantadur explizit thematisiert, während
sie sich in Peers Lügl zurücknimmt und nur indirekt erschliesst. Der

Wellenschlag des Inns ist «profuond da sabgentscha» (v. 16), «von
tiefer Weisheit», eine starke Suggestion des Einschlusses anderer
Stimmen in die natürlichen Geräusche des Flusses. Die Lichtreflexe
des in der Sonne aufblitzenden Flusses werden als «sgrischidas», als

«Schauder», bezeichnet:

EI dà sgrischidas d'argent (v. 19)

Es durchfahren ihn silberne Schauder.

Das Verb «as sgrischir» wird in Furnatsch für das Subjekt gebraucht,
das vor der Epiphanie des Mysteriösen erschaudert: «Eu'm sgrisch

eu stun» (v. 50), «Ich erschaudere halte inne». Die silbernen
«sgrischidas» sind lautlich effektvoll, das wiederholte /sch/ spiegelt das

Rauschen, das wiederholte «I» das helle Aufblitzen109. Der
Zusammenhang mit Furnatsch legt eine metonymische Lektüre nahe: die

Empfänglichkeit des Auserwählten, der im Rauschen des Inns eine

mysteriöse «sabgentscha» vernimmt und erschauert, wird hier dem

Inn übertragen, der diese «Weisheit» als «Vater der Zeit» bewahrt
und sie empfänglichen Spätgeborenen weitergibt.

Wie sehr diese Empfänglichkeit eine poetische ist, zeigt sich an
den Attributen des Lieds, das der Inn singt:

Quai ha'l üna chanzun
lomma e prüvada
chi ria e crida
chi lascha durmir ils morts
e chi sdaisda ils vivs (v. 2iff.)

Er hat ein Lied

weich und heimelig
das lacht und weint

84



das die Toten schlafen lässt

und die Lebenden weckt

Vom Stereotyp abgesehen, das ein von der Mutter in der Muttersprache

gesungenes Lied zur «chanzun / lomma e prüvada» macht, fällt
es schwer diesen Vers zu lesen, ohne an die berühmteste Sprachhymne

des Engadins, an Gudench Barblans Alia lingua materna (1908)

zu denken, wo das Ladin im ersten Vers als «Chara lingua della mamma»,

im dritten als «Tü favella dutscha, lamma» angesprochen wird.
Der Bezug zwischen den beiden Texten verleiht dem Lied des Inns
eine sprachkämpferische Note, die einen Aspekt des Schlussverses:

«e chi sdaisda ils vivs», «und das die Lebenden aufweckt»,
verständlich macht. Der Indikativ versteckt hier einen nachdrücklichen

Imperativ, den Aufruf an die Lebenden aufzuwachen, der so vielen
romanischen «Sprachgedichten»"0 eigen ist. Dass dieses Lied auch

in seiner Appell-Funktion die Toten ungestört weiter schlafen lässt,

ist eine Respektbezeugung, aber auch ein Hinweis darauf, dass das

Lied in Melodie und Sinn den Toten vertraut ist, ja dass es ihr Lied ist,

das der Inn weitersingt. Erstaunlich erscheint zunächst, dass es ein
Lied sein soll, «chi ria e crida» (v. 23), «das lacht und weint». Vorlagen
für diese Koinzidenz des Gegensätzlichen finden sich auch in
allgemeinen, die Ambivalenz von Lachen und Weinen herausstellenden

Aperçus, wie dem berühmten Motto von Giordano Bruno: «In tristi-
tia hilaris, in hilaritate tristis». Vor allem aber ist die Koinzidenz von
Lachen und Weinen ein insistent wiederholter Zug der Poetik und
Kunsttheorie von Cla Biert. Am Schluss seiner an den Orpheus-Mythos

orientierten Initiationsgeschichte Co ch'eu n'ha imprais a chan-

tar (1957) reden die Äuglein der Eidechse, die der Sänger mit seinem

mühsam erlernten Gesang aus ihrem Versteck hervorgelockt hat. Sie

machen dem Sänger Mut weiterzusingen:

«Chanta, chanta amo daplü, quai fa invlidar, quai fa sömgiar da

robas chi sun vaira, chi vegnan e van darcheu, chi cridan e rian e

sun intuorn tai, e sun aint in tai, her ed hoz e daman ed adüna.»

(Biert 1957:52)

85



«Sing, sing weiter, dabei kannst du vergessen und träumen von
wahren Dingen, die kommen und gehen und wieder zurückkehren,

die weinen und lachen und um dich herum sind und auch in
dir drinnen, gestern und heute und morgen und immerzu.» (Biert
2009:107)"'.

Die Stelle spricht von der Kunst, die die Grenze von innen und aussen,

von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft überwindet und zu

jenem Ursprung menschlichen Fühlens führt, in dem auch Lachen

und Weinen zusammenfallen. So liest sich dieses Lob der Magie des

Gesangs wie ein konziser Kommentar ante litteram zu den Wirkungen,

die in Peers Lügl dem Lied des Inns vorbehalten bleiben. Der
Urheber dieses Lieds ist der «Vater der Zeit», der Inn, mit ihm aber der

Fluss der Erinnerung und der Rede des Dichters.

86


	Drei Idyllen

