Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer
Autor: Riatsch, Cla

Kapitel: 3: Drei ldyllen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3.

Drei Idyllen




3.1. Daman d’insta / Sommermorgen (1955)

Daman d’insta®
A Jon Semadeni

Las chavras sun passadas sii da Gonda
Auals rumuran tras ils erbaduoirs

Da mia fotsch daguottan tuns d’argient
E la daman sbrinzlaja da falcuns

5 Il sulainasch’in mincha guot rusche
E giova a sumbrivas culla bos-cha
E sur l'albur dals miirs fingia sulets
Va la sajetta verda dal zerpaischem.

Sommermorgen
Fur Jon Semadeni

Die Ziegen sind nach Gonda hinauf
Béche rauschen durch die Grasnarben
Von meiner Sense tropfen silberne Téne
Und der Morgen funkelt von Falken

5 Die Sonne wird in jedem Tautropfen geboren
Und spielt Schatten mit den Baumen
Und tber das Weiss der schon einsamen Mauern
Geht der griine Blitz der Eidechse

Der Sommermorgen gehort in der romanischen Literatur zum
Kernbestand des Idylls, das auch die iibliche Arbeit dieses Tages-
abschnitts, das Mahen, in hohen Tonen verklart. Dies belegt, nicht
zufallig, ein Passus aus La Jiirada (1967), dem innovativsten Werk von
Jon Semadeni, dem das Gedicht gewidmet ist. Der Text spielt in einer
Winternacht in einem lawinenbedrohten Bergdorf, Gegenstand der

62



Erzéhlung und des Monologs sind aber vor allem die Erinnerungen,
die Angste und Schuldgefiihle des Protagonisten, der schlaflos oder
unruhig traumend im Bett liegt. Der herbeigesehnte Schlaf erscheint
ihm wie ein Sommermorgen:

O quel s6n banadi chi lascha renascher nouv e frais-ch

sco iin di da sta, cuolmen da spranzas madiiradas,

propdosts e buna voglial

Ils auals gliischan gio da las spuondas aint il sulai da la daman.
Aint illas uraglias tun'amo sco’l rebomb d’iin allegra uvertiira
il scling6z da la scossa d’chavras cha'l chavrer e seis

chan han rabla tras las giassas.

Cagio davant porta batt’inchiin la fotsch. (Semadeni 1967:10)

Schlaf, der du uns wieder gebarst, neu und frisch,

wie der Sommertag aufgeht.

Wie der Sommertag aufgeht —

Morgensonne.

Glitzernde Béche.

In den Ohren klingt noch die fréhliche Ouvertiire des
Herdengebimmels, das Horn des Geisshirts,

das Hundegeklaft.

Drunten vor der Tir dengelt einer die Sense. (Semadeni 1967:11,
ubersetzt von Huldrych Blanke).

Die beiden Texte liegen auch zeitlich nicht so weit auseinander wie
die Daten ihrer Veréffentlichung suggerieren: Andri Peers Daman
d'insta ist 1951 erstmals veroffentlicht worden, Jon Semadenis La
Jirada tragt im Impressum den Vermerk «Novella scritta dal 1958»,
in einem Interview mit Iso Camartin erklart der Autor zudem, diese
Prosa sei «das Resultat eines langen Suchens» (Camartin 1976:60). Die
beiden Autoren konnten also durchaus zur gleichen Zeit an diesen
Texten gearbeitet haben, die kultur- und literarhistorischen Voraus-
setzungen der beiden Sommermorgen-Szenen sind grundsatzlich
identisch. Da sie sich ganz offensichtlich aus demselben Inventar

63



bedienen, konnte dies allerdings auch ohne unmittelbare Rele-
vanz sein, lassen sich doch fiir die Kombination der gemeinsamen
Elemente, die Sonne, die Ziegen, die Bache, die Musik, die Sense, in
viel friiheren und auch in spateren Bergdorfidyllen fast beliebig viele
Beispiele finden.

Die genaue Verortung der Szene im ersten Vers: «Las chavras sun
passadas sii da Gondan, «Die Ziegen sind nach Gonda hinaut», bringt
einenin Versuchung, Daman d’insta auf der Ebene der Motive als eine
Art Postkarte in Versen zu lesen. Gonda, die Ruine eines Weilers, ist
zwar spater durch Andri Peer und, vor allem, durch Luisa Famos, zu
einem Ort ladinischer Poesie geworden®, es liegt aber auch in der
Nahe von Giarsun und damit des Hauses der Familie Semadeni. In
Zusammenhang mit der Widmung wird das Idyll zu einer poetischen
Variante der in Briefen geldaufigen Manier, den Wohnort des
Empfangers zu loben und ihm, der «nicht weiss, wie schon er’s hat»,
fiir dessen Schonheiten die Augen zu 6ffnen. Erstaunlicherweise
ist die Verortung erst in der zweiten Fassung von 1955 vorhanden,
die Erstfassung von 195t hat anstelle von «Gonda» ein allgemeines
«rovensy, «Raine»®. Die Widmung, die Verortung und der bauerliche
Hintergrund des dédicataire bringen diesen als mogliches Subjekt des
possessiven Adjektivs «mia fotsch» und damit als fiktiven locuteur
ins Spiel. Der Text ware so nicht nur «fiir Jon Semadeni» im Sinne
der Widmung, er sprache auch fiir ihn, wie das Ortskompliment ein
Versuch ist, fiir ihn und zugleich mit seinen Augen zu sehen.

Da mia fotsch daguottan tuns d’argient
E la daman sbrinzlaja da falcuns (v. 3f.)

Die vielfachen Beziige dieser zwei Verse zu Andri Peers Gedich-
ten Fnada (1963), Prada maigra (1985) und zu seinen Erzidhlungen
Retuorn dal prader und Ultima sgiada (1961) sind von Annetta Gan-
zoni ausfiihrlich belegt und analysiert worden. Sie weist auch auf
eine signifikante Abweichung gegeniiber der Fassung von 1gs1 hin,
wo die Sense «wie eine goldene Geige singt» und der Morgen «von
Liedern funkelt»: «Sco gia d’or chantina mia fotsch / e la daman

64



sbrinzlaja da chanzuns» (1951, v. 3f). Die neue Fassung bringt auch
eine Abschwadchung des sehr engen intertextuellen Bezugs der ers-
ten Fassung zu einem Gedicht von Pater Alexander Lozza aus dem
Jahre 1938, das denselben Titel, Dumang da stad, tragt und in dem die
Sensen ebenfalls «scu violignas», «wie Violinen» singen®. Wichtig
sind schliesslich auch die von Ganzoni minutiés herausgearbeite-
ten Hintergriinde des Méhens als poetologische Metapher, die das
Dichten als Erntearbeit prasentiert, als das Einbringen von natiirlich
Gewachsenem und Gereiftem (cfr. ibid.). Einen versteckten Bezug
hierzu kénnte man auch an der oben zitierten Stelle aus Semadenis
La Jiirada sehen, wo der Sommertag, in einer etwas deklamatorischen
Apposition, auch als «di da sta, cuolmen da spranzas madiiradas»,
«Sommertag, Hohepunkt gereifter Hoffnungen», apostrophiert wird.
Vor diesem Hintergrund ergeben sich fiir die rhetorischen Figuren
des dritten Verses vielfiltige Bezlige:

Da mia fotsch daguottan tuns d'argient (v. 3)
Von meiner Sense tropfen silberne Téne

Von der Sense tropft der Tau, am deutlichsten sichtbar und spiir-
bar, wenn man sie zum Wetzen in der Hand halt. Der Tau gehort,
wie das Wasser der Bache des zweiten Verses, zum Motiv der Fri-
sche des Morgens, die bei der Arbeit sichtbar und spiirbar ist. An die
Stelle der herabfallenden Tautropfen treten nun aber «silberne Téne».
«Silbern», die tibliche Metapher fiir die Farbe des Wassers, bezieht
sich hier zugleich (als Metonymie) auf die Farbe des Senseblatts und
bringt das erste der beiden Metalle ins Spiel, die diesem Morgen seine
Farben geben, Silber und Gold. Da die «goldene Geige» der ersten
Fassung gestrichen wurde, taucht das Gold nur implizit auf, als
gangigste Farbmetapher fiir die im fiinften Vers aufblitzende Sonne:

I1 sulai nasch’in mincha guot rusche (v. 5)

Die Sonne wird in jedem Tautropfen geboren



Die vom Bild der «silbernen Téne» verdrangte Referenz, die «Tau-
tropfen», wird hier nachgeliefert, nicht mehr im Kontext der todbrin-
genden Sense, sondern als Spiegel der Geburt der Sonne. Die Spiege-
lung der Sonne im Tau ist ein Beispiel der Figur «Feuer im Wasser»,
die spater in der durch das Laub «tropfenden Sonne» von Serainada
(1959) und in den «tropfenden Sternen» von Stad engiadinaisa (1960)
auftaucht. Dieselbe Figur findet sich auch bei Luisa Famos®. In den
«silbernen Ténen», die von der Sense tropfen, verbinden sich zu-
nadchst nur zwei rhetorische Figuren (Metonymie und Synasthesie).
Die Umwandlung von Sichtbarem und Fiihlbarem in Hérbares® spie-
gelt aber, auch vor dem Hintergrund der erwahnten Ernte-Metapho-
rik, die Arbeit des Dichters. «Prader e poet -/ fradglianza tendiida,
«Maher und Dichter - / gespannte Briiderlichkeit», wie es in Prada
maigra (1985)* heisst. Das Zusammenspiel des dritten und fiinften
Verses erweitert mit der Synasthesie nicht nur die Anzahl der an der
Wahrnehmung des Sommermorgens beteiligten Sinne, es erweitert
auch die Liste der Elemente. Die Erde bildet mit den «erbaduoirs»,
den «Grasnarben» (v. 2), die Grundlage der Szene, Feuer und Wasser
sind im flinften Vers verdichtet, die Falken des vierten bringen die
Luft ins Spiel:

E la daman sbrinzlaja da falcuns (v. 4)
Und der Morgen funkelt von Falken

Bevor das Feuer der Sonne in den Wassertropfen zu sehen ist, funkelt
es von den Fliigeln der Falken. Die in der Sonne glitzernden Fliigel
grosser Vogel konnten dazu verleiten, bei der Suche nach Vorlagen
weit auszuholen, von Dantes Adler zu reden, der als «l'uccel di Dio»
(cfr. Par. VI, 4) mit der Sonne als Gottessymbol in Verbindung steht.
Es gibt aber naher liegende Ankniipfungspunkte: Sperber kreisten
iber den Wald von Carolina, wo Andri Peer einen Teil seiner Kind-
heit verbrachte. Die Raubvdgel bedeuteten eine stete Bedrohung fiir
die Hithner der Familie. Falken am Himmel finden sich in der Lyrik
Eugenio Montales, dessen Ligurien, vor allem dasjenige der Ossi di

66



seppia (1925), langst zum Schulbeispiel einer solaren Landschaft ge-
worden ist®®, wenn auch, im Gegensatz zu Peers Engadin, einer eher
negativen. Fliigelschlag ist ferner schon im Titel der Sammlung Bat-
ttidas d’ala (1955) angekiindigt, und Falken stehen auch am Anfang
des unmittelbar auf Daman d’insta folgenden Gedichts Sulvaschina:
«Ils falcuns sun viscals cur chi giouan / e lur alas gliischan i'l sulai»,
«Die Falken sind flink, wenn sie spielen / und ihre Fliigel in der Sonne
glanzen»?.

Mit dem Funkeln der Falkenfliigel ist das Sonnen-Thema der
zweiten Strophe vorweggenommen. Die in den Tautropfen tausend-
fach gespiegelte Sonne wird zum handelnden Subjekt in einem Spiel
von Licht und Schatten:

E giova a sumbrivas culla bos-cha (v. 7)
Und spielt Schatten mit den Baumen

In Analogie zum iiblichen «giovar a + Substantiv» wird hier ein iiber-
raschendes «giovar a sumbrivas», «Schatten spielen», neu gebildet,
das Sonne und Baume zu Partnern oder Gegenspielern eines Licht-
Schatten-Spiels macht. Diesem Spiel, dessen bildnerische Wiederga-
be in den Glanzstiicken impressionistischer und pointillistischer Ma-
lerei zu bewundern ist, hat Andri Peer immer wieder mit den Mitteln
der Poesie beizukommen versucht. Neben der bereits zitierten «trop-
fenden Sonne» von Serainada wéaren auch die «Schattenschluchzer,
«singluots da sumbriva» (ibid., v. 18), zu erwdahnen, dann auch der
siebte Vers von Stad engiadinaisa mit seinen Varianten «Nascher mu-
rir da sumbrivas», «Die Schatten werden und schwinden» (1960) und
«Trais-cha da verdas sumbrivas», «Tanz der griinen Schatten» (1977)
oder auch die «Lichtgitter», «e giatters da gliim», aus In barcha (1969,
V. 10).
Der Schluss fiihrt von der Feldarbeit zuriick ins verlassene Dorf:

E sur l'albur dals miirs fingia sulets
Va la sajetta verda dal zerpaischem. (v. 71.)



Und tiber das Weiss der schon einsamen Mauern
Geht der griine Blitz der Eidechse

Die scheue Eidechse huscht erst iiber die weissen Mauern, wenn
der Larm des morgendlichen Aufbruchs von Menschen und Ziegen
verstummt ist, und das Dorf verlassen daliegt. Der auffillige Neolo-
gismus «albur», der im Kontext von «Schreibszenen» auf das leere
Blatt Papier bezogen ist®®, und das Griin als emblematische Farbe von
Peers Dichtung suggerieren eine symbolische Analogie zum Moment
der poetischen Intuition. Wie der Topos es will, und in Analogie zu
Montales I limoni (1925), bevorzugt der Blitz des magischen Moments
das Abseits, den verlassenen Raum, die Stille eines speziellen Augen-
blicks voller Sonne, die antike Stunde des Pan, Nietzsches «grossen
Mittag», Peers Sommermorgen. Auch die Eidechse kann auf Montale
verweisen, sie gehort zu seinem Bestiarium, ihre pfeilschnelle Be-
wegung steht, im Mottetto Il ramarro, se scocca, ebenfalls in Verbin-
dung mit dem Lichtblitz, der «Luce di lampo»®. In Cla Bierts Co ch'eu
n’ha imprais a chantar (1957) vermag der Gesang, zuerst derjenige des
Vaters, schliesslich auch derjenige des Sohns, die scheue Eidechse,
die auch hier als «zerpaischem» bezeichnet ist, unter einer Felsplat-
te hervorzulocken. Die erste Gedichtsammlung von Luisa Famos
aus dem Jahre 1960 tragt den Titel Mumaints. Ihr erstes Gedicht, Il
rudé (Der Kreis), beginnt mit einem Synonym fiir das Titelwort «mu-
maints», mit «batterdégls»: «Batterdogls / Sco serpaischems» («Au-
genblicke / Wie Eidechsen»)”. Die im Engadin eher seltene Eidechse
findet Eingang in die Literatur, als orphisches Tier bei Cla Biert, als
Tier der Verganglichkeit des besonderen Augenblicks bei Luisa Fa-
mos, als «griiner Blitz» der poetischen Intuition bei Andri Peer. Am
Ende von Daman d’insta blitzt es auf, das seltene Tier, das wartet, bis
die allgegenwartigen Ziegen des Anfangs abgezogen sind. Daman
d’insta ist ein Idyll und bleibt als solches innerhalb des topischen
Inventars. Die poetischen Figuren, in erster Linie die Synasthesien,
und die poetologisch lesbaren Aspekte, die von der Sense tropfenden
Tone, die aufblitzende Eidechse, unterscheiden diesen Sommermor-
gen allerdings von seinen volksliterarischen Varianten.

68



3.2. Stad engiadinaisa / Engadiner-Sommer (1960)

10

15

Stad engiadinaisa™

Dis chi scruoschan da sulai

Nots chi sguottan da stailas
Muntognas unida vigur

Cun draguns da glatsch aint il flanc

L'En verd tras prad’e chavorgia
Gods d'timida resiistanza
Nascher murir da sumbrivas
Sulvaschina siin blais e clerais

Briclar da l'aual aint ill'erba
Da dialas in g6 transparaint
Vuschs dal vent e da l'aua

E I'alb strasona dal cumiin

Lais — planiiras d’opal

Suot chandalers da dschember
I1 tschél fa be in passun

blau da chadain’a chadaina

Engadiner Sommer”

Tage, die von Sonne knistern
Néchte, die von Sternen tropfen.
Berge in geeinter Kraft,

Mit Eisdrachen an den Hiiften.

Der Inn, griin durch Wiesen und Schlucht,
Die Wélder, feuchte Wiedergeburt.

Die Schatten werden und schwinden.

Auf Grashalden, in Lichtungen das Wild.



Geglitzer des Baches im Gras,

10 Ein luftiges Spiel von Feen.
Stimmen des Windes, des Wassers
Und das désende Weiss des Dorfs.

Aus Opal die Flachen der Seen
Unter dem Leuchter der Arve.

15 Der Himmel macht nur einen Schritt,
Blau, von Kette zu Kette

An diesem Sommer-Idyll fallt zunédchst auf, dass es sich unverhoh-
len aus Inventaren von Engadin-Stereotypen bedient. Die evozierte
Landschaft ist eine Postkarten-, besser noch eine Kunstkartenland-
schaft, vorgezeichnet in Sujets von Giovanni Giacometti, Ferdinand
Hodler oder Giovanni Segantini. [hre Bilder pragen, auch iiber Kunst-
karten und Werbeplakate vermittelt, das kollektive Engadin-Bild bis
heute mit”. Weitere Vorgaben fiir das Bildinventar von Stad engia-
dinaisa liefert die engadinische Volkskultur mit ihren Marchen und
Sagen, die von «draguns» (Drachen, v. 4) und «dialas» (Feen, Nym-
phen, v. 10) erzéhlen. Die Drachen sind zugleich ein beliebtes Motiv
popularer Malerei und entsprechend haufig als Sgrafhiti auf Fassaden
von Engadiner-Hausern zu sehen’. Als Sgrafhiti, aber auch als Bild-
motiv finden sich Drachen im Werk von Constant und Steivan Liun
Konz, die auch mehrere Bilicher von Andri Peer illustriert haben.
Ein beliebtes Motiv von Malerei, Photographie und Dichtung ist die
Arve (v. 14), die in der Nachfolge von Giacun Hasper Muoth und von
Peider Lansels Tamangur (1923) zum Emblem-Baum der Ratoromanen
und ihrer bedrohten Sprache geworden ist”®. Die Stereotypie zeigt
sich schliesslich auch an den Farben, dem griinen Fluss, dem weis-
sen Dorf, dem blauen Himmel (cfr. v. 5, 12, 15f.), die wiederum an die
typische Postkarte aus den Sommerferien im Engadin erinnern, wo-
bei das Griin zugleich eine emblematische Farbe von Peers Lyrik ist
(dazu unten). Die angedeutete Uberlagerung bildnerischer und tex-
tueller Vorlagen tragt zur Verwischung einer eindeutigen Referenz
des poetischen Bildes bei: die Gletscher und See-Ebenen (cfr. v. 4, 13)

70



evozieren eher die von Bildern besetzte Oberengadiner Seenland-
schaft, wéhrend die Schlucht (cfr. v. 5) an die Topographie von Peers
grosser Inn-Hymne Furnatsch (1960) erinnert, die den prahistorisch-
magischen und poetischen Zauber der Innschlucht unterhalb von
S-chanf besingt”. Diese Ambivalenz beschrankt sich nicht auf das
Raumliche, der durch die Verbindung mit Furnatsch abgesteckte ei-
genwillige poetische Ort ist das Indiz einer Tendenz zum Eigenstéan-
digen, die das stereotype Motivinventar destabilisiert. Dass sich der
Dichter der Last der Stereotypie bewusst war, zeigen Bemerkungen
aus einem Brief an den Herausgeber, in dem er Stad engiadinaisa im
Vergleich zu einem zweiten Gedicht, das zur Auswahl stand, als
«plakathafter, durchsichtiger und darum volkstiimlicher» einschétzt
und die Beflirchtung zum Ausdruck bringt, damit «ein wenig brav zu
erscheinen»’®,

Dis chiscruoschan da sulai
nots chi sguottan da stailas (v. 1f.)

Tage, die von Sonne knistern
Néchte, die von Sternen tropfen.

Das Spiel zwischen Vorgabe und Variation zeigt sich schon im ersten
Vers, der die idiomatisierte Bedeutung von «chi scruoscha» («dass es
knistert» fiir: «sehr viel») ins Spiel bringt. Die Geldufigkeit des Idio-
matismus und seine Zugehorigkeit zu einem umgangssprachlich-ex-
pressiven Register betrachtet ein anonymer Rezensent — er zeichnet
mit XY — als Indiz dafiir, dass Andri Peers Lyrik «ganz volkstiimliche
Elemente in sich aufnimmt»7. Das ist die eine Seite, die andere ist die
Neu-Motivierung des Idiomatismus im poetischen Kontext. In den
Tagen «chi scrouschan da sulai», «die von Sonne knistern», verbin-
det sich eine Figur aus der poetischen Tradition mit einer zweiten,
von der Erfahrung gestiitzten, dass die Sonne zwar nicht selber knis-
tert, wohl aber etwas anderes, Heu oder Holz zum Beispiel, «knistern
lassen» kann (Metonymie). Mit der Ersetzung von Sichtbarem durch
Horbares (Synésthesie) sind die beiden Pole ins Spiel gebracht, die

71



fur die Spannung dieses poetischen Textes entscheidend sind. Dass
dieser in seinem ersten Vers nicht irgendeinen Gegenstand, sondern
gleich die Quelle und das Symbol des Lichts hérbar machen will,
deutet auf einen traditionsreichen hohen Einstieg. Entsprechend ist
auch die intertextuelle Einbettung dieser Figur, von Dantes dunklem
Wald als «[...] la dove il sol tace» («dort, wo die Sonne schweigt»), zum
beriithmten «Die Sonne tont nach alter Weise» des Engels Raphael aus
Goethes Faust®. Bei Goethe ist die Figur zwar durch die alte, schon
pythagorische Vorstellung eines «Sphdrengesangs» plausibel ge-
macht, doch wirkt der beriihmte Vers auch ohne Kontext weiter. «Dis
chi scruoschan da sulai» ein Anfang, der von Stereotypie und popu-
larem Idiomatismus ausgeht und diese durch kontextuelle Neubeset-
zung und intertextuelle Veredelung in etwas Neues verwandelt.

Dis chi scruoschan da sulai
nots chi sguottan da stailas (v. 1f.)

Die Ahnlichkeit der beiden Szenarien ist lautlich doppelt gespiegelt,
«scruoschan» und «sguottan», «sulai» und «stailas»®. Die Verben ver-
binden die Lichtquellen mit den beiden Elementen Feuer und Wasser,
die Metaphern «scruoschan» (knirschen) und «sguottan» (tropfen)
spielen lautlich und semantisch mit der Ahnlichkeit und dem Gegen-
satz von Tag und Nacht. Die Verbindung von Feuer und Wasser zeigt
sich auch in einem Vers von I sun passadas ... von Luisa Famos:

Mo eu m’algord be d’iina saira
Cha stailas eu n'ha vis sco guots®

Ich aber entsinne mich des einen Abends nur
Als ich Sterne wie Tropfen sah

Auch im Werk von Andri Peer zeigt sich die metaphorische Verbin-
dung von Feuer und Wasser nicht nur an dieser Stelle. In Segns das-
cus (1955) lesen wir von einem schaumenden Wasser, das «seine Lei-
denschaft in Funken zerstiebt»:

72



aint il sbriun d'tin’aua ravaschusa
chi squitta our’in sbrinzlas sa paschiun®

im Schwall eines schaumenden Wassers,
das seine Leidenschaft in Funken zerstiebt.

Die beiden Anfangsverse von Stad engiadinaisa sind in ihrer lautli-
chen und semantischen Konfiguration derart kompakt, in ihrer Ver-
bindung von Wiederholung und Uberraschung derart bestechend,
dass die aus der Analyse des dossier génétique resultierende Tatsa-
che, dass sie von Anfang an vorhanden und durch alle Fassungen
unverandert geblieben sind, wie eine Bestdtigung ihrer Qualitdt er-
scheint. Sehr einleuchtend deshalb auch der Hinweis von Annetta
Ganzoni, dass es sich hier um ein Beispiel jenes «von den Géttern
geschenkten» Anfangs handelt, von dem Andri Peer in Anlehnung
an Valéry spricht®.

Die mythologische Pragung von Stad engiadinaisa zeigt sich in
den beiden folgenden Versen in aller Deutlichkeit:

Muntognas unida vigur
Cun draguns da glatsch aint il flanc (v. 3f.)

Berge in geeinter Kraft,
Mit Eisdrachen an den Hiiften.

Die erlauternde Metapher der «Eisdrachen» bezeichnet die Glet-
scher. Mit Bezug auf ihre haufige Rolle in Marchen und Sagen kénn-
ten die Drachen als Hiiter eines Alpenschlosses aufgefasst werden,
mit Bezug auf kosmogonische Bilder klassischer Herkunft blitzt hier
ein Kampf zwischen den Elementen auf, eine Titanomachie, mit Eis-
drachen, die die Berge anfallen. Die «Hiiften» der Berge zeigen die
als Korper konfigurierte Landschaft, fiir die es in Peers Lyrik viele
Beispiele gibt, von den als «Adern» bezeichneten Wasserlaufen von
Larschs vidvart I'En bis zur vollstandigen Gesichts-Allegorie von Paur
bergiagliot®.

73



Das Wasser, das in der Anfangsstrophe nur in der Metapher «sguot-
tar» aufblitzt, wird im folgenden zum strukturierenden Element, das
die drei restlichen Strophen er6ffnet: der Inn, der Bach, die Seen:
«L'En verd tras prad’e chavorgia» (v. 5), «Briclar dal'aual aint ill'erba»
(v. g), «Lais plantiras d’opal» (v. 13)®. Griin ist eine offensichtlich em-
blematische Farbe der Lyrik Andri Peers®, es ist aber auch die Far-
be des Sommers. So gesehen wéare «L'En verd» (v. 5) eine Spiegelung
(Chiasmus) des Titels Stad engiadinaisa. Wie sich das Wasser-Motiv
mit dem mythologischen Diskurs verbindet, zeigt sich im Vers, der
das Glitzern des Bachs in einer Apposition verdeutlicht: «Da dialas
iin g6 transparaint» (v. 10), «Ein luftiges Spiel von Feen». Der Verweis
auf die Figur der Volkskultur hat auch eine poetologische Dimensi-
on, tritt die «Diala» doch in Peers Lyrik vielfach als poetische Muse
in Erscheinung, sehr deutlich schon in der Synonymie «diala — me-
lodia» aus Mumaint creativ (1948), eindeutig dann in Segns dascus
(1955), wo die Poesie als «Nossa Diala culs 6gls d'or» (v. 3), «unsere
Diala mit den Goldaugen», bezeichnet wird®. Noch deutlicher wird
die poetologische Bewandtnis der Auflistung von Naturmotiven mit
den «Stimmen des Windes und des Wassers» des folgenden Verses:
«Vuschs dal vent e da l'aua» (v. 11). Der Wind vervollstdndigt die Liste
der vier Elemente, auf die Stad engiadinaisa Bezug nimmt. Der Vers
ist ein variierendes Selbstzitat aus Larschs vidvart I’En (1955): «vuschs
dal vent e vuschs da l'aua» (v. 12), wo diese Stimmen als «Quellen der
Erinnerung» angesprochen werden, die in der «not cotschen s-chiira
da l'udida», in der «dunkelroten Nacht des Gehors», rauschen®. Die
Landschaft spricht mit der Stimme des Windes, die, wie das Wort
«Inspiration» verbiirgt, ein poetologischer Topos ist. Sie spricht auch
mit der Stimme des Wassers, das iiber die «Wasseradern» der Land-
schaft als Kérper mit dem Blut des Dichters verbunden ist und diesen
so zum spatgeborenen Empfdnger einer mythischen Botschaft macht.
Das Engadin erhédlt damit die Stimme einer elementaren Naturpoe-
sie, der Dichter wird zum ergriffenen Lauscher, die geheimnisvolle
Rede bleibt in ihrem Inhalt unsagbar, die poetische Hymne kann
nur die Tatsache feiern, dass diese Landschaft Stimmen hat, und der
Dichter ein Ohr, sie zu héren.

74



Die Landschaft der Alpen wird in Europa, anti-zyklisch, erst seit
der Aufklarung sakralisiert, der Epoche, die sonst eher fiir Kritik und
Verspottung des Sakralen beriihmt ist®°. Mit dieser Sakralisierung
verbunden ist das Bild der Alpen als einer von Gott selbst gebauten
Kirche, die Berge wéaren die Sdulen, der Himmel das Deckengewdlbe.
Diese Vorstellung ist der auffédlligste Kontaktpunkt von Stad engia-
dinaisa zu Holderlins Der Rhein, dessen Titel auf der zweiten Hand-
schrift von Stad engiadinaisa vermerkt ist®. «Im dunkeln Efeu sass
ich, an der Pforte / Des Waldes, eben, da der goldene Mittag, / Den
Quell besuchend, herunterkam / Von Treppen des Alpengebirgs, /
Das mir die géttlichgebaute / Die Burg der Himmlischen heisst/ Nach
alter Meinung, [...]» (v. 1ff.). Der Besuch des Lichts («der goldene Mit-
tag») beim Wasser, beim «Quell», bietet sich als mythologischer Hy-
potext von Stad engiadinaisa als ganzer Text an, wahrend die Alpen
als «gottlichgebaute [...] Burg der Himmlischen» nur gerade in den
«chandalers da dschember» (v. 14), «dem Leuchter der Arve», genauer
«den Kandelabern der Arven», aufscheint, die eine Kirche ins Spiel
bringen. Vorweggenommen ist der Bezug zum Sakralen in der zwei-
ten Strophe, wo die Walder als Ort einer «feuchten Wiedergeburty,
genauer einer «feuchten Auferstehung», «Gods d'timida resiistanza»
(v. 6),angesprochen sind. Als Titel findet sich der Kandelaber in Chan-
daler etrusc, das im selben Band Suot l'insaina da l'archér erstmals
verOffentlicht wird (1960:72ff.). Trotz aller thematischer Verschieden-
heit der beiden Texte, trotz der Lexikalisierung von «chandaler» in
der Bedeutung von «Seitenstaimmchenn» (cfr. DRG, s.v.) ergibt sich hier
ein Bezug zwischen dem Arven- und dem Etrusker-Mythos. Wenn in
Cla Bierts La miidada (1962) die Arve mit einem «edlen Volk, mit einer
in den Stddten der Ebenen entwickelten Kultur, das von Barbaren in
unsere Berge zurilickgedrangt wurde» verglichen wird, so ist diese
Analogie tiberdeutlich:

Lur aguoglias sun lungas e lommas, lur lain finezzas es diir be
dadouravia, e lur betschlas han iin disegn plii prezius e manii co
las puschas dad oters bos-chs. I sun sco persnavels d'iin povel da
néblia, cun cultura sviluppada in citads da las planiiras e sbandits

75



da barbars sii in nossas muntognas, ingio cha tuot lur néblia es
restada, mo ha tut intuorn sai tina crousla diira per resister a fraid
e strasoras; stats buns da s'adattar, cun lur intelligenza innada, a
la vita diira in quista patria nouva. Mo a la massa nun ha'l vugli
sadattar, il dschember; el es resta aristocrat.’?

Der edle aristokratische Baum entspricht so dem edlen Volk der von
den romischen Barbaren verdrangten Etrusker und wird damit, in
anderer Weise als bei Lansel, zum mythischen Vertreter der Ratoro-
manen?,

Die Sakralisierung der Berglandschaft passt zu den aufgelisteten
Stereotypien dieses Postkarten-Gedichts. Wasihm eine iiberraschen-
de Dynamik und Qualitét verleiht, ist die Uberlagerung der Beziige:
populdre Sprach- und Bildtraditionen des Engadins verbinden sich
mit intertextuellen Beziigen zu beriihmten Texten und Mythen der
europdischen Tradition. Aus ihrer dynamischen Verbindung schafft
der Dichter seinen personlichen Engadin-Mythos und emblemati-
siert zugleich die eigene Poetik und Dichtung. Vor allem aber sind es
die geschenkten Anfangsverse, die in Erinnerung bleiben: «Dis chi
scruoschan da sulai / nots chi sguottan da stailas».

3.3 Liigl / Juli (1960)
Liigl

Las funtanas chi cuorran
IIs vents chi schrantunan
La gliim scumpigliada
aint il cribel viv

5 dalaromma

La muntogna
anguel da crap
inaccumpli



10

15

20

25

10

in sia voglia da nascher
stenda la teista

vers il sulai

chi’l vain biitschond
cun lefs da grusaida

E1'En ais il bap dal temp
cun seis uondagiar
profuond da sabgentscha
e seis rumurar

di e not

El da sgrischidas d’argent
tanter ils gods

Quai ha'l ina chanzun
lomma e priivada

chiria e crida

chi lascha durmir ils morts
e chi sdaisda ils vivs

Juli %

Die sprudelnden Quellen
Die brausenden Winde
Das wirre Licht

im lebendigen Sieb

der Aste

Der Berg

Steinengel

unvollendet

In seiner Lust geboren zu werden
streckt er den Kopf

der Sonne entgegen

77



die ihn kiisst
mit Alpenrosenlippen

Und der Inn ist der Vater der Zeit
15 mit seinem Wellenschlag

tief von Weisheit

und seinem Rauschen

Tag und Nacht

Es durchzucken ihn silberne Schauder
20 zwischen den Wildern

Er hat ein Lied

weich und heimelig

das lacht und weint

das die Toten schlafen lasst
25 und die Lebenden weckt

Von allem Anfang an fallen die Analogien zwischen Liigl und Stad en-
giadinaisa ins Auge: eine auf die vier Elemente fokussierte Aufzah-
lung von Themen, deren Rhema im prazisierenden Relativsatz isoliert
ist, eine Struktur, die Peer als «Kette von Eindriicken, die fast ohne
Verb zusammengehalten sind», beschreibt®®. Die beiden ersten Verse:

Las funtanas chi cuorran
Ils vents chi schrantunan (v. 1f.)

prasentieren sich als offensichtliche semantische und strukturelle
Abwandlung von «Vuschs dal vent e [vuschs] da l'aua», jenes Verses,
der seit Larschs vidvart 'En (1955) die anthropomorphe Landschaft des
Engadins mit dem poetischen Mythos der vom Dichter erlauschten
Stimmen der Natur verbindet?. Die «sprudelnden Quellen» des ers-
ten Verses sind schon durch den Topos der «sprudelnden Rede» oder
des «Redeflusses» mit der Entstehung von Rede und Text verbunden.
Mit dem «uondagiar» (v.15) und dem «rumurar» (v. 17) der dritten Stro-
phe wird dieser «Fluss» aufgenommen und mit der «chanzun» (v. 21)

78



der vierten Strophe explizit abgeschlossen. Der zweite poetische To-
pos, der inspirierende Wind, manifestiert sich fiir einmal nicht als
sibyllinisches Fliistern und Raunen, sondern, als «schrantunar» (v.
2), als starkes Brausen, Rauschen und Schiitteln. Eine weitere Ana-
logie zu Stad engiadinaisa zeigt sich in der auffédlligen Kombination
von Sichtbarem und Hérbarem, dort zur Synasthesie verdichtet, hier
als Kontrast in einer Abfolge, in der das Licht-Motiv (v. 3-13) das An-
schwellen des «Lieds» unterbricht, das mit den Quellen (v. 1) beginnt
und mit dem Inn (v. 14-25) schliesst. Der Einschub ist kompakt, das
Licht-Motiv wird explizit eingefiihrt, «La glim [...]» (v. 3), und durch
seine metaphorische Entsprechung, den «Alpenrosenlippen», den
«lefs da grusaidan» (v. 13), abgeschlossen.

La gliim scumpigliada
aint il cribel viv
dala romma (v. 3ff.)

Das wirre Licht
im lebendigen Sieb
der Aste

Das Spiel des Lichts im Wald ist in der Sieb-Metapher verdichtet, die
durch die Korrektur «cribel viv», «lebendiges Sieb» (v. 4), und durch
die erlduternde Angabe der Referenz «da la romman», «der Aste»
(v. 5), aufgeschliisselt ist. Die Ersetzung des «drai» der Typoskript-
fassungen durch «cribel» kénnte auch durch den phonosymboli-
schen Effekt mitbegriindet sein: «cribel viv» erhellt den Vers durch
die Wiederholung des akzentuierten, als «hell» geltenden «I»%. In
der veroffentlichten Fassung bleibt es dem Leser iiberlassen, vom
«rauschenden Wind» und dem «lebendigen Sieb» auf die bewegten
Aste zu schliessen. Der Zusammenhang von Ursache und Wirkung
der unruhigen Licht-Effekte wird durch die Lautdhnlichkeit von
«schrantunan» und «scumpigliada» verstdarkt. Der motivierende
Effekt von «schrantunan» fiir das Rauschen der Winde wird durch
die Wiederholung des Zischlautes in «scumpigliada» auf das Licht

79



iibertragen, die «Verwirrung» von Licht und Gerdausch wird ansatz-
weise gespiegelt.

La muntogna

anguel da crap

inaccumpli

in sia voglia da nascher
stenda la teista

vers il sulai

chi’l vain biitschond

cun lefs da grusaida (v. 6ff.)

Der Berg

Steinengel

unvollendet

In seiner Lust geboren zu werden
streckt er den Kopf

der Sonne entgegen

die ihn kiisst

mit Alpenrosenlippen

Die metaphorische Apposition (v. 7-9) und das Pradikat (v. 10ff.) des
Themas «muntogna» bringen gleich mehrere Alpen-Topoi ins Spiel:
die Alpen als Kathedrale, die Alpen als mythische, von {ibermensch-
lichen Figuren besetzte Landschaft, und die Alpen, die in ihrer Zer-
kliftung die Spuren der «Entstehung der Welt»9 bewahrt haben. Das
Motiv der Figuren findet sich auch in einer Prosaskizze mit dem Titel
Stin skis vers priimavaira(1957a), wo sich AndriPeer iiber Art und Wan-
del der Wahrnehmung alpiner Landschaften seine Gedanken macht.
Die Rede ist vom Winter in Engadiner-Dérfern des 19. Jahrhunderts:

Mo quai nu’s faiva grands sigls; i's giaiva lin paet sii o gio per val,
pro’'ls «honorats» cumiins vaschins e las muntagnas eiran la via,
nobel accumpagnamaint, staffage, iina sort sculpturas natiiralas
ch’'iin admiraiva daléntsch e tmaiva daspera. (Peer 1957a:25)

80



Man machte aber keine grossen Spriinge; man ging ein wenig tal-
auf- und talabwarts, in die «verehrten» Nachbardorfer; die Berge
auf der andern Talseite standen da wie edle Begleiter, Staffage,
eine Art natiirlicher Skulpturen, die man von ferne bewunderte
und von nahem fiirchtete.

Erstaunlich ist nicht nur, dass die Metapher der Berge als «Skulptu-
ren» auch in einer historisierenden Prosa vorkommt, sondern auch,
dass sie zur Charakterisierung der Sichtweise des vorgestellten Kol-
lektivs gebraucht und damit offen als Allgemeingut, als Topos, ge-
kennzeichnet wird. Als solcher gehort er zu einem Grundmuster des
Lobs von Natur und Kunst: Skulpturen und Gemalde werden fiir ihre
Nattirlichkeit gelobt, Naturschonheiten wird lobend zugestanden, sie
kénnten von Kinstlerhand sein™. In einer alteren Fassung ist vom
Berg als «Anguel da crap / Lascha stara / Ant ch’el eira sculpi», «Stei-
nengel / Stehengelassen / Bevor er (fertig) behauen war», die Rede™.
Bezeichnenderweise wird das schaffende Subjekt, das die unfertige
Skulptur stehengelassen hat, ausgespart, die «voglia da nascher»
(cfr. v. g), der «Wille geboren zu werden», wird der Figur selber zu-
geschrieben?. Dass diese ihren Kopf der Sonne entgegenstreckt, die
ihn kisst, entspricht der gangigen Vegetations-Allegorie, in der ein
Kuss der Sonne die Blumen zum Leben erweckt. Hier kiisst die Sonne
den Steinengel «cun lefs da grusaidan (v. 13), «mit Alpenrosenlippenn»:
die variierte Allegorie verbindet sich mit dem Topos der Gestirne als
«Blumen des Himmels», in Abwandlung der barocken Metapher der
Sonne als «Rose am Himmel»? wird sie hier zur Alpenrose. In einer
alteren Fassung riihrt die angedeutete rotliche Farbung des Steinen-
gels von der Abendddmmerung her, die ihn mit ihren «Alpenrosen-
Héanden» streichelt™4.

Das Wasser der Quellendesersten Verses findetsicham Anfang der
dritten Strophe im Inn wieder, dem der zweite Teil des Gedichts gilt:

EI'En ais il bap dal temp
cun seis uondagiar

profuond da sabgentscha

81



e seis rumurar

di e not

El da sgrischidas d’argent
tanter ils gods (v. 14 ff))

Und der Inn ist der Vater der Zeit

mit seinem Wellenschlag

tief von Weisheit

und seinem Rauschen

Tag und Nacht

Es durchzucken ihn silberne Schauder
zwischen den Waldern

Fliessendes Wasser als Bildspender fiir Zeit-Metaphern ist Allge-
meingut, die Zeit, die «im Fluss» ist, die Zeit als «Strom» sind so ge-
laufig, dass ihr metaphorischer Aspekt nicht auffillt. Aufféllig dage-
gen ist die Abwandlung, die den Fluss, dazu noch einen bestimmten,
zum «Vater der Zeit» macht. Wahrend eine abstraktere Sichtweise
eher von einer umgekehrten Beziehung ausgehen und im Fluss eine
von vielen Erscheinungen sehen wiirde, in der sich die Zeit manifes-
tiert, ist die Prioritat des Bildspenders typisch poetisch: das objektive
Korrelat ist hier der Ursprung, der «Vater» der abstrakten und kon-
zeptuellen Zeit.

Der Fluss als «Vater der Zeit» erinnert an einen Passus aus dem
Reisebericht Viadi in Lucania (1961c), in dem das Ionische Meer als Va-
ter, nicht der Zeit, sondern der Dichter, angesprochen wird:

[...] il Mar Jonic, il divin Mar Jonic plain rimbombs, culla vusch
d'Odysseus, las lingias piiras d’Archimedes €'ls tuns da lira chi ri-
van nan da Zakynthos. El licha la riva cun uondas ladas e planas.
El m'attira; el am cloma cun sia musica greca; el ais il bap dals
poets. (Peer 1961c:29)

[...] das lonische Meer voller Echos, mit der Stimme von Odysse-
us, die reinen Linien des Archimedes und die Téne der Leier, die

82



von Zakynthos heriiberwehen. Es leckt das Ufer mit breiten, lang-
samen Wellen. Es zieht mich an; es ruft mich mit seiner griechi-
schen Musik; es ist der Vater der Dichter.

Wenn aus dem Ionischen Meer die «griechische Musik» von Homer
und die griechisch-italienische von Ugo Foscolo™s ténen, so tont aus
dem Inn diejenige von Peider Lansel. In seinem Gedicht Il plii grond
chantadur (Der grosste Sanger, 1939) apostrophiert dieser den Inn
zwar nicht als Vater der Dichter, aber immerhin als «grossten Sanger
des Engadins»:

I1 plii grand chantadur da I'Engiadina
ais sainz'oter nos En, cler e gliischaint™®

Der grosste Sanger des Engadins
Ist ohne Zweifel unser Inn, klar und glanzend.

Die Ambivalenz des Genitivs (subjectivus / objectivus) macht den Inn
zum grossten Sanger im Engadin, aber auch zum grossten Sanger, der
das Engadin besingt. In seinem Kommentar bezeichnet Andri Peer
dieses Gedicht als «ziemlich konventionell», nimmt aber den letzten
Vers von diesem Urteil aus: «Bel l'ultim vers», «Schon der letzte Versy.
Dieser spricht vom Inhalt des Inn-Gesangs:

schi’s taidla bain, minchiin lur'ingiavina
i'l chant per tuots alch be per el sulet. (v. 11f.)*7

wenn man gut hinhért, entdeckt dann jeder,
im Gesang fiir alle, etwas nur fiir sich allein.

Dass Andri Peer diesen Schluss geschatzt hat, konnte damit zusam-
menhdngen, dass die Verbindung von Allgemeinem und Besonde-
rem auch ein Ideal poetischer Texte sein kann'®, die sich als ein-
fach und allgemein zugdnglich dem Leser 6ffnen und gleichzeitig so
intim und personlich zu ihm reden, als waren sie im Wissen um sein

83



Geheimstes nur fiir ihn geschrieben. Die poetologische Dimension
ist in Lansels Il plii grond chantadur explizit thematisiert, wahrend
sie sich in Peers Liigl zuriicknimmt und nur indirekt erschliesst. Der
Wellenschlag des Inns ist «profuond da sabgentscha» (v. 16), «von
tiefer Weisheit», eine starke Suggestion des Einschlusses anderer
Stimmen in die natiirlichen Gerdusche des Flusses. Die Lichtreflexe
des in der Sonne aufblitzenden Flusses werden als «sgrischidas», als
«Schauder», bezeichnet:

El da sgrischidas d’argent (v. 19)
Es durchfahren ihn silberne Schauder.

Das Verb «as sgrischir» wird in Furnatsch fir das Subjekt gebraucht,
das vor der Epiphanie des Mysteriosen erschaudert: «Eu'm sgrisch
eu stun» (v. 5o0), «Ich erschaudere halte inne». Die silbernen «sgri-
schidas» sind lautlich effektvoll, das wiederholte /sch/ spiegelt das
Rauschen, das wiederholte «I» das helle Aufblitzen. Der Zusam-
menhang mit Furnatsch legt eine metonymische Lektiire nahe: die
Empféanglichkeit des Auserwahlten, der im Rauschen des Inns eine
mysteridse «sabgentscha» vernimmt und erschauert, wird hier dem
Inn iibertragen, der diese «Weisheit» als «Vater der Zeit» bewahrt
und sie empfanglichen Spatgeborenen weitergibt.

Wie sehr diese Empfédnglichkeit eine poetische ist, zeigt sich an
den Attributen des Lieds, das der Inn singt:

Quai ha'l ina chanzun
lomma e priivada

chiria e crida

chilascha durmir ils morts
e chi sdaisda ils vivs (v. 21ff.)

Er hat ein Lied
weich und heimelig
das lacht und weint



das die Toten schlafen ladsst
und die Lebenden weckt

Vom Stereotyp abgesehen, das ein von der Mutter in der Mutterspra-
che gesungenes Lied zur «chanzun / lomma e priivada» macht, fallt
es schwer diesen Vers zu lesen, ohne an die beriihmteste Sprach-
hymne des Engadins, an Gudench Barblans Alla lingua materna (1908)
zu denken, wo das Ladin im ersten Vers als «Chara lingua della mam-
mav», im dritten als «Tii favella dutscha, lamma» angesprochen wird.
Der Bezug zwischen den beiden Texten verleiht dem Lied des Inns
eine sprachkdmpferische Note, die einen Aspekt des Schlussver-
ses: «e chi sdaisda ils vivs», «und das die Lebenden aufweckty, ver-
standlich macht. Der Indikativ versteckt hier einen nachdriicklichen
Imperativ, den Aufruf an die Lebenden aufzuwachen, der so vielen
romanischen «Sprachgedichten»™ eigen ist. Dass dieses Lied auch
in seiner Appell-Funktion die Toten ungestort weiter schlafen lasst,
ist eine Respektbezeugung, aber auch ein Hinweis darauf, dass das
Lied in Melodie und Sinn den Toten vertraut ist, ja dass es ihr Lied ist,
das der Inn weitersingt. Erstaunlich erscheint zunachst, dass es ein
Lied sein soll, «chi ria e crida» (v. 23), «das lacht und weint». Vorlagen
tiir diese Koinzidenz des Gegensatzlichen finden sich auch in allge-
meinen, die Ambivalenz von Lachen und Weinen herausstellenden
Apergus, wie dem beriihmten Motto von Giordano Bruno: «In tristi-
tia hilaris, in hilaritate tristis». Vor allem aber ist die Koinzidenz von
Lachen und Weinen ein insistent wiederholter Zug der Poetik und
Kunsttheorie von Cla Biert. Am Schluss seiner an den Orpheus-My-
thos orientierten Initiationsgeschichte Co ch’eu n’ha imprais a chan-
tar (1957) reden die Auglein der Eidechse, die der Sdnger mit seinem
miithsam erlernten Gesang aus ihrem Versteck hervorgelockt hat. Sie
machen dem Sanger Mut weiterzusingen:

«Chanta, chanta amo daplii, quai fa invlidar, quai fa somgiar da
robas chi sun vaira, chi vegnan e van darcheu, chi cridan e rian e
sun intuorn tai, e sun aint in tai, her ed hoz e daman ed adiina.»

(Biert 1957:52)



«Sing, sing weiter, dabei kannst du vergessen und traumen von
wahren Dingen, die kommen und gehen und wieder zuriickkeh-
ren, die weinen und lachen und um dich herum sind und auchin
dir drinnen, gestern und heute und morgen und immerzu.» (Biert
2000Q:107)™.

Die Stelle spricht von der Kunst, die die Grenze von innen und aus-
sen, von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft iiberwindet und zu
jenem Ursprung menschlichen Fiihlens fiihrt, in dem auch Lachen
und Weinen zusammenfallen. So liest sich dieses Lob der Magie des
Gesangs wie ein konziser Kommentar ante litteram zu den Wirkun-
gen, die in Peers Liigl dem Lied des Inns vorbehalten bleiben. Der Ur-
heber dieses Lieds ist der «Vater der Zeit», der Inn, mit ihm aber der
Fluss der Erinnerung und der Rede des Dichters.

86



	Drei Idyllen

