
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer

Autor: Riatsch, Clà

Kapitel: 2: Zwei poetische Prosatexte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2.

Zwei poetische
Prosatexte



2.1. Daman da chatscha / Jagdmorgen (1961)28

Der Jagdmorgen beginnt mitten in der Nacht, vor einem Stubenbuffet

mit offenen Schubladen:

In üna stüva chi savura da dschember e da not, ils roms plü gronds
co'l tavlià ed eu chi svutr sainza ögls aint ils scrignous. Eu nu sa

che ch'eu tscherch; pür cur ch'eu chat savaraja. I sa da chavor-

gia e d'istorgia in stüva, fouras da Baldirun suosdan daspera.
L'En gnanca nu dod eu. Ils scrignous sun chafuols e meis mans
da tschendra sfuondran tras chanels da lana grischa, s-chainas e

cullas da far stinv, büsclas cun büttels da perlamutta, bindels e

farischels - Iura alch geig, cilindric, chi fa trar greiv il flà, patro-
nas - patronas, e pür uossa, immez il sömmi am saglia adimmaint

quai ch'eu laiva. (1961:7)

Eine Stube, die nach Arvenholz duftet. Ich wühle in den Schubladen.

Ich weiss nicht, was ich suche. Die Schubladen sind tief, und
meine Hände bohren sich den Weg durch Knäuel grauer Wolle,
Stricknadeln und Strumpfkugeln, Schächtelchen mit
Perlmutterknöpfen, Bändern und Tressen - dann etwas Kaltes, Zylindrisches:

Patronen, Patronen, und erst jetzt, mitten im Traum, fällt
mir ein, was ich wollte. (19683:74)

Der Anfang scheint das volks- und heimatliterarisch besetzte

Jagd-Thema mit dem Duft der Arvenstube traditionsgerecht
aufzunehmen, um dann aber sofort mit der Figur des Dufts «nach Arve
und Nacht» Gegensteuer zu geben. Der «Duft nach Nacht» (Synäs-

thesie) nimmt weitere Figuren wie den «blauen Duft der
Heidelbeeren» und den Vergleich des Dufts der Arven mit einem «tiefen,

ausgehaltenen Tuba-Ton» (dazu unten) vorweg. Das Duft-Motiv wird
im übernächsten Satz aufgenommen, auch hier mit einer Überraschung:

die Stube, die «nach Schlucht und nach Geschichte» riecht.

Im romanischen Text sind die beiden Duftquellen durch Reimwörter
verbunden: «I sa da chavorgia e d'istorgia». Das Wühlen in den

26



dunklen Schubladen erhält damit einen Rahmen, der sehr deutlich

an Figuren aus Peers Lyrik erinnert. Die Bemerkung: «Eu nu sa che

ch'eu tscherch; pür cur ch'eu chat savaraja», «Ich weiss nicht, was
ich suche: erst wenn ich's finde, werde ich's wissen», bringt einen in
Versuchung, die Szene als Allegorie des literarischen Schreibens zu
lesen. Dass sie zum Schluss als Traumszene präsentiert wird, kommt
dieser Leseart entgegen, denn die Analogien zwischen Poesie und
Traum sind in Peers Poetik vielfach thematisiert und in seiner
Lyrik deutlich sichtbar29. Dass mit «Händen aus Asche» gewühlt wird,
passt ebenfalls schlecht zu einer prosaisch realistischen Szene und
animiert zu weiterführender Interpretation. Erst mit dem typisch
realistischen Ramsch-Inventar wird man die Versuche allegorischer
Deutung fallenlassen. Die rhetorische Elaboration bleibt aber bestehen,

wie die auffällige Retardatio zeigt, die das Gesuchte, die Patronen,

an den Schluss nimmt: «Iura alch geig, cilindric, chi fa trar greiv
il flà, patronas - patronas», «dann etwas Gelbes, Zylindrisches, das

einen schwer atmen lässt, Patronen - Patronen». Von den Patronen

aus liessen sich Verbindungen zum lyrischen Pfeil-Motiv herstellen,

zum «treffenden Wort», wenn nicht sogar zu den Explosions-Visionen

expressionistischer Poetik. Die Schlussbemerkung: «[...] pür uos-

sa, immez il sömmi am saglia adimmaint quai ch'eu laiva», «erst jetzt,
mitten im Traum fällt mir ein, was ich wollte» passt jedenfalls zur
eben gemachten Erfahrung des Lesenden, der unvermittelt in eine

Traumerzählung geworfen, «erst jetzt» merkt, dass es um die vom
Titel angekündigte Jagd geht.

Nach der Szene mit der Mutter, die mitten in der Nacht aufsteht,

um dem verschlafenen Jäger das Frühstück zu machen und ihn mit
den nötigen Ratschlägen einzudecken, verlässt der Ich-Erzähler das

Haus, blickt dann aber nochmals zurück:

Ella s'ha vouta ed ha laschà ün zieh avert la porta d'chà. Cur ch'eu

sun üntoc amunt cucc'la oura amo üna jada. Fin cha tü nun est our
d'cumün, est cun ün pè amo in chasa. II cumün ais quiet sco ün god.
Las chasas, orbas sco talpas, stan a gramüsch. [...] Nöglia nu fe-

tscha plü gugent co dad ir amunt la daman a bun'ura. Quel frais-ch

27



chi vain sii da la val cun sia tratschoula da rumuors [...]. Giô'n Val

Suot aise amo s-chiirin, sco ün vaider tuorsch, e Guarda tschima
da quai grisch-tschendra nan da sia spuonda, mo las muntognas
da Scuol disegnan fingià lur reisgia cul rispli grond sûl tschêl chi

tira uossa dal grisch sün rösa. Las paraids dal Pisoc e Lischana

blauaintas, e'ls gods d'ün s-chür tanter brün e plattamorta, üna

glüm absainta plüchöntsch co üna culur. Plünaval, vers Austria,
aise vieplü cler, ün leiv schloppinöz da glüm. (ig6i:gf.)

Sie hat sich umgewandt, aber die Haustür bleibt einen Spalt breit
offen. Kaum bin ich ein Stück weit hinaufgegangen, schaut sie

nochmals hinaus. Solange du das Dorf nicht verlassen hast, bist

du immer noch mit einem Fuss im Haus. Das Dorf ist still wie ein

Wald, die Häuser drücken sich aneinander, blind wie Maulwürfe.
[...] Nichts tue ich lieber, als am frühen Morgen bergwärts zu

gehen. Diese Frische vom Tal herauf mit seinem Zopf von
Geräuschen [...] Im untern Tal ist es noch ganz dämmerig, wie ein
trübes Glas, und das Dorf Guarda glimmt aschweiss von seiner
Terrasse herüber. Aber die Schulser Berge zeichnen schon ihre

mächtige Säge mit dem grossen Stift an den Himmel, dessen Grau

nun rosig zu leuchten beginnt. Die Wände des Pisoc und des

Lischana schimmern bläulich, und die Wälder sind dunkelfarben,
zwischen braun und schiefergrau. Eine Ahnung von Licht eher als

eine Farbe. Weiter unten, gegen Österreich, wird es immer heller.

Ein leises Knistern von Licht. (ig68a:76f.)

Der Mann, der zur Jagd aufbricht und die Frau, die ihm nachblickt,
bilden eine Szene, die an Typisierungen des Prähistorischen erinnert.
Die dem sich entfernenden Sohn nachblickende Mutter ist aber auch

in der Abschieds-Szene der Emigrationserzählung und der Heimwehlyrik

vielfach zu finden. Das Dorf gehört noch halb zum Haus und

ist «ruhig wie ein Wald». Zwischen dem familiären Innenraum, dem

sozialen Raum der Dorfgemeinschaft und dem Wald als ihrer
natürlichen Entsprechung gibt es keinen Gegensatz, keine Zäsur, es gibt nur
explizite oder figürliche Analogien. Dies deutet auf das Motiv der zur

28



Natur passenden, weil durch sie bestimmten Zivilisation des Bergtals.

Die Naturalisierung des Zivilisatorischen findet ihren Abschluss

im zoomorphen Vergleich der Häuser, die sich «orbas sco talpas»,
«blind wie Maulwürfe», eng aneinander gedrückt zusammenkauern.

Als würde das Bekenntnis, nichts lieber zu machen als morgens
bergwärts zu gehen, nach einer Erläuterung verlangen, mündet es in
eine grosse, hymnische Landschaftbeschreibung, die den narrativen
und sprachlichen Duktus der traditionellen Jagd-Erzählung
aufbricht, um typischen Zügen von Peers poetischer Landschaft Platz

zu machen. Die Farben der beginnenden Dämmerung werden mit
einer genauen Adjektivierung und speziellen Vergleichen
eingefangen: «sco ün vaider tuorsch», «wie ein trübes Glas», «da quai
grisch-tschendra», «irgendwie aschgrau», «tira dal grisch sül rösa»,

«wechselt vom Grau ins Rosarote», «ün s-chür tanter brün e platta-

morta», «ein Dunkel, zwischen braun und schieferfarben». In dieser

Häufung und Präzision hört sich das an wie eine minutiöse Anweisung

zur Farbgebung eines Gemäldes. Im folgenden wird denn auch

gezeichnet, und zwar nicht nur, wie von traditioneller Landschaftsmalerei

gefordert, «nach der Natur», sondern es zeichnet die Natur

gleich selber: «las muntognas da Scuol disegnan fingià lur reisgia
cul rispli grond sül tschêl», «die Schulser Berge zeichnen schon ihre

Säge mit dem grossen Stift an den Himmel». Zum Farb-Motiv gehört
das Licht-Motiv, das ex-negativo zur genaueren Bestimmung der
Farbe des dunklen Waldes herangezogen wird: «üna glüm absainta

plüchöntsch co üna culur», «ein abwesendes Licht eher als eine
Farbe». Anwesend ist das Licht in zwei Bezügen zum Feuer seiner

Quelle, der Sonne: «Guarda tschima», «Guarda glimmt» und «ün leiv

schloppinöz da glüm», «ein leises Knistern von Licht».

Noch bevor es ganz hell wird, beginnt sich der Wald zu lichten
und die Erzählung setzt zu einer Lobeshymne auf die Arve an. Auch
sie beginnt mit mit den Düften:

I savura da günaiver, da chaclanas leivra e da grusaidas, cur ch'eu

zap süllas manzinas, quella savur ascha chi pizcha aint il nas,
masdada cun quella dal bruoch e cun quell'odur blaua, vinusa

29



dais uzuns. Mo sur tuot oura amo plü ferma, sco ün tun da tüba

profuond e tendü, l'odur dal dschember. Dal dschember chi'd ais

patrun quasü, il dschember chi sponda sia gliim verda da chan-
daler a chandaler, il dschember chi crescha plan e sco ch'el voul
ed ingio ch'el voul, il dschember chi's stordscha e chi's splaj'e's

sclavezza suot la sajetta e chatscha nouvas tschimas e fabricha

paziaint sias nuschpignas bellas e clausas sco pitschnas sculp-
turas da plattamorta o surtrattas da chüromin grisch blauaint,
il dschember cun sias ragischs lungas e nuadas chi branclan la

muntogna e cuccan tras las aguoglias mortas e'l miis-chel sût

sco bratschuns chi noudan aint il chodin da la terra, ils dschem-

bers, minchün sai svess, da na cunfuonder: quist dschember qua,

quel dschember là, chi ais nat e creschü in quist lö, intant cha'ls

utschels sun gnüts e passats ed oters utschels sun gnüts ed oters

tschiervis passats e ch'el ais gnü vegl, vegl, veglischem, adiina plü
bel, adüna plü liber, cha tü il guardast o bricha - e chi moura sü

qua ün di, s-charpà d'üna tschattada da fö e terra dal favuogn, cul

truonch fingià vöd da vegldüna e chi sblachischa amo ons ed ons

cun seis alb dad öss e sia romma muotta, pruncals e cornas sül

corp bod incorruptibel da vegl patriarc. (1961:11!)

Es riecht nach Wacholder und Fuchslosung, nach Alpenrosen,
jedesmal, wenn ich auf die Zweige trete: jener bittere Geruch, der

in der Nase beisst, vermischt mit dem Heidegeruch und jenem
blauen weinigen Duft der Heidelbeere. Aber über allem stärker,

tiefer, wie ein Alphornton, der Duft der Arve, der Arve, die Herrin
hier oben. Die Arve, die ihr grünes Licht von Leuchter zu Leuchter

ausgiesst, die Arve, die langsam wächst und wie sie will und wo
sie will, die Arve, die sich windet und biegt und unter dem Blitz

zersplittert und neue Wipfel emportreibt und geduldig an ihren
Zirbelnüssen baut, die schön und prall sind wie kleine Skulpturen

aus Schiefer, die Arve mit ihren langen knotigen Wurzeln, die

sich am Berg festklammern und durch die toten Nadeln und das

trockene, dürre Moos emportauchen wie Riesenarme, welche im
Schoss der Erde schwimmen. Die Arve, jede sich selbst, unver-

30



wechselbar: diese Arve da, jene Arve dort, geboren und gewachsen

auf diesem Platz, während die Vögel gekommen und fortgezogen

sind und andere Vögel gekommen und wieder gegangen.
Und sie ist alt geworden, uralt, immer schöner, immer freier, ob du

sie anschaust oder nicht, eines Tages stirbt sie hier oben, zerrissen

von einer Feuerpranke, zu Boden geworfen vom Föhn, mit dem

vom Alter schon hohlen Stamm, der noch Jahre und Jahre rein
erbleicht mit seiner Knochenweisse, mit seinen stumpfen Ästen,

Buckeln und Hörnern auf dem fast unverweslichen Patriarchenleib.

(Peer 19683:791)

Die Aufzählung der sich mischenden Düfte als Elemente eines

atmosphärischen Raums ist rhetorisch gegliedert: drei getrennte, drei
sich vermengende Düfte. Der Duft «da günaiver, da chaclanas leivra

e da grusaidas», «nach Wacholder, Hasenlosung30 und Alpenrosen»
vermischt sich mit demjenigen des «bruoch», des «Heidekrauts» und
der «odur blaua, vinusa dals uzuns», dem «blauen, weinartigen
Geruch der Heidelbeere». Die Synästhesie des «blauen Geruchs» (über

die Metonymie: von den blauen Beeren zum «blauen Geruch») bereitet

die nächste vor, die den Geruch der Arve durch einen Vergleich
hörbar macht: «sco ün tun da tüba, profuond e tendü, l'odur dal

dschember», «wie ein tiefer, ausgehaltener Alphornton, der Geruch

der Arve». In einer Retardatio nach rechts verschoben, kommt zum
Schluss das Thema-Wort, das die Geruchsquelle bezeichnet: «dal

dschember». Am Anfang des nächsten Satzes wieder aufgenommen

(Anadiplose) bildet es den Anfang einer langen Reihung (Anapher):

fünf Mal «il dschember», einmal «ils dschembers», zum Schluss

«quist dschember qua», «quist dschember là». Das Leben dieser

letztgenannten Arve wird von drei Relativsätzen illustriert, die ihrerseits

weitere Nebensätze beinhalten; ein lange hinausgezögerter Ab-
schluss einer sehr langen Konstruktion, die den Vergleich des starken

Arvendufts mit dem «ausgehaltenen Alphornton» syntaktisch
nachvollzieht. Diese Form deutlicher Ikonizität und die klare

Segmentierung durch die Anapher sind Elemente eines poème en prose.

Ein Blick auf andere Figuren bestätigt die Offenheit dieser Prosa

31







gegenüber Verfahren, die wir eher für Peers Lyrik als typisch ansehen.

Eine emblematische Farbe dieser Lyrik, das Grün3', findet sich

hier in der Synästhesie des «grünen Lichts», die den vorausgehenden

«blauen Geruch» aufnimmt. Dieses «grüne Licht» versprühen
die Arven «da chandaler a chandaler», «von Leuchter zu Leuchter»,

ein Wort, das, als lexikalisierte Metapher, nur in der Bedeutung von
«Seitenstämmchen» belegt ist. Als metaphorische Neuprägung
verwendet, bleibt der «Leuchter», wie im Gedicht Stad engiadinaisa32, als

Bildspender präsent, die Arve erscheint damit als Artefakt der Natur.

Aufgenommen wird diese Vorstellung durch die Bezeichnung der

«Zirbelnüsse» (gemeint sind die Zirbelzapfen) als «pitschnas sculp-

turas da plattamorta», als «kleine Schieferskulpturen». Zirbelzapfen
sind ein in populärer Malerei und Schnitzkunst sehr verbreitetes

Motiv. Die Arve liefert nicht nur das Motiv und den Werkstoff, sie

wird hier selber zum Bildhauer, zum Patron dieser Tradition, zum
Meister, der «geduldig an seinen Zirbelnüssen baut», «fabricha paz-
chaint sias nuschpignas».

Das erste Attribut, das diese Hymne der Arve zuspricht, ist

«patrun», das letzte «patriarc». Die Position am Anfang und am Ende

der langen Sequenz, die lautliche, etymologische und semantische

Verwandtschaft von «patrun» und «patriarch» heben die beiden
Prädikate rhetorisch hervor. Gleichzeitig stilisieren die anthropomorphe

Figuration der Rollen und ihre Verbindung zu «patria», die Arve zum

mythischen Baum, zur archaischen Autorität der «Gesellschaft» der

Pflanzen und der Menschen. Ein weiterer anthropomorpher Zug33

findet sich in der Beschreibung der Wurzeln, «chi branclan la munto-

gna e cuccan tras las aguoglias mortas e'l müs-chel süt sco bratschuns

chi noudan aint il chodin da la terra», «die sich am Berg festklammern
und durch die toten Nadeln und das trockene, dürre Moos emportauchen

wie Riesenarme, welche im Schoss der Erde schwimmen». Nach

fünfmaligem «il dschember» wechselt die Aufzählung zum Plural «ils

dschembers», und suggeriert damit, dass nicht der Typus existiert,
sondern nur einzelne, eigenständige Exemplare: «minchün sai svess,

da na cunfuonder: quist dschember qua, quel dschember là, chi ais

nat e creschü in quist lö», «jede sich selbst, unverwechselbar: diese

34



Arve da, jene Arve dort, geboren und gewachsen auf diesem Platz».

Hier ergibt sich eine überdeutliche Parallele zum Arven-Mythos des

Zeitgenossen und Freundes Cla Biert, der in seinem ein Jahr später
erschienenen Roman La müdada (1962) die Arven mit einem edlen Volk

vergleicht, das in die Alpen zurückgedrängt wurde:

Lur aguoglias sun lungas e lommas, lur lain finezzas es dür be

dadouravia, e lur betschlas han ün disegn plü prezius e manü co
las puschas dad oters bös-chs. I sun sco persnavels d'ün pövel da

nöblia, cun cultura sviluppada in citads da las planüras e sbandits

da barbars sü in nossas muntognas, ingio cha tuot lur nöblia es

restada, mo ha tut intuorn sai üna crousla düra per résister a fraid
e strasoras; stats buns da s'adattar, cun lur intelligenza innada, a

la vita düra in quista patria nouva. Mo a la massa nun ha'l vuglü
s'adattar, il dschember; el es restà aristocrat. (Biert 1962:322!).

Ihre Nadeln sind lang und weich, ihr äusserst feines Holz ist nur
aussen hart, und ihre Zapfen haben eine kostbarere Zeichnung als

diejenigen anderer Bäume. Sie sind wie Angehörige eines edlen
Volkes mit einer in den Städten der Ebenen entwickelten Kultur,
das von Barbaren in unsere Berge zurückgedrängt wurde, wo es

seinen edlen Charakter vollständig bewahrt, sich aber eine harte
Schale zugelegt hat, um der Kälte und den Unwettern widerstehen

zu können. Dank ihrer angeborenen Intelligenz waren sie

fähig, sich dem harten Leben in dieser neuen Heimat anzupassen.
Der Masse aber hat sie sich nicht anpassen wollen, die Arve; sie

ist aristokratisch geblieben.

Auch hier wird die besonders edle Zeichnung der Zirbelzapfen
hervorgehoben, die Arve selbst als etruskisch-aristokratischer Baum
gefeiert, der von römischen Barbaren vertrieben, seinen individualistischen,

edlen Charakter in den Bergen bewahrt hat.

Das gemeinsame Arven-Bild vereint Andri Peer und Cla Biert
nicht nur auf der Ebene der literarischen Mythologie, wie dieses

Photo aus dem Jahre 1946 zeigt:

35





Dass sich die beiden von der Arve nicht nur als literarischem und

photographischem Motiv angetan zeigen, belegt die folgende Stelle

aus einem Brief von Andri Peer aus dem Jahre 1955, in dem er Cla Biert
dafür dankt, dass dieser ihm ein paar Arvenzweige nach Winterthur
geschickt hat. Es sei dies eine wunderbare Idee gewesen:

[...] dam fladar da port'aint tuot quel ajer da Tamangur cun quel-
las aguoglias verdas ed argentadas da dschember e «las puschas
lur» uschè püras in lur fuorma romanica culla simpla sabgiainta
decoraziun da las s-chaglias e quel grisch-blauaint valüdus da

plattamorta chi ais bei sco ün algord da settember, i han dat lur
savur a mia stüva da lavur e tavellan rumantsch là in lur avna
d'bruonz vi'l chantun. Eu n'ha adüna gnü gugent il dschember,

quist bös-ch extrem, quist cumbattunz chi nu sbraja mo chi patischa
cun nöblia ineffabla e chi vain vi e plü bei plü ch'el patischa. Arno
cadavers suna bels e da la vigur cur chi sun homens nu chat-

tain pleds per ils descriver, quists chandalers da l'azur, quists
giodens verds da prüvadentscha quists sacerdots [...] chi han ün
surrier musical, quists gegüns bavaders da glüm. Grazia, grazia34.

[...] mir alle diese Luft von Tamangur ins Haus zu wehen, mit diesen

grünen und silbernen Arvennadeln und «ihren Zirbelzapfen», die

so rein sind in ihrer romanischen Form mit der einfachen und
kundigen Zeichnung ihrer Schuppen und diesem schiefrigen, samtenen

Grau-Blau, das schön ist wie eine Erinnerung an den September,

sie haben ihren Duft in meiner Arbeitsstube verbreitet und sie

reden romanisch dort in ihrem Bronzekessel in der Ecke. Ich habe

die Arve immer geliebt, diesen extremen Baum, diesen Kämpfer,
der nicht schreit, sondern mit unaussprechlicher Noblesse leidet
und der immer schöner wird, je mehr er leidet. Noch als Leichen

sind sie schön und für die Kraft ihres Mannesalters finden wir
keine Worte, sie zu beschreiben, diese Leuchter des Blaus, diese

grünen Kammern der Heimeligkeit, diese Priester [...] mit ihrem
musikalischen Lächeln, diese nüchternen Lichttrinker. Danke,
danke.

37



Die wesentlichen Züge der Arven-Hymne aus Daman da chatscha,

der markante Anthropomorphismus, die Synästhesien, die Reihung
defmitorischer Appositionen, sind in diesem sechs Jahre älteren Brief
schon deutlich sichtbar. Die «Luft von Tamangur» kann sich darauf

beziehen, dass Cla Biert seine Zweige aus dem Arvenwald Tamangur
in der Val S-charl geholt hat und dies in seinem Begleitbrief auch

mitteilt. Wenn dies so ist, hätten wir hier eine reale Entsprechung

zur Szene des sieben Jahre später erschienenen Romans La müda-

da (1962), in der Tumasch seiner Geliebten Karin aus S-charl einige

Arvenzweige nach Dänemark schickt. Der Wald, in dem er sie

abgebrochen hat (cfr. Biert 1962:323), ist namentlich nicht bezeichnet,
doch führt Tumaschs Weg eindeutig nach Tamangur. Im Begleitbrief
erklärt er der jungen Dänin nicht nur, wie sie mit den Zirbelnüssen

verfahren muss, er legt auch ein Photo einer Arve bei und erläutert
ihr, was für ein besonderer Baum die Arve ist:

«Eu met pro qua eir amo üna fotografia dad ün dschember. Ün

vaira bös-ch, che! El crescha fich plan, sast. Quisü il temp ha otras
masüras. [...] Quai es ün bös-ch chi nu prodüa in prüma lingia
betschlas, dimpersè oduors». (Biert 1962:328)

«Ich lege auch ein Photo einer Arve bei! Ein gewaltiger Baum,

nicht? Er wächst sehr langsam, weisst Du. Hier oben hat die

Zeit andere Masse. [...] Das ist ein Baum, der nicht in erster Linie
Zirbelnüsse produziert, sondern Gerüche».

Der Arven-Kult der beiden Autoren hat aber nicht nur biographische
Entsprechungen, sondern auch literarische. Mit dem fragmentarischen

Zitat «las puschas lur», das in seiner italianisierenden Syntax
sehr auffällig ist, verweist Peer im eben zitierten Brief an Cla Biert auf

Peider Lansels Tamangur (1923). In dieser sprachkämpferischen
Naturelegie stellt der Dichter dar, wie der wunderbare Arvenwald durch
den rücksichtslosen Umgang des Menschen mit ihm immer mehr
dezimiert wurde und gegenwärtig, wenn kein Umdenken stattfindet,

vom Verschwinden bedroht ist.

38



Der Arvenwald ist ein Repräsentant der romanischen Sprache:

AI veider god, chi pac a pac gnit sdrüt

sumeglia zuond eir nos linguach prûvà (Lansel 1923, v. 25h)

Dem alten Wald, der Stück um Stück zerstört wurde,
gleichet sehr auch unsere heimelige Sprache.

Peers Bemerkung, dass die Arvenzweige, die ihm der Freund

geschickt hat, in seiner Arbeitsstube «romanisch reden», macht

die Arve in der Nachfolge Lansels einmal mehr zum romanischen

Sprachbaum, ihren Duft zum Äquivalenten der Konnotation und

Symbolik des Romanischen. Lansel fasst diese Werte im Adjektiv
«prûvà», «heimelig, geborgen», das er der Sprache zuschreibt. Peer

bezeichnet in seinem Brief von 1955 die Arven als «giodens verds
da prüvadentscha», «grüne Kammern der Heimeligkeit». Die inter-
textuell gestützte symbolische Verbindung des Sprachlichen mit dem

Vegetativen macht den Duft der Arve zum Mittler jener Atmosphäre,
die Andri Peer und Cla Biert in ihren Engadin-Texten einzufangen
und wiederzugeben versuchen35. So könnte man sich verleiten
lassen, die Attribute der Arven auf die Dichter und Erzähler anzuwenden,

die den literarischen Arven-Mythos am deutlichsten geprägt
haben. Die «Priester» scheinen zwar zur protestantischen Tradition
nicht zu passen, doch gehören Sakralisierung und mysteriöse Wandlung

zu den auffälligsten Zügen der mythologisch geprägten
Frühphase des literarischen Schaffens von Andri Peer und Cla Biert36.

Auch der «Lichttrinker» passt ausgezeichnet zum ästhetischen Licht-
und Sonnenkult der Engadin-Gedichte Andri Peers.

Dass diese Hypothese der Arve als Emblem-Baum nicht so

abwegig ist, zeigt ein kurzes Zitat aus einem Brief von Andri Peer, in dem

er den Freund Cla Biert mit einer Arve identifiziert. Der Brief datiert

vom 5. April 1955, Peer reagiert offensichtlich auf Bierts Ankündigung,
das Engadin in Richtung Chur verlassen zu wollen. Er habe ihn
immer beschworen, im Engadin zu bleiben: «Tü est adüna stat per mai

quel dschember chi nu prosperescha gio la Bassa e da'T verer uschè

39



ais forsa stat ün da quels tüerts ch'eu n'ha fat»37, «Du bist für mich
immer jene Arve gewesen, die im Unterland nicht gedeiht, und Dich so

zu sehen, gehört vielleicht zum Unrecht, das ich Dir angetan habe».

Die Arve, die im Unterland nicht wachsen kann, erinnert an die
berühmten Verse aus Giacun Hasper Muoths AI pievel romonsch von
1887: «Iis schiembers creschan speis glatschèrs / E seccan vi, plantai
els èrs», «Die Arven wachsen bei den Gletschern / Und verdorren,

wenn man sie in die Äcker verpflanzt» (Muoth 1887, v. 35h).

Zurück zu Daman da chatscha. Am Schluss der Arven-Hymne
wird die Ortsgebundenheit durch die Nennung der drei kanonischen
Momente Geburt, Wachstum und Tod hervorgehoben: «[...] chi ais

nat e creschü in quist lö [...] e chi moura sü qua». Auf den Baum

bezogen, ist diese Präzisierung allzu evident, auf seine beiden Attribute

«patrun» und «patriarc» bezogen, entspricht sie dem Topos des

«patrun» als freiem Bauer. Im berühmtesten Loblied auf ihn, in Gion

Antoni Huonders II pur suveran (1863-65), artikulieren die drei
Momente das Thema der Freiheit: «Gie libers sundel jeu naschius, /[...] E

libers sundel si carschius / E libers vi morir», «Ja frei bin ich geboren,

/ [...] Und frei bin ich aufgewachsen / Und frei will ich sterben» (v.

i7ff.). Der Bezug, wenn nicht zu diesem Text, so doch zu diesem

Topos wird auch durch die anschliessende Behauptung nahegelegt, die
Arve sei nicht nur immer älter und immer schöner, sondern auch

immer freier geworden: «vegl, vegl, veglischem, adüna plü bei, adüna

plü liber», «alt, alt, sehr alt, immer schöner, immer freier». Die Baum-

Mensch-Allegorie schliesst mit dem am Boden liegenden Stamm, «chi

sblachischa amo ons ed ons cun seis alb dad öss», «der noch jahrelang
ausbleicht mit seinem Knochenweiss» und der zum Schluss als «corp
bod incorruptibel da vegl patriarc», «fast unverweslicher
Patriarchenleib», angesprochen wird. Fast unverweslich scheint auch das

rhetorische Inventar dieser grossen Hymne auf die Arve38.

Inzwischen ist es Tag geworden, der Jäger ist weiter hinauf gestiegen,

der Wald ist jetzt so licht, dass er den Blick talabwärts wieder
freigibt. Was eine «Ahnung von Licht» (cfr. oben) war, ist jetzt voller
Farben, die wiederum in minutiösen Abstufungen und Determinationen

sprachlich gefasst werden:

40



[...] E uossa aise dal tuot daman, il tschêl, rösin daspö buna pez-
za, ais in flomma fin nan sur Guarda. Las panuoglias dal niivel
cotschen cler spettan sur la chadaina cha'l vent t'illas raschla.

Las muntognas da Scuol han la pizza d'or cun costinas battüdas a

man e piccals glüschaints [...]. Eir ils cumüns sun clers e las auas

sun tuornadas in lur verd-buttiglia, las vias brün cleras tras il verd

melnaint da la prada e'l brün-tschiculatta dais ers in part fingià
brachats. (Peer 1961:12)

Und jetzt ist es ganz Morgen geworden. Der Himmel, schon eine

Weile dunkelrosa, steht in Flammen bis über Guarda. Wolkenmahden

warten, dass der Wind sie zusammenschiebt. Die

Schulser Berge haben goldene Spitzen mit kleinen handgehämmerten

Rippen und glänzenden Zacken [...]. Auch die Dörfer sind

hell, und der Inn hat von neuem seine flaschengrüne Farbe

angenommen. Die Wege ziehen ockerfarben durch das Resedagrün
der Wiesen, und die braunen Tücher darin sind abgeerntete
Kornfelder. (Peer 1968:80)

Die gehäuften Abstufungen von Farbadjektiven lösen auch hier die

Assoziation mit einer möglichst präzisen Anleitung zur Farbgebung
eines Landschaftsgemäldes aus: «rösin», «cotschen cler», «verd-

buttiglia», «brün cleras», «verd melnaint», «brün-tschiculatta». Im
deutschen Text fällt die spezifische Bezeichnung «Resedagrün» auf

und die Tatsache, dass die «flaschengrüne Farbe» nicht mehr
unbestimmten «Wasserläufen», «auas», sondern realitätsnäher und
zugleich dem Topos entsprechend nur dem Inn zugesprochen wird.
Neben dem Malerischen ist das Skulpturale angesprochen, wie die

«costinas battüdas a man», die «handgehämmerten Rippen» der

Schulser Berge zeigen. Gegenüber poetischen Verfahren offen ist die

Beschreibung des Himmels: «Las panuoglias dal nüvel cotschen cler

spettan sur la chadaina cha'l vent t'illas raschla», «Wolkenmahden

warten, dass der Wind sie zusammenschiebt». Hier ist der Wind der

«Inspiration» im Spiel, aber auch die in sehr vielen Kontexten
auftauchende Analogie des Dichtens mit bäuerlichen Erntearbeiten,

41



besonders dem Heuen als einer alltäglichen Entsprechung des

poetischen «Florilegiums»39. Wie spezifisch der Bezug zur Poesie an
dieser Stelle ist, zeigt das folgende Zitat aus Defaisa, wo dasselbe Wort
«panuoglia», «Heumahd», für die Verse des Dichters gebraucht wird:
«Auch mein Vers ist eine Heumahd, / schwer zusammenzuhalten /
im Wind des / Missverständnisses und der / Missgunst»:

Eir meis vers es üna panuoglia,

greiv tgnair insembel

aint il vent da la
malincletta e da la

malvuglientscha40.

Die minutiöse Beobachtung und Beschreibung des Unterengadins im
Licht des Herbstmorgens endet mit der Frage des Ich-Erzählers, ob

er sich an diesem Tal je sattsehen könne. Die rhetorische Frage ist

zugleich eine implizite Beschwichtigung des Lesers, der die Emphase
dieser Landschaftshymne als von ihrem Gegenstand bestimmt

begreifen soll:

Pudarà eu mâ verer avuonda quista val ingiö ch'eu sun nat,

ingio chi han vivü tuot meis vegls? Na be algords chi'm vegnan
in rotschas dal temp d'ufïant, mo algords bler plü vegls, intrats in
mai ant co nascher. Quist viver dals vegls [...] cun lur [...] instinct
pel bel, plü der co per nus l'amulain. Tant cha nus ans sentin

pitschens, improvisats in congual cun quai ch'els biaivan. Fin
sü qua dod eu a rumurar il cumün. El trametta mess fin süls ots,

chatschaders e taglialainas, il bescher [...]. (1961:13)

Die Übersetzung dieses Segments fehlt im deutschen Text, die

folgende ist eine einfache Lesehilfe:

Werde ich mich je sattsehen können an diesem Tal, in dem ich
geboren bin, in dem alle meine Alten gelebt haben? Nicht nur aus

meiner Kinderzeit kommen mir haufenweise Erinnerungen, es

42



kommen auch viel ältere Erinnerungen, die vor meiner Geburt in
mich eingedrungen sind. Dieses Leben der Altenmit ihrem Instinkt
für das Schöne, klarer als für uns das Einmaleins. So dass wir uns
klein vorkommen, improvisiert, im Vergleich zu dem, was sie bauten.

Bis hier hinauf höre ich das Dorf rumoren. Es schickt seine Boten

in die Höhen hinauf, Jäger und Holzfäller, den Schafhirten [...]

Die mit dem Tal verbundenen Erinnerungen sind «viel älter» als

derjenige, der sich erinnert, und sie sind dann besonders intensiv, wenn
sich dieser mit geschärften Sinnen im Tal bewegt. Es geht also nicht
einfach um «Archetypen» Jungscher Prägung, es geht um die
naturalisierte Geschichte der Ahnen und ihres Tals. Diese Naturalisierung

erfolgt einerseits über die Genealogie, über das Blut, denn nur
so ist - von «Seelenwanderung» einmal abgesehen - zu verstehen,

dass diese Erinnerungen vor der Geburt in den Körper des sich

erinnernden Subjekts gekommen sind. Da sie andererseits von seiner

Anwesenheit im Engadin abhängen, die sie verstärkt oder überhaupt
weckt41, wird auch dem Tal selbst ein Gedächtnis zugesprochen, das

eine Vergangenheit bewahrt, die weit über die Kindheit des sich

erinnernden einzelnen Menschen zurückreicht. Wie das Tal sein

Wissen um die Vergangenheit dem Spätgeborenen mitteilt, ist hier

nur implizit fassbar: über seine Formen und Farben, über seine
Gerüche und Geräusche. Im lyrischen Kontext von Larschs vidvart l'En

werden diese als «Stimmen» angesprochen, von denen die Stimme
des Dichters abhängt (cfr. unten). Der den Alten zugesprochene «Instinkt

für das Schöne» im Bereich der Architektur ist keine Erfindung
des Erzählers, sondern ideologischer Konsens jener Volkskunde der

Nachkriegszeit, die Andri Peer zu seiner Dissertation über das alpine
Bauernhaus angeregt und begleitet hat.

Als er die Waldgrenze erreicht, hält sich der Erzähler des romanischen

Textes noch kurz mit vereinzelten Bäumen auf, die sich besonders

weit hinauf gewagt haben:

Sco schi füssan amo infermits aint illa luotta. Eu incleg cha Ta-

mangur ha savü inchantar a Peider Lansel. Nöglia plü nobel co

43



quist chomp da battaglia cun seis pêr champeistuns chi fan amo
frunt, e seis cadavers sblachits chi nu spüzzan [...] (1961:15)

Als wären sie im Kampf noch stärker geworden. Ich verstehe, dass

Tamangur Peider Lansel hat begeistern können. Nichts Edleres

als dieses Schlachtfeld mit seinen paar Vorkämpfern, die noch
Widerstand leisten, und seinen erblichenen Leichen, die nicht
stinken [...]

Dem deutschen Leser wird auch diese Stelle vorenthalten, die den

oben suggerierten Bezug zu Peider Lansels Tamangur im Nachhinein

bestätigt. Die Schlacht-Metaphorik dieses sprachkämpferischen Textes

ist hier aufgenommen und weiterentwickelt, die Vorstellung der
Gefallenen, «die nicht stinken», passt zum Pathos eines romanischen

Sprachkampfes, der, im Falle sich abzeichnender Aussichtslosigkeit,
einen «edlen Untergang» beansprucht42.

Der hier interessierende, auf die Landschaftsmythologie fokus-

sierte Teil der Jagderzählung schliesst mit einem Exkurs zu den

Flurnamen der Gemeinde Lavin, auch dies eine Stelle, die der romanischen

Leserschaft vorbehalten bleibt:

Gonda Cotschna, che bel nom! [...] Lavin ha insomma noms da

bellezza, am para, ilsplü bels d'Engiadina. Noms chi clingian bain,
cha tü nun invlüdast. Id ais bainschi eir bels sü per val. Val Tanter-

mozza, Barlas-ch, Griatschouls per exaimpel, e Iura da quels chi

sun sco tarablas invlüdadas: Cristolais, Fuorcla Surlej e Grevasal-

vas. Mo a Lavin bod tuots sun bels; pigliai Charnadüras, Prada-

fans, Val Zeznina, Lais da Macun, il Raus e Sauaidas, Plan Surücha

e Planturèn e Suorns e Saglias e Chant da l'Ogna, il Tartèr, Vadret
da las Maisas, las Funtanivas e Piz Fliana. Noms da bellezza, bod
ün per ün, cha a t'ils metter indavorouda as dschessa üna poesia.
(Peer 1961:15)

Gonda Cotschna, welch schöner Name! [...] Lavin hat überhaupt
wunderschöne Namen, scheint mir, die schönsten des Engadins.

44



Namen, die gut klingen, die du nicht vergisst. Zwar gibt es auch

talaufwärts schöne. Val Tantermozza, Barlas-ch, Griatschouls

zum Beispiel, und dann jene, die wie vergessene Sagen sind:

Cristolais, Fuorcla Surlej und Grevasalvas. In Lavin sind aber fast

alle schön; nehmt Charnadüras, Pradafans, Val Zeznina, Lais da

Macun, il Raus und Sauaidas, Plan Surücha und Planturèn und
Suorns und Saglias und Chant da l'Ogna, il Tartèr, Vadret da las

Maisas, las Funtanivas und Piz Fliana. Wunderschöne Namen,
fast jeder Einzelne, so dass ihre blosse Aneinanderreihung einem
fast wie ein Gedicht vorkommen könnte.

Der oben immer wieder angedeutete lyrische Charakter dieser Prosa

wird hier offen kommentiert und vorgeführt; die blosse Aufzählung
ergibt (fast?) ein Gedicht. Dass diese Vorführung auf einer
Aneinanderreihung realer Flurnamen basiert, hängt nicht nur mit ihrer
Lautung zusammen, über deren ästhetische Qualitäten sich auch streiten

liesse. Die sehr häufig verlorene semantische Transparenz von
Toponymen macht sie geheimnisvoll, der fehlende oder unzugängliche

semantische Inhalt verstärkt die Wahrnehmung ihrer Lautgestalt,

ihrer Form. Der kollektive Charakter ihrer Prägung, ihr Alter,
ihre vergessene Motivation rücken die Flurnamen in die Nähe von
«vergessenen Sagen». Die Landschaft muss nicht einmal im Sinne der

Naturpoesie angerufen werden, es reicht, sie einfach bei ihren
Namen zu rufen, diese allein sind schon fast Poesie. Dies verbürgt die
Landschaft als solche, aber auch der spezielle ästhetische Sinn der

von ihr geprägten toten Ahnen. Sie sprechen noch immer, aus den

Namen und aus der Landschaft.

2.2. Denke ich ans Engadin... (1968)

Im Auftrag der Jugendwoche verfasst Andri Peer einen Artikel mit
dem Titel Denke ich ans Engadin..., den die Zeitschrift im Jahr 1968

veröffentlicht43. Im März 1969 erscheint eine stark gekürzte, an einer
Stelle verunstaltete Fassung dieses Artikels in der Rubrik «Reise»

45



der deutschen Zeit, hier mit dem Titel Schmerz des Wiedersehens und
der Überschrift Andri Peer: Meine Landschaft - Das Engadin44. Zwei

Monate später, im Mai 196g, erscheint die Originalfassung mit
geringfügigen Veränderungen ein weiteres Mal, im St. Galler Tagblatt,
diesmal mit dem Titel Wiedersehen als Schmerz (Peer rg6gb). Dass

Andri Peer bei der dritten Veröffentlichung auf die Originalfassung
zurückgreift, muss, wenn nicht mit banalen Copyright-Fragen, damit

zusammenhängen, dass er die massiven redaktionellen Eingriffe der
Zeit-Redaktion nicht goutiert hat. Diese sind trotzdem von Interesse,

denn sie hängen nicht nur mit dem Layout und mit journalistischen
Stilidealen zusammen, sondern auch mit unterschiedlichen Vorstellungen

vom Modell-Leser und von der Vermittelbarkeit einer
Regionalkultur in einem sehr viel weiteren Kontext. Hier wird von der

ersten Version ausgegangen, der Zeit-Artikel wird aus den genannten
Gründen aber immer wieder zum Vergleich herangezogen45.

Denke ich ans Engadin... (1968)

[1] Wenn man liebt, kann man nicht kühl beschreiben, aufzählen,

abwägen; man lobt oder man schweigt. Liebenswürdig angefragt,
über das Engadin etwas zu schreiben, möchte ich am liebsten

schweigen oder, noch lieber hinaufgehen in diese Tage, wo die
Sonne weisse Krüge über die Schultern des April ausleert, wo sie

am Mittag quergestreift wie ein Tiger auf leisen Pfoten durch den

Wald schreitet, während im Dorf von der Schneeschmelze schon

die Traufen gurgeln und in den leeren Hotelhallen der

Nachsaison die Besen geistern, in den Gassen die Maurerkellen
klatschen. Dort beim schiefen Turm verschwindet mit Klagerufen ein
Schwärm Dohlen und sieht aus wie eine durcheinander geratene
Notenschrift.
[2] Zu jeder Jahreszeit liebe ich mein Tal. Ich liebe es so sehr, dass

ich manchmal die Hinreise um Tage aufschiebe, um den Schmerz

des Wiedersehens, des Wiederfindens tiefer zu machen. Ja, es

ist ein Schmerz, und nicht wie es in manchen oberflächlichen
Büchern heisst, die Freude des Wiedersehens. Ich spüre Heimweh

am meisten, wenn ich oben bin, bitter bei der Ankunft, schreck-

46



lieh bei der Abfahrt. Hier unten ist es ein Wissen eher als ein
Gefühl, dass ich dort oben, vielleicht nur dort oben, wirklich daheim

bin. Zwar nehme ich mich in acht, dieses berühmte hohe Tal, in
den schon vom Süden angehauchten Bergen, zu vergöttlichen;
denn es gibt gewiss noch andere schöne Gegenden auf der Welt.

Aber das Land, das man als Kind in sich aufgenommen hat, spielend

oder arbeitend, bleibt uns durch ein geheimes Zeichen tief
verbunden, vor allem wenn schon unsere Ahnen Jahrhunderte
dort lebten. Dazu kommt, so scheint es mir, dass im Engadin das

Schöne noch schöner ist als anderswo: die Oberengadiner Seen

norwegischer als die norwegischen Seen, die Bäume höher und
stolzer, die Dörfer schmucker, und die Gipfel der Bernina sind,

wenn man sie vom Piz Corvatsch oder von der lieben Fuorc-

la Surlej aus betrachtet, nicht nur eine Gebirgsgruppe, sondern

bilden eine Familie, eine Familie, die zusammenhält, was nicht
einmal alle Engadiner Familien tun.
[3] Das Tal ist gastlich; es erschreckt den Ankömmling nicht wie
manche tiefeingeschnittene Talkammern des Wallis oder des

Berner Oberlandes, wo hoch und weit über dir die Viertausender
die Köpfe zusammenstecken, dass du dir klein und nichtig
vorkommst wie ein Insekt. Hier sind die Berge freundlich nah; sie

machen sich nicht allzu hoch, denn das Tal hat sich zu ihnen
hinaufgehoben, das Dorf bleibt mit seinen Geräuschen in Hörweite der

Wälder, der Alpweiden, der steilen Grashalden, wo früh und spät

am Tag die Gemse traversiert. Ich liebe die Seen, wenn der Wind
mit spielenden Fingern silbrige Fächer darüber breitet, wenn sie,

etwa bei der Halbinsel Chastè, unter den Riesenkandelabern der

Arven opalen schillern, während die Dörfer weiss und still in der

Sonne dösen. Ich liebe die Gassen und Plätze mit den Häusern,

die einander die Hand geben und im Auge behalten, neugierig
und besorgt, wie es dem Nachbar geht. Der Brunnen plätschert
Tag und Nacht, schwatzt mit sich selber, begleitet das Gespräch
der Bauern und der Jäger auf dem Bänklein vor dem Hause, flicht
Spritzer und Triolen ins Gejohl der Dorfjungen, die mit Murmeln

spielen oder Fangis machen.

47



[4] Das Haus des Engadins, ob einfach oder herrschaftlich, ist

innen und aussen ein Kunstwerk, das langsam wuchs und das

unsere Geschichte und den ganzen Menschen widerspiegelt. An

Sgraffito-Rosetten, an Bändern, Sprüchen, an gemalten
Blumenmustern, an Nelkenständern, geschmiedeten Türklopfern und

Gittern lassen sich wie am gewölbten Sulèr (Hausflur), an getä-

ferten Stuben der künstlerische Sinn und die leutselige Art der

Engadiner ablesen. Sie sind ein Volk von Auswanderern, von

Passgängern und Säumern, von Soldaten und Pfarrern, von
Kaufleuten und Zuckerbäckern, heute von Hoteliers, Ingenieuren und
Künstlern. Aber sie waren immer auch ein Volk von Bauern, der
Erde und dem Wachsen verbunden: bescheidene Bergbauern,
stolze Viehzüchter, leidenschaftliche Jäger.

[5] Mein Tal ist so lang, so abwechslungsreich. Vergesst mir,
neben dem berühmteren, aber auch unruhiger gewordenen oberen

Tal, nicht das Unterengadin. Wart ihr schon auf dem Pass dal Fu-

orn, wo der Schweizerische Nationalpark fast mit einem Finger

am Mund die Autostrasse überquert; wart ihr schon in dieser

Trockenheit von Legföhren, Alpenrosenbüschen und Kalk, mit
den schönen Pfaden hinüber ins Val Cluozza, ins Val S-charl oder

ins Münstertal, das dem Engadin wie eine Schwester die Hand

gibt? Schlendert mit mir durch die Dörfer, die ihr altes Gesicht

bewahren durften: Guarda, Ardez, das unterste und das oberste

Scuol, das festliche Sent, das bescheidene Vna. Das Mustergültige

erhält beim Bündner immer noch eine persönliche Note. Kein

Haus, kein Dorf ist gleich wie das andere. Auch die Sprache, das

klingende Ladin, variiert von Dorf zu Dorf, von Segl bis Martina,

von Müstair bis Bergün: ein prächtiger Tummelplatz für Spassvö-

gel und Gelegenheitsdichter. Es gibt da auch die andern Dichter,

ihr wisst es: den Psalmensänger Champell aus der schweren Zeit

der Reformation, den Dichter Conradin de Flugi, Wegbahner des

touristischen Aufstiegs von St. Moritz, den ernsten Peider Lansel,

der den Rückgang des berühmten Arvenwalds von Tamangur den

Rätoromanen als warnendes Beispiel vor Augen hält, den Sänger

zur Laute und Volksdramatiker Men Rauch, von den heutigen

48



Dichtern gar nicht zu reden, die sich ihre Aufgabe als Künstler
des Wortes und als Deuter rätischen Lebens nicht leicht machen.

[6] Kommt herauf, lasst euch erzählen, wie die Unterengadiner ihr
Tal vor dreihundert Jahren von Baldiron zurückkauften, wie sie

ihre Dörfer wieder aufbauten nach den Einfällen Baldirons und
den schrecklichen Bränden im neunzehnten Jahrhundert. Wandert

hinein in die unendlichen Alpen von Sent und Ramosch, wo
ihr tagelang umherschweifen könnt, ohne einen Menschen
anzutreffen, ohne einen Laut zu hören, ausser dem Schrei des

Adlers, dem Pfiff des Murmeltiers. Labt euch an den Mineralquellen,
deren es so viele gibt, dass man sie nicht einmal alle kennt: der
berühmte Sauerbrunnen von St. Moritz, die wundertätigen Wasser

von Scuol und Tarasp, die schrecklich starke Quelle tief im Val

Sinestra. Geht hin und schaut selbst, sprecht mit den Leuten,

tretet auch in die Kirchen auf dem Hügel oben bei Zernez oder ins
Kirchlein bei der Strassenkehre von Lavin und schaut euch die
alten Fresken aus dem 15. Jahrhundert an, mit einem Gottvater,
der drei Gesichter hat und vier Augen.
[7] Nein, liebe Freunde, ich sehe schon, ich kann euch mein En-

gadin nicht beschreiben. Immer, komme ich über Albula, über
Flüela oder über Julier herein, so springt mich diese Luft wie ein
Raubtier an, und ich bin verwandelt: ich atme anders, ich spreche

anders, ich sehe anders, ich träume anders: denn in den ersten

Nächten schläft man schlecht - wegen der Aufregung, wegen
des Höhenwechsels. Man erwacht, schaut aus dem Fenster. Die
Nächte tropfen von Sternen, der Gletscher an den Hüften der Berge

schimmert wie ein Drache, der Inn rauscht und rauscht. Bis die
Sonne aufgeht dort unten über den Schulser Dolomiten. Der Himmel

bekennt nun Farbe; bald nimmt er einen einzigen Schritt von
einer Bergkette zur andern.

Der Text beginnt mit einer Captatio: der Autor dankt für den

Auftrag, würde von sich aus aber lieber schweigen, um sich nicht
aufzudrängen mit diesen Bemerkungen über sein Tal, die aus der Feder

eines «Liebenden» [1] zur Lobeshymne geraten müssen. Im zweiten

49



Absatz wird diese Figur aufgenommen; im Wissen um die Existenz

anderer schöner Gegenden will sich der Autor geflissentlich hüten,
«dieses berühmte hohe Tal zu vergöttlichen» [2]. Sollte ihm dies,
allen guten Vorsätzen zum Trotz, dennoch passieren, so liegt es am

«geheime[n] Zeichen», das uns mit den Orten unserer Kindheit
verbindet, und diese Verbindung ist umso stärker, «wenn schon unsere
Ahnen Jahrhunderte dort lebten» [2]. Es kann hier vorweggenommen
werden, dass dieses «geheime Zeichen», seine identifikatorische,
aber auch seine stigmatisierende Kraft, zu den wichtigen Themen

der Engadin-Lyrik Andri Peers gehört. Nach der Beteuerung, sich

mit Lob zurückzuhalten, lässt sich damit weiterfahren, und das tut
Andri Peer, so gut er kann, aber noch lange nicht so, wie das Enga-

din es verdiente. Dies suggeriert jedenfalls die Begründung der Figur
des bevorzugten Schweigens (Präterition), die am Ende des Artikels
nachgeliefert wird: «Ich sehe schon, ich kann euch mein Engadin
nicht beschreiben» [7]. Die Zeit-Redaktion hat alle drei Teile dieser

Beschwichtigungs-Figur ersatzlos gestrichen.
Noch auffälliger ist die Streichung einer weiteren Stelle, die ebenfalls

durch eine Captatio eingeleitet wird. Es handelt sich um den

literaturhistorischen Exkurs am Ende von Absatz [5]. Ironisch

beschwichtigend versichert Andri Peer seinen jungen Lesern, dass es

nur um eine kleine Auffrischung ihres Gedächtnisses gehe: «Es gibt
da auch die andern Dichter, Ihr wisst es [...]» [5]. Erwähnung verdienen

also nicht nur die eben erwähnten, mit der Vielfalt dialektaler
Formen spielenden «Spassvögel und Gelegenheitsdichter», sondern

auch Champell, der Psalmen-Übersetzer der Reformationszeit, ein
Dichter und Pionier des Tourismus in St. Moritz wie Conradin de

Flugi und der bekannteste Kämpfer für die Anerkennung des

Romanischen als vierte Landessprache der Schweiz, Peider Lansel (1863-

1943). Sein poetisches Werk hat Andri Peer in einer aufwändigen
Ausgabe im Jahre ig66 ediert. In einem Typoskript der französischen
Version des Artikels zeigt sich an einem weiteren Detail, das von Andri

Peer stammen muss, wie er sich bemüht, die romanische

Literaturgeschichte europäisch zu vernetzen: «[...] le trouvère Conradin de

Flugi, - l'oncle de Guillaume Apollinaire, fils naturel d'un Flugi»46. Die

50



wichtigsten Dichter der Aufzählung sind aber die letzten, die

Ungenannten, die so bedeutsam sind, dass von ihnen «gar nicht zu reden»

ist, die «Künstler des Wortes und [...] Deuter rätischen Lebens» [5].

Kein anderer zeitgenössischer romanischer Dichter hat diesen

Anspruch so deutlich und insistent angemeldet wie Andri Peer. Der

Vermittlungsversuch scheitert, auch wenn er das Bekannteste anbietet;
die Zeit-Redaktion streicht den ganzen Passus und verstärkt damit

jene sprachliche und kulturelle Barriere, die Peer in seinen kulturellen

Aktivitäten immer wieder entschlossen, manchmal spürbar
verzweifelt, zu überwinden versucht hat47.

Den als solchen gut erkennbaren literarhistorischen Exkurs in
Peers Reisebegleitung ins Engadin findet die Zeit-Redaktion
offensichtlich unattraktiv und streicht ihn, die ohne Deklaration
eingeschmuggelte poetische Ware dagegen lässt auch sie durch. Die
Redaktion der Jugendwoche ist grosszügiger, sie akzeptiert nicht nur
die kleine Lektion in romanischer Literaturgeschichte, sondern auch

stilistisch sehr markierte Passagen, die der jugendlichen Leserschaft

einiges zumuten. Der Artikel ist gespickt mit Sequenzen aus Peers

literarischem Werk, auch aus seiner Lyrik, aus der er übersetzt, pa-
raphrasiert und für die Zwecke des neuen Kontextes adaptiert. Am
auffälligsten zeigt sich dies am Bezug zu zwei Engadin-Gedichten
aus dem Band Suot I'insaina da l'archèr von 1960. In offensichtlicher

Abstimmung auf die Jahreszeit seiner Veröffentlichung, beschliesst

der Artikel den ersten Teil seiner Beschwichtigung [cfr. 1] mit einigen
Sequenzen aus Stagiun morta (Nachsaison)48. In der ersten Strophe
findet sich hier eine kühne Licht-Allegorie:

II sulai svöda crias d'albur

sur las givellas d'Avrigl. (v. 3!)

Die Sonne leert Krüge von Weiss

über die Schultern des April.

Diese auch für einen poetischen Text auffällige Figur wird im
Wesentlichen übernommen49, und so kann der Leser am Ende der

51



ersten Schweige-Floskel darüber staunen, was der Autor, statt zu

reden, lieber täte: «hinaufgehen in diese Tage, wo die Sonne weisse

Krüge über die Schultern des April ausleert, wo sie am Mittag
quergestreift wie ein Tiger auf leisen Pfoten durch den Wald schreitet,

während im Dorf von der Schneeschmelze schon die Traufen

gurgeln und in den leeren Hotelhallen der Nachsaison die Besen

geistern, in den Gassen die Maurerkellen klatschen» [1]. Auch das zweite
Rhema des Sonnen-Themas: «schreitet am Mittag quergestreift wie
ein Tiger auf leisen Pfoten durch den Wald» (ibid.), deutet auf eine

Übertragung aus einer andern Textsorte. Ein erster Referenztext ist

die Erzählung Fastens von 1961, aus der die Stelle fast wörtlich übersetzt

ist, wo es von der Sonne heisst, sie sei «passa tras il mezdi sco

ün tiger chod cun sias striblas cleras e s-chüras, luot-luottin [...]»

(ig6ia:i04), «wie ein brünstiger Tiger mit seinen hellen und dunklen
Streifen durch den Mittag gegangen, leise leise». Zugleich sind hier
die Anfangsverse der letzten Strophe von Stagiun morta abgewandelt:

«Mezdi passa speravia / sün pattas da luf tscharvèr», «Mittag
geht vorbei / auf Luchspfoten» (v. 22L). Auch die restlichen Themen

des ersten Absatzes, die Traufen, die leeren Hotelhallen mit den
geisternden Besen, die Maurerkellen, die Klagerufe der Dohlen, «wie
eine durcheinandergeratene Notenschrift», sind allesamt in Stagiun

morta50 schon vorhanden.
Ein weiterer Bezug zu einem Gedicht, diesmal zu Stad engiadi-

naisa,s' zeigt sich zunächst in Absatz [3] des Artikels, wo die ersten

Verse der letzten Strophe: «Lais planüras d'opal / Suot chandalers da

dschember» (v. 13L), «Seen Ebenen aus Opal / Unter Kandelabern von
Arven», realistisch verortet und paraphrastisch erläutert werden:
«Ich liebe die Seen, wenn der Wind mit spielenden Fingern silbrige

Fächer darüber breitet, wenn sie, etwa bei der Halbinsel Chastè,

unter den Riesenkandelabern der Arven opalen schillern, während
die Dörfer weiss und still in der Sonne dösen.» Als würde das

Gedicht vom Ende her aufgerollt nimmt der abschliessende Nebensatz:

«während die Dörfer weiss und still in der Sonne dösen» den Schluss

der vorletzten Strophe auf: «E l'alb strasönä dal cumün» (v. 12), «Und

das verschlafene Weiss des Dorfes».

52



Der Schluss des letzten Abschnitts [7] adaptiert die auffällige
Anfangsstrophe von Stad engiadinaisa und bestätigt damit die strukturelle

Umlagerung der poetischen Vorlage im feuilletonistischen

Hypertext:

Dis chi scruoschan da sulai
Nots chi sguottan da stailas

Muntognas unida vigur
Cun draguns da glatsch aint il flanc (v. iff.)

Tage, die von Sonne knistern
Nächte, die von Sternen tropfen.
Berge in geeinter Kraft,
Mit Eisdrachen an den Hüften.

Die Herauslösung des zweiten Verses und seine Umwandlung in
den lakonischen Aussagesatz «Die Nächte tropfen von Sternen» zeigt,
wie unbekümmert Andri Peer seine poetischen Texte plündert und
einzelne Fragmente wiederverwendet. Die Metapher der «Eisdrachen»

wird in einen Vergleich umgewandelt und damit in praesentia
erläutert: «der Gletscher [...] schimmert wie ein Drache» [7]. Dass die

damit verbundene Angabe des tertium comparationis im beiden
gemeinsamen Schimmern nicht ganz evident ist, zeigt die Variante der

französischen Fassung: «le glacier [...] frémit comme un dragon». So

lässt sich die Streichung des Drachens im Zeit-Artikel und die Ersetzung

der Figur durch ein lakonisches «Der Gletscher [...] schimmert»
vielleicht nachvollziehen.

Der Schluss bringt nochmals eine Überlagerung verschiedener

Vorlagen: «Der Inn rauscht und rauscht. Bis die Sonne aufgeht dort
unten über den Schulser Dolomiten. Der Himmel bekennt nun Farbe;

bald nimmt er einen einzigen Schritt von einer Bergkette zur
andern». Der letzte Satz, mit dem der Artikel schliesst, ist eine

Paraphrase der letzten beiden Verse von Stad engiadinaisa, die in der

Übersetzung des Dichters lauten: «Der Himmel macht nur einen

Schritt, / Blau, von Kette zu Kette» (v. 15!.). Der Sonnenaufgang über

53



den «Schulser Dolomiten» dagegen ist in der Erzählung Daman da

chatscha (1961, siehe oben) beschrieben: «E uossa aise dal tuot daman,

il tschêl, rösin daspö buna pezza [...] Las muntognas da Scuol han la

pizza d'or cun costinas battüdas a man e piccals glüschaints [...]»

(Peer 1961:12), «Und jetzt ist es ganz Morgen geworden. Der Himmel,
schon eine Weile dunkelrosa [...] Die Schulser Berge haben goldene

Spitzen mit kleinen handgehämmerten Rippen und glänzenden
Zacken [...]» (Peer ig68a:8o). Für das Rauschen des Inns dagegen wäre

es sinnlos, entsprechende Stellen aus früheren Texten aufzulisten, es

gibt zuviele davon.

Bezüge zu Daman da chatscha finden sich auch in Abschnitt [3],

wo die Behauptung, die Talsohle des Engadins sei den Bergen nah, da

sie sich «zu ihnen hinaufgehoben» habe, illustriert wird:

[3] [...] das Dorf bleibt mit seinen Geräuschen in Hörweite der

Wälder, der Alpweiden, der steilen Grashalden, wo früh und spät

am Tag die Gemse traversiert.

Der im Zeit-Artikel gestrichene Zusatz: «wo früh und spät am Tag die

Gemse traversiert», bringt den «Jägerblick»52 von Daman da chatscha

ins Spiel, wo eine Gämsjagd im Zentrum der Erzählung steht. Von

«Wild» ist aber auch in Stad engiadinaisa die Rede: «Sulvaschina sün

biais e clerais» (v. 8), «Auf Grashalden, in Lichtungen das Wild».
Zur Nähe zwischen Dorf und Berg heisst es in Daman da chatscha:

Fin sü qua dod eu a rumurar il cumün. El trametta mess fin süls

ots, chatschaders e taglialainas, il bescher [...] (1961:12h)

Bis hier hinauf höre ich das Dorf lärmen. Es schickt Boten bis in

die Höhen hinauf, Jäger und Holzfäller, den Schafhirten [...]

Dieses Detail ist insofern signifikant, als es zu einer motivischen
Reihe gehört, die am Beispiel des Engadins die besondere Nähe, ja

das Ineinanderfliessen von Natur, Zivilisation und Kultur suggeriert.
Diese Suggestion bezieht sich nicht einfach auf das, was heutzuta-

54



ge allgemein «Kulturlandschaft» genannt wird, sie reicht weit
darüber hinaus, sie umfasst die poetische Mythologie einer anthropo-
morphen Landschaft, die mit ihren «Stimmen», dem Rauschen von
Wind und Wasser, die Urgeschichte des Tals erzählt. Sie umfasst aber

auch die Vorstellung einer Landschaft, die sich in der Physiognomie
der Menschen, in der Gestalt ihrer Häuser und Dörfer spiegelt und
im Klang ihrer Sprache ein Echo findet. In unserem Artikel zeigt sich

diese Mythologie etwa in Absatz [2], wo hervorgehoben wird, die

Gipfel des Berninamassivs bildeten «nicht nur eine Gebirgsgruppe,
sondern eine Familie [...], eine Familie, die zusammenhält, was nicht
einmal alle Engadiner Familien tun». Entsprechend lesen wir weiter
unten von «den Häusern, die einander die Hand geben und im Auge
behalten, neugierig und besorgt, wie es dem Nachbarn gehe.» [3]. Im
unmittelbaren Anschluss daran wird die Analogie zwischen Natur
und Kultur am Motiv der Stimme des Wassers vorgeführt, am
Plätschern des Brunnens, das ein Reden ist und das Reden der Menschen

begleitet: «Der Brunnen plätschert Tag und Nacht, schwatzt mit sich

selber, begleitet das Gespräch der Bauern und der Jäger auf dem

Bänklein vor dem Haus.» [3]. Ein wichtiges Motiv ist dasjenige des

Engadiner-Hauses als kollektives Kunstwerk, das die Geschichte des

Tals und den Charakter seiner Bewohner «widerspiegelt»: «Das Haus

des Engadins [...] ist [...] ein Kunstwerk, das langsam wuchs und das

unsere Geschichte und den ganzen Menschen widerspiegelt.» [4].

Diese Vorstellung könnte, neben dem wissenschaftlichen Umfeld,
erklären helfen, warum der Romanist Andri Peer dem Engadiner-Haus
seine Dissertation gewidmet hat (Peer i960). Bezeichnenderweise

nennt der Artikel denn auch die von den Dorfbränden verschonten

Dörfer, die vor allem aus Engadiner-Häusern bestehen und die Andri
Peer während der Arbeit an seiner Dissertation aufgesucht hat, die

Dörfer, «[...] die ihr altes Gesicht bewahren durften: Guarda, Ardez,
das unterste und das oberste Scuol, das festliche Sent, das bescheidene

Vna.» [5b3. Wie sehr diese Behauptung auf selektive Wahrnehmung

zurückgeht, zeigt sich an der Notwendigkeit, im Falle des seit

dem 19. Jahrhundert auch von touristischen Grossbauten geprägten
Scuol, «das unterste und das oberste» herauszuheben. Diese Präzisie-

55



rung bildet den Anfang einer Reihe von Attributen, die an die Orts-

Epitetha der homerischen Epen erinnern: «das festliche Sent, das

bescheidene Vna». Wie leicht sich der architekturhistorische Diskurs

in seiner typisierenden und ästhetisierenden Tendenz in Analogie
zur klassischen Lyrik-Theorie und Poetologie lesen liesse, zeigt die
anschliessende Bemerkung: «Das Mustergültige erhält beim Bündner

immer noch eine eigene Note. Kein Haus, kein Dorf ist so wie das

andere.» [ß]54. Die Häuser und Dörfer Graubündens scheinen ein
verbreitetes poetisch-ästhetisches Ideal verwirklicht zu haben, die

Verbindung des Mustergültigen mit dem unverwechselbar Persönlichen.

Ein spezieller Fall einer Landschaft zwischen Natur und Kultur
ist der hier nur kurz angesprochene Schweizerische Nationalpark:
«Wart ihr schon auf dem Pass dal Fuorn, wo der Schweizerische

Nationalpark fast mit einem Finger am Mund die Autostrasse

überquert: wart ihr schon in dieser Trockenheit von Legföhren,
Alpenrosenbüschen und Kalk [...]» [5]. Dieses Reservoir unberührter Wildnis
hat Peer in einem früheren Text mit dem Titel L'Engiadinais e'l Parc

naziunal (1957b) als «üert alpin sainza congual», «unvergleichlichen
alpinen Garten», gepriesen, mit dunklen Tälern, in denen eine «at-

mosfera saduolla, tropica, bod preistorica» (iQ57b:i7) herrsche, eine

«satte, tropische, fast prähistorische Atmosphäre». Das Lob des

Nationalparks beginnt erstaunlicherweise mit der Hervorhebung
der Magie des doch eher bürokratisch spröden Namens: «che pled
magic, che nom misterius, che s-chazi da finas oduors, da cuvaidas

scumandadas, schi Parc naziunal, marella da nossa increschantü-

na» (19570:15), «welch magisches Wort, welch geheimnisvoller Name,

welch ein Schatz an feinen Gerüchen, an verbotenen Lüsten, ja
Nationalpark, Brennglas unseres Heimwehs». Zu dieser ins Innere und
ins Sprachliche versetzten und so verklärten Landschaft passt, dass

sie die Autostrasse des Ofenpasses «mit einem Finger am Mund» [5]

überquert. So ist man versucht, den Nationalpark zum Emblem der
archaisierenden und mythologisierenden Seite der Engadin-Dichtung
Andri Peers zu machen, die gerne vom natürlichen Duft und dem

prähistorischen Zauber des Tals spricht und sich beim Überqueren
der Autostrasse einen Finger an den Mund legt55. Emphatische Defi-

56





nitionen des Nationalparks: «Terra eletta per mantgnair, per annöblir
vita alpina» (19570:15), «Landstrich, dazu auserwählt, alpines Leben

zu bewahren, zu veredeln», verlocken dazu, sie auf Peers Dichtung
zu übertragen und diese Hypothese weiterzuverfolgen.

Unberührte Wildnis ist im Engadin aber nicht nur im Nationalpark

zu finden, wie ein anderer Absatz des Artikels bestätigt:

Wandert hinein in die unendlichen Alpen von Sent und Ramosch,

wo ihr tagelang umherschweifen könnt, ohne einen Menschen

anzutreffen, ohne einen Laut zu hören, ausser dem Schrei des

Adlers, dem Pfiff des Murmeltiers. [6]

Die Hypothese, das objektive Korrelat von Peers poetischem Engadin
sei eher ein Reservat als eine von Menschen mitgeprägte Gegend des

20. Jahrhunderts, trifft nur auf die naturlyrischen Hymnen zu, nicht
auf die anti-idyllische lyrische Gegenrede, die es bei Andri Peer auch

gibt und die auch konfliktuelle historische Themen einbezieht (dazu

unten 5.-6.).

Im zitierten Text aus dem Jahre 1957 ist vom Nationalpark als «ma-

rella da nossa increschantüna», «Brennglas unseres Heimwehs», die

Rede. Der Zeit-Artikel setzt sich schon im Titel mit diesem zentralen

Motiv und wichtigsten Ordnungswort der sehr häufig von Emigranten

verfassten traditionellen Heimwehlyrik auseinander. «Schmerz

des Wiedersehens» ist eine sehr prägnante Abwehrformel, die ein
Emblem der Heimwehlyrik zerstört, die als Moment der Freude, des

Heils und der Heilung gefeierte Rückkehr. Dass das Wiedersehen mit
dem geliebten Tal einen Schmerz bedeuten soll, ist für diese Tradition

völlig absurd, und wird in unserem Artikel entsprechend explizit als

authentische Erfahrung hervorgehoben, die den oberflächlichen

Stereotypen widerspricht: «Ja, es ist ein Schmerz, und nicht wie es in
manchen oberflächlichen Büchern heisst, die Freude des Wiedersehens.»

[2]. Die Einbettung dieser Behauptung in einen hedonistisch

argumentierenden Kontext führt zu einem seltsamen Paradox: «[...]

ich liebe es so sehr, dass ich manchmal die Hinreise um Tage

aufschiebe, um den Schmerz des Wiedersehens, des Wiederfindens

58



«... wo der Schweizerische Nationalpark fast mit einem Finger am Mund die Autostrasse

überquert...»

59



tiefer zu machen.» [2]. Dieses Hinauszögern zwecks Vertiefung des

Schmerzes mag man psychologisierend auf masochistische Tendenzen

zurückführen, poetologisch gelesen, wird hier die ambivalente

Verdichtung von Lust und Schmerz der klassischen Liebeslyrik gegen
den einfachen Topos der Heimwehlyrik gesetzt, der den Schmerz

des Abschieds mit der Freude des Wiedersehens kontrastiert. Das

damit nicht zu vereinbarende, in der Heimat empfundene Heimweh:
«Ich spüre Heimweh am meisten, wenn ich oben bin, bitter bei der

Ankunft und schrecklich bei der Abfahrt [...]» [2], behält die

traditionsreiche Stilisierung des Engadins als «Heimwehgegend»
grundsätzlich bei, das «Heimweh» aber wird dabei zur Chiffre einer unstillbaren

Sehnsucht, zu einer alpinen Variante der Saudade56. Als seine

künstlerische Entsprechung bietet sich die dérive oder die «grenzenlose

Semiose» des poetischen Textes an; durch sie wird der Ort eines

solchen Heimwehs gerade jenseits des Topos zum «poetischen Ort»57.

Neben dieser allgemeinen Umdeutung und Ausweitung findet
sich in Peers Lyrik noch eine andere Form der Destabilisierung der

Heimweh-Topik. Diese hängt mit dem historisch-sozialen Klima

zusammen, mit den Schuldgefühlen des zum «Verräter» gestempelten

Emigranten, dem die Heimkehr unliebsame Begegnungen und peinliche

Fragen beschert58.

In seinem zweiten Abschnitt rettet sich Peers Engadin-Artikel,
der sonst ein sehr kompaktes Inventar von Stereotypen ausbreitet,

vor dem Verdacht der Idyllisierung und Verklärung. Mit der
einleitenden Bemerkung: «Zu jeder Jahreszeit liebe ich mein Tal [...]» [2],

distanziert er sich vom selektiven Touristen-Blick und verweist
implizit auch auf Gedichte, die sich nach Ort und Jahreszeit nicht für
Postkarten eignen, wie das in den ersten Absatz eingearbeitete Sta-

giun morta. Ob das bereits zitierte Versprechen, sich davor in Acht

zu nehmen, «dieses berühmte hohe Tal [...] nicht zu vergöttlichen»,

vom Artikel eingelöst wird, bleibt fraglich. Die Ausführungen zum
«Schmerz des Wiedersehens» dagegen versprechen in ihrer
Ambivalenz und paradoxalen Offenheit poetische Texte, die Stereotype
nicht nur verwenden, sondern unterlaufen, verlagern und eine

vielschichtige «poetische Landschaft» entwerfen.

60


	Zwei poetische Prosatexte

