Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer
Autor: Riatsch, Cla

Kapitel: 2: Zwei poetische Prosatexte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2.

Zwei poetische
Prosatexte




2.1. Daman da chatscha / Jagdmorgen (1961)*®

Der Jagdmorgen beginnt mitten in der Nacht, vor einem Stubenbuffet
mit offenen Schubladen:

In ina stiiva chi savura da dschember e da not, ils roms pli gronds
co'l tavlia ed eu chi svutr sainza 6gls aint ils scrignous. Eu nu sa
che ch’eu tscherch; piir cur ch'eu chat savaraja. I sa da chavor-
gia e d’istorgia in stiiva, fouras da Baldirun suosdan daspera.
LEn gnanca nu dod eu. Ils scrignous sun chafuols e meis mans
da tschendra sfuondran tras chanels da lana grischa, s-chainas e
cullas da far stinv, biisclas cun biittels da perlamutta, bindels e
farischels — lura alch gelg, cilindric, chi fa trar greiv il fla, patro-
nas — patronas, e piir uossa, immez il sommi am saglia adimmaint
quai ch’eu laiva. (1961:7)

Eine Stube, die nach Arvenholz duftet. Ich wiihle in den Schubla-
den. Ich weiss nicht, was ich suche. Die Schubladen sind tief, und
meine Hénde bohren sich den Weg durch Knduel grauer Wolle,
Stricknadeln und Strumpfkugeln, Schachtelchen mit Perlmut-
terknopfen, Bandern und Tressen — dann etwas Kaltes, Zylindri-
sches: Patronen, Patronen, und erst jetzt, mitten im Traum, fallt
mir ein, was ich wollte. (1968a:74)

Der Anfang scheint das volks- und heimatliterarisch besetzte
Jagd-Thema mit dem Duft der Arvenstube traditionsgerecht aufzu-
nehmen, um dann aber sofort mit der Figur des Dufts «nach Arve
und Nacht» Gegensteuer zu geben. Der «Duft nach Nacht» (Synas-
thesie) nimmt weitere Figuren wie den «blauen Duft der Heidel-
beeren» und den Vergleich des Dufts der Arven mit einem «tiefen,
ausgehaltenen Tuba-Ton» (dazu unten) vorweg. Das Duft-Motiv wird
im iibernichsten Satz aufgenommen, auch hier mit einer Uberra-
schung: die Stube, die «nach Schlucht und nach Geschichte» riecht.
Im romanischen Text sind die beiden Duftquellen durch Reimwérter
verbunden: «I sa da chavorgia e d’istorgia». Das Wiihlen in den

26



dunklen Schubladen erhalt damit einen Rahmen, der sehr deutlich
an Figuren aus Peers Lyrik erinnert. Die Bemerkung: «Eu nu sa che
ch'eu tscherch; piir cur ch'eu chat savaraja», «Ich weiss nicht, was
ich suche; erst wenn ich’s finde, werde ich’s wissen», bringt einen in
Versuchung, die Szene als Allegorie des literarischen Schreibens zu
lesen. Dass sie zum Schluss als Traumszene prasentiert wird, kommt
dieser Leseart entgegen, denn die Analogien zwischen Poesie und
Traum sind in Peers Poetik vielfach thematisiert und in seiner Ly-
rik deutlich sichtbar®. Dass mit «Handen aus Asche» gewiihlt wird,
passt ebenfalls schlecht zu einer prosaisch realistischen Szene und
animiert zu weiterfiihrender Interpretation. Erst mit dem typisch
realistischen Ramsch-Inventar wird man die Versuche allegorischer
Deutung fallenlassen. Die rhetorische Elaboration bleibt aber beste-
hen, wie die auffallige Retardatio zeigt, die das Gesuchte, die Patro-
nen, an den Schluss nimmt: «lura alch gelg, cilindric, chi fa trar greiv
il fla, patronas — patronas», «dann etwas Gelbes, Zylindrisches, das
einen schwer atmen lasst, Patronen — Patronen». Von den Patronen
aus liessen sich Verbindungen zum lyrischen Pfeil-Motiv herstellen,
zum «treffenden Wort», wenn nicht sogar zu den Explosions-Visio-
nen expressionistischer Poetik. Die Schlussbemerkung: «[...] plir uos-
sa,immezil sémmiam saglia adimmaint quai ch’eu laiva», «erst jetzt,
mitten im Traum fallt mir ein, was ich wollte» passt jedenfalls zur
eben gemachten Erfahrung des Lesenden, der unvermittelt in eine
Traumerzahlung geworfen, «erst jetzt» merkt, dass es um die vom Ti-
tel angekiindigte Jagd geht.

Nach der Szene mit der Mutter, die mitten in der Nacht aufsteht,
um dem verschlafenen Jager das Friihstiick zu machen und ihn mit
den notigen Ratschldgen einzudecken, verldsst der Ich-Erzéahler das
Haus, blickt dann aber nochmals zuriick:

Ella s’ha vouta ed ha lascha {in zich avert la porta d’cha. Cur ch’eu
sun iin tocamunt cucc’la oura amo tina jada. Fin cha tii nun est our
d’cumdiin, estcun iin pé amoin chasa. Il cumiin ais quiet sco in god.
Las chasas, orbas sco talpas, stan a gramiisch. [...] Noglia nu fe-
tscha plii gugent co dad ir amunt la daman a bun'ura.Quel frais-ch

27



chi vain sii da la val cun sia tratschoula da rumuors [...]. Gio’n Val
Suot aise amo s-chiirin, sco in vaider tuorsch, e Guarda tschima
da quai grisch-tschendra nan da sia spuonda, mo las muntognas
da Scuol disegnan fingia lur reisgia cul rispli grond siil tschél chi
tira uossa dal grisch siin résa. Las paraids dal Pisoc e Lischana
blauaintas, €'ls gods d’'iin s-chiir tanter briin e plattamorta, iina
glim absainta pliichontsch co iina culur. Pliinaval, vers Austria,
aise vieplii cler, {in leiv schloppindz da gliim. (1961:9f.)

Sie hat sich umgewandt, aber die Haustiir bleibt einen Spalt breit
often. Kaum bin ich ein Stiick weit hinaufgegangen, schaut sie
nochmals hinaus. Solange du das Dorf nicht verlassen hast, bist
du immer noch mit einem Fuss im Haus. Das Dorf ist still wie ein
Wald, die Hauser driicken sich aneinander, blind wie Maulwiirfe.
[...] Nichts tue ich lieber, als am frithen Morgen bergwirts zu
gehen. Diese Frische vom Tal herauf mit seinem Zopf von Ge-
rdauschen [...] Im untern Tal ist es noch ganz dammerig, wie ein
tritbes Glas, und das Dorf Guarda glimmt aschweiss von seiner
Terrasse heriiber. Aber die Schulser Berge zeichnen schon ihre
madachtige Sdge mit dem grossen Stift an den Himmel, dessen Grau
nun rosig zu leuchten beginnt. Die Wande des Pisoc und des Li-
schana schimmern blaulich, und die Walder sind dunkelfarben,
zwischen braun und schiefergrau. Eine Ahnung von Lichteherals
eine Farbe. Weiter unten, gegen Osterreich, wird es immer heller.
Ein leises Knistern von Licht. (1968a:76f.)

Der Mann, der zur Jagd aufbricht und die Frau, die ihm nachblickt,
bilden eine Szene, die an Typisierungen des Prahistorischen erinnert.
Die dem sich entfernenden Sohn nachblickende Mutter ist aber auch
in der Abschieds-Szene der Emigrationserzahlung und der Heimweh-
lyrik vielfach zu finden. Das Dorf gehort noch halb zum Haus und
ist «ruhig wie ein Wald». Zwischen dem familidren Innenraum, dem
sozialen Raum der Dorfgemeinschaft und dem Wald als ihrer natiir-
lichen Entsprechung gibt es keinen Gegensatz, keine Zasur, es gibt nur
explizite oder figlirliche Analogien. Dies deutet auf das Motivder zur

28



Natur passenden, weil durch sie bestimmten Zivilisation des Bergtals.
Die Naturalisierung des Zivilisatorischen findet ihren Abschluss
im zoomorphen Vergleich der Hauser, die sich «orbas sco talpas»,
«blind wie Maulwiirfe», eng aneinander gedriickt zusammenkauern.

Als wiirde das Bekenntnis, nichts lieber zu machen als morgens
bergwarts zu gehen, nach einer Erlduterung verlangen, miindet es in
eine grosse, hymnische Landschaftbeschreibung, die den narrativen
und sprachlichen Duktus der traditionellen Jagd-Erzahlung auf-
bricht, um typischen Ziigen von Peers poetischer Landschaft Platz
zu machen. Die Farben der beginnenden Dammerung werden mit
einer genauen Adjektivierung und speziellen Vergleichen einge-
fangen: «sco iin vaider tuorsch», «wie ein triibes Glas», «da quai
grisch-tschendran, «irgendwie aschgraun, «tira dal grisch siil résa»,
«wechselt vom Grau ins Rosarote», «iin s-chiir tanter briin e platta-
morta», «ein Dunkel, zwischen braun und schieferfarben». In dieser
Haufung und Prézision hort sich das an wie eine minutiose Anwei-
sung zur Farbgebung eines Gemaldes. Im folgenden wird denn auch
gezeichnet, und zwar nicht nur, wie von traditioneller Landschafts-
malerei gefordert, «nach der Natur», sondern es zeichnet die Natur
gleich selber: «las muntognas da Scuol disegnan fingia lur reisgia
cul rispli grond siil tschély, «die Schulser Berge zeichnen schon ihre
Sage mit dem grossen Stift an den Himmel». Zum Farb-Motiv gehort
das Licht-Motiv, das ex-negativo zur genaueren Bestimmung der
Farbe des dunklen Waldes herangezogen wird: «iina gliim absainta
pliichéntsch co tina culur», «ein abwesendes Licht eher als eine
Farbe». Anwesend ist das Licht in zwei Beziigen zum Feuer seiner
Quelle, der Sonne: «Guarda tschiman, «Guarda glimmt» und «iin leiv
schloppinéz da gliim», «ein leises Knistern von Licht».

Noch bevor es ganz hell wird, beginnt sich der Wald zu lichten
und die Erzahlung setzt zu einer Lobeshymne auf die Arve an. Auch
sie beginnt mit mit den Diiften:

Isavura da glinaiver, da chaclanas leivra e da grusaidas, cur ch’eu

zap slillas manzinas, quella savur ascha chi pizcha aint il nas,
masdada cun quella dal bruoch e cun quell'odur blaua, vinusa

29



30

dals uzuns. Mo sur tuot oura amo plii ferma, sco {in tun da tiiba
profuond e tendii, l'odur dal dschember. Dal dschember chi’d ais
patrun quast, il dschember chi sponda sia glim verda da chan-
daler a chandaler, il dschember chi crescha plan e sco ch'el voul
ed ingio ch’el voul, il dschember chi’s stordscha e chi’s splaj'e’s
sclavezza suot la sajetta e chatscha nouvas tschimas e fabricha
paziaint sias nuschpignas bellas e clausas sco pitschnas sculp-
turas da plattamorta o surtrattas da chiiromin grisch blauaint,
il dschember cun sias ragischs lungas e nuadas chi branclan la
muntogna e cuccan tras las aguoglias mortas €'l miis-chel siit
sco bratschuns chi noudan aint il chodin da la terra, ils dschem-
bers, minchiin sai svess, da na cunfuonder: quist dschember qua,
quel dschember 13, chi ais nat e creschii in quist 16, intant cha’ls
utschels sun gniits e passats ed oters utschels sun gniits ed oters
tschiervis passats e ch’el ais gnii vegl, vegl, veglischem, adiina plii
bel, adiina plii liber, cha ti il guardast o bricha — e chi moura sii
qua Uin di, s-charpa d’iina tschattada da {6 e terra dal favuogn, cul
truonch fingia vod da vegldiina e chi sblachischa amo ons ed ons
cun seis alb dad 0ss e sia romma muotta, pruncals e cornas siil
corp bod incorruptibel da vegl patriarc. (1961:11f.)

Es riecht nach Wacholder und Fuchslosung, nach Alpenrosen, je-
desmal, wenn ich auf die Zweige trete; jener bittere Geruch, der
in der Nase beisst, vermischt mit dem Heidegeruch und jenem
blauen weinigen Duft der Heidelbeere. Aber iiber allem starker,
tiefer, wie ein Alphornton, der Duft der Arve, der Arve, die Herrin
hier oben. Die Arve, die ihr griines Licht von Leuchter zu Leuchter
ausgiesst, die Arve, die langsam wachst und wie sie will und wo
sie will, die Arve, die sich windet und biegt und unter dem Blitz
zersplittert und neue Wipfel emportreibt und geduldig an ihren
Zirbelniissen baut, die schon und prall sind wie kleine Skulptu-
ren aus Schiefer, die Arve mit ihren langen knotigen Wurzeln, die
sich am Berg festklammern und durch die toten Nadeln und das
trockene, diirre Moos emportauchen wie Riesenarme, welche im
Schoss der Erde schwimmen. Die Arve, jede sich selbst, unver-



wechselbar: diese Arve da, jene Arve dort, geboren und gewach-
sen auf diesem Platz, wahrend die Vogel gekommen und fortge-
zogen sind und andere Vigel gekommen und wieder gegangen.
Und sie ist alt geworden, uralt, immer schoner, immer freier, ob du
sie anschaust oder nicht, eines Tages stirbt sie hier oben, zerrissen
von einer Feuerpranke, zu Boden geworfen vom Féhn, mit dem
vom Alter schon hohlen Stamm, der noch Jahre und Jahre rein
erbleicht mit seiner Knochenweisse, mit seinen stumpfen Asten,
Buckeln und Hornern auf dem fast unverweslichen Patriarchen-
leib. (Peer 1968a:79f.)

Die Aufzédhlung der sich mischenden Diifte als Elemente eines at-
mospharischen Raums ist rhetorisch gegliedert: drei getrennte, drei
sich vermengende Diifte. Der Duft «da giinaiver, da chaclanas leivra
e da grusaidas», «nach Wacholder, Hasenlosung3® und Alpenrosen»
vermischt sich mit demjenigen des «bruoch», des «Heidekrauts» und
der «odur blaua, vinusa dals uzuns», dem «blauen, weinartigen Ge-
ruch der Heidelbeere». Die Synésthesie des «blauen Geruchs» (iiber
die Metonymie: von den blauen Beeren zum «blauen Geruchn») berei-
tet die nachste vor, die den Geruch der Arve durch einen Vergleich
horbar macht: «sco in tun da tiiba, profuond e tendi, l'odur dal
dschember», «wie ein tiefer, ausgehaltener Alphornton, der Geruch
der Arve». In einer Retardatio nach rechts verschoben, kommt zum
Schluss das Thema-Wort, das die Geruchsquelle bezeichnet: «dal
dschember». Am Anfang des nachsten Satzes wieder aufgenommen
(Anadiplose) bildet es den Anfang einer langen Reihung (Anapher):
finf Mal «il dschember», einmal «ils dschembers», zum Schluss
«quist dschember qua», «quist dschember la». Das Leben dieser letzt-
genannten Arve wird von drei Relativsatzen illustriert, die ihrerseits
weitere Nebensdtze beinhalten; ein lange hinausgezogerter Ab-
schluss einer sehr langen Konstruktion, die den Vergleich des star-
ken Arvendufts mit dem «ausgehaltenen Alphornton» syntaktisch
nachvollzieht. Diese Form deutlicher Ikonizitat und die klare Seg-
mentierung durch die Anapher sind Elemente eines poéme en pro-
se. Ein Blick auf andere Figuren bestatigt die Offenheit dieser Prosa

31



2

«... die Arve mit ihren langen knotigen Wurzeln ..

32



«... auf dem fast unverweslichen Patriarchenleib ...»

33



gegeniiber Verfahren, die wir eher fiir Peers Lyrik als typisch anse-
hen. Eine emblematische Farbe dieser Lyrik, das Griin*, findet sich
hier in der Synésthesie des «griinen Lichts», die den vorausgehen-
den «blauen Geruch» aufnimmt. Dieses «griine Licht» verspriithen
die Arven «da chandaler a chandaler», «von Leuchter zu Leuchtery,
ein Wort, das, als lexikalisierte Metapher, nur in der Bedeutung von
«Seitenstammchen» belegt ist. Als metaphorische Neupragung ver-
wendet, bleibt der «Leuchter», wie im Gedicht Stad engiadinaisa?®?, als
Bildspender prasent, die Arve erscheint damit als Artefakt der Natur.
Aufgenommen wird diese Vorstellung durch die Bezeichnung der
«Zirbelniisse» (gemeint sind die Zirbelzapfen) als «pitschnas sculp-
turas da plattamorta», als «kleine Schieferskulpturen». Zirbelzapfen
sind ein in populdrer Malerei und Schnitzkunst sehr verbreitetes
Motiv. Die Arve liefert nicht nur das Motiv und den Werkstoff, sie
wird hier selber zum Bildhauer, zum Patron dieser Tradition, zum
Meister, der «geduldig an seinen Zirbelniissen baut», «fabricha paz-
chaint sias nuschpignas.

Das erste Attribut, das diese Hymne der Arve zuspricht, ist
«patrun», das letzte «patriarc». Die Position am Anfang und am Ende
der langen Sequenz, die lautliche, etymologische und semantische
Verwandtschaft von «patrun» und «patriarch» heben die beiden Pra-
dikate rhetorisch hervor. Gleichzeitig stilisieren die anthropomor phe
Figuration der Rollen und ihre Verbindung zu «patria», die Arve zum
mythischen Baum, zur archaischen Autoritat der «Gesellschaft» der
Pflanzen und der Menschen. Ein weiterer anthropomorpher Zug®
findet sich in der Beschreibung der Wurzeln, «chi branclan la munto-
gna e cuccan tras las aguoglias mortas e'l miis-chel siit sco bratschuns
chinoudan aintil chodin da la terra, «die sich am Berg festklammern
und durch die toten Nadeln und das trockene, diirre Moos emportau-
chen wie Riesenarme, welche im Schoss der Erde schwimmen». Nach
fiinfmaligem «il dschember» wechselt die Aufzdhlung zum Plural «ils
dschembers», und suggeriert damit, dass nicht der Typus existiert,
sondern nur einzelne, eigenstandige Exemplare: «minchiin sai svess,
da na cunfuonder: quist dschember qua, quel dschember 13, chi ais
nat e creschil in quist 16», «jede sich selbst, unverwechselbar: diese

34



Arve da, jene Arve dort, geboren und gewachsen auf diesem Platz».
Hier ergibt sich eine Uiberdeutliche Parallele zum Arven-Mythos des
Zeitgenossen und Freundes Cla Biert, der in seinem ein Jahr spéter er-
schienenen Roman La miidada (1962) die Arven mit einem edlen Volk
vergleicht, das in die Alpen zuriickgedréangt wurde:

Lur aguoglias sun lungas e lommas, lur lain finezzas es dir be
dadouravia, e lur betschlas han iin disegn plii prezius e manii co
las puschas dad oters bos-chs. I sun sco persnavels d'iin pével da
noblia, cun cultura sviluppada in citads da las planiiras e sbandits
da barbars sii in nossas muntognas, ingio cha tuot lur noblia es
restada, mo ha tut intuorn sai iina crousla diira per resister a fraid
e strasoras; stats buns da sadattar, cun lur intelligenza innada, a
la vita diira in quista patria nouva. Mo a la massa nun ha’'l vuglii
sadattar, il dschember; el es resta aristocrat. (Biert 1962:322f.).

[hre Nadeln sind lang und weich, ihr dusserst feines Holz ist nur
aussen hart, und ihre Zapfen haben eine kostbarere Zeichnung als
diejenigen anderer Baume. Sie sind wie Angehorige eines edlen
Volkes mit einer in den Stadten der Ebenen entwickelten Kultur,
das von Barbaren in unsere Berge zuriickgedrdangt wurde, wo es
seinen edlen Charakter vollstandig bewahrt, sich aber eine harte
Schale zugelegt hat, um der Kalte und den Unwettern widerste-
hen zu kénnen. Dank ihrer angeborenen Intelligenz waren sie fa-
hig, sich dem harten Leben in dieser neuen Heimat anzupassen.
Der Masse aber hat sie sich nicht anpassen wollen, die Arve; sie
ist aristokratisch geblieben.

Auch hier wird die besonders edle Zeichnung der Zirbelzapfen her-
vorgehoben, die Arve selbst als etruskisch-aristokratischer Baum ge-
feiert, der von romischen Barbaren vertrieben, seinen individualisti-
schen, edlen Charakter in den Bergen bewahrt hat.

Das gemeinsame Arven-Bild vereint Andri Peer und Cla Biert
nicht nur auf der Ebene der literarischen Mythologie, wie dieses
Photo aus dem Jahre 1946 zeigt:

35



Cla Biert (1) und Andri Peer im Val Minger (1946)



Dass sich die beiden von der Arve nicht nur als literarischem und
photographischem Motiv angetan zeigen, belegt die folgende Stelle
aus einem Brief von Andri Peer aus dem Jahre 1955, in dem er Cla Biert
dafiir dankt, dass dieser ihm ein paar Arvenzweige nach Winterthur
geschickt hat. Es sei dies eine wunderbare Idee gewesen:

[...] da’'m fladar da portaint tuot quel ajer da Tamangur cun quel-
las aguoglias verdas ed argentadas da dschember e «las puschas
lur» usché piiras in lur fuorma romanica culla simpla sabgiainta
decoraziun da las s-chaglias e quel grisch-blauaint valiidus da
plattamorta chi ais bel sco lin algord da settember, i han dat lur
savur a mia stiiva da lavur e tavellan rumantsch la in lur avna
d’bruonz vi'l chantun. Eu n'ha adiina gni gugent il dschember,
quistbos-chextrem, quistcumbattunzchinusbrajamochipatischa
cun noblia ineffabla e chi vain vi e plii bel plii ch’el patischa. Amo
cadavers suna bels e da la vigur cur chi sun homens nu chat-
tain pleds per ils descriver, quists chandalers da l'azur, quists
giodens verds da priivadentscha quists sacerdots [...] chi han iin
surrier musical, quists geglins bavaders da gliim. Grazia, grazia*.

[...]miralle diese Luft von Tamangur ins Haus zu wehen, mitdiesen
griinen und silbernen Arvennadeln und «ihren Zirbelzapfen», die
sorein sind inihrer romanischen Form mit der einfachen und kun-
digen Zeichnung ihrer Schuppen und diesem schiefrigen, samte-
nen Grau-Blau, das schon ist wie eine Erinnerung an den Septem-
ber, sie haben ihren Duft in meiner Arbeitsstube verbreitet und sie
reden romanisch dortin ihrem Bronzekessel in der Ecke. Ich habe
die Arve immer geliebt, diesen extremen Baum, diesen Kampfer,
der nicht schreit, sondern mit unaussprechlicher Noblesse leidet
und der immer schoner wird, je mehr er leidet. Noch als Leichen
sind sie schon und fiir die Kraft ihres Mannesalters finden wir
keine Worte, sie zu beschreiben, diese Leuchter des Blaus, diese
griinen Kammern der Heimeligkeit, diese Priester [...] mit ihrem
musikalischen Lacheln, diese niichternen Lichttrinker. Danke,

danke.

37



Die wesentlichen Ziige der Arven-Hymne aus Daman da chatscha,
der markante Anthropomorphismus, die Synéasthesien, die Reihung
definitorischer Appositionen, sind in diesem sechs Jahre dlteren Brief
schon deutlich sichtbar. Die «Luft von Tamangur» kann sich darauf
beziehen, dass Cla Biert seine Zweige aus dem Arvenwald Tamangur
in der Val S-charl geholt hat und dies in seinem Begleitbrief auch
mitteilt. Wenn dies so ist, hatten wir hier eine reale Entsprechung
zur Szene des sieben Jahre spater erschienenen Romans La miida-
da (1962), in der Tumasch seiner Geliebten Karin aus S-charl einige
Arvenzweige nach Danemark schickt. Der Wald, in dem er sie
abgebrochen hat (cfr. Biert 1962:323), ist namentlich nicht bezeichnet,
doch fithrt Tumaschs Weg eindeutig nach Tamangur. Im Begleitbrief
erklart er der jungen Dédnin nicht nur, wie sie mit den Zirbelniissen
verfahren muss, er legt auch ein Photo einer Arve bei und erldutert
ihr, was fiir ein besonderer Baum die Arve ist:

«Eu met pro qua eir amo iina fotografia dad iin dschember. Un
vaira bos-ch, che! El crescha fich plan, sast. Quisii il temp ha otras
masiras. [...] Quai es iin bés-ch chi nu prodiia in priima lingia
betschlas, dimpersé oduors». (Biert 1962:328)

«Ich lege auch ein Photo einer Arve bei! Ein gewaltiger Baum,
nicht? Er wachst sehr langsam, weisst Du. Hier oben hat die
Zeit andere Masse. [...] Das ist ein Baum, der nicht in erster Linie
Zirbelniisse produziert, sondern Geriiche».

Der Arven-Kult der beiden Autoren hat aber nicht nur biographische
Entsprechungen, sondern auch literarische. Mit dem fragmentari-
schen Zitat «las puschas lur», das in seiner italianisierenden Syntax
sehrauffillig ist, verweist Peer im eben zitierten Brief an Cla Biert auf
Peider Lansels Tamangur (1923). In dieser sprachkdampferischen Natu-
relegie stellt der Dichter dar, wie der wunderbare Arvenwald durch
den riicksichtslosen Umgang des Menschen mit ihm immer mehr
dezimiert wurde und gegenwartig, wenn kein Umdenken stattfindet,
vom Verschwinden bedroht ist.

38



Der Arvenwald ist ein Reprédsentant der romanischen Sprache:

Al veider god, chi pac a pac gnit sdriit
sumeglia zuond eir nos linguach priiva (Lansel 1923, v. 25f.)

Dem alten Wald, der Stiick um Stiick zerstort wurde,
gleichet sehr auch unsere heimelige Sprache.

Peers Bemerkung, dass die Arvenzweige, die ihm der Freund
geschickt hat, in seiner Arbeitsstube «romanisch reden», macht
die Arve in der Nachfolge Lansels einmal mehr zum romanischen
Sprachbaum, ihren Duft zum Aquivalenten der Konnotation und
Symbolik des Romanischen. Lansel fasst diese Werte im Adjektiv
«priivar, «heimelig, geborgen», das er der Sprache zuschreibt. Peer
bezeichnet in seinem Brief von 1955 die Arven als «giodens verds
da priivadentscha», «griitne Kammern der Heimeligkeit». Die inter-
textuell gestiitzte symbolische Verbindung des Sprachlichen mit dem
Vegetativen macht den Duft der Arve zum Mittler jener Atmosphare,
die Andri Peer und Cla Biert in ihren Engadin-Texten einzufangen
und wiederzugeben versuchen®. So kénnte man sich verleiten las-
sen, die Attribute der Arven auf die Dichter und Erzdhler anzuwen-
den, die den literarischen Arven-Mythos am deutlichsten gepragt
haben. Die «Priester» scheinen zwar zur protestantischen Tradition
nicht zu passen, doch gehéren Sakralisierung und mysteriése Wand-
lung zu den auffdlligsten Ziigen der mythologisch geprdgten Friih-
phase des literarischen Schaffens von Andri Peer und Cla Biert.
Auch der «Lichttrinker» passt ausgezeichnet zum dsthetischen Licht-
und Sonnenkult der Engadin-Gedichte Andri Peers.

Dass diese Hypothese der Arve als Emblem-Baum nicht so ab-
wegig ist, zeigt ein kurzes Zitat aus einem Brief von Andri Peer, in dem
er den Freund Cla Biert mit einer Arve identifiziert. Der Brief datiert
vom 5. April 1955, Peer reagiert offensichtlich auf Bierts Ankiindigung,
das Engadin in Richtung Chur verlassen zu wollen. Er habe ihn im-
mer beschworen, im Engadin zu bleiben: «Ti est adiina stat per mai
quel dschember chi nu prosperescha gio la Bassa e da'T verer usche

39



ais forsa stat iin da quels tiierts ch'eu n'ha fat»¥, «Du bist fiir mich im-
mer jene Arve gewesen, die im Unterland nicht gedeiht, und Dich so
zu sehen, gehort vielleicht zum Unrecht, das ich Dir angetan habe».
Die Arve, die im Unterland nicht wachsen kann, erinnert an die
beriihmten Verse aus Giacun Hasper Muoths Al pievel romonsch von
1887: «lls schiembers creschan spels glatschéers / E seccan vi, plantai
els ers», «Die Arven wachsen bei den Gletschern / Und verdorren,
wenn man sie in die Acker verpflanzt» (Muoth 1887, v. 35f.).

Zuriick zu Daman da chatscha. Am Schluss der Arven-Hymne
wird die Ortsgebundenheit durch die Nennung der drei kanonischen
Momente Geburt, Wachstum und Tod hervorgehoben: «[...] chi ais
nat e creschii in quist 16 [...] e chi moura sii qua». Auf den Baum
bezogen, ist diese Prazisierung allzu evident, auf seine beiden Attri-
bute «patrun» und «patriarc» bezogen, entspricht sie dem Topos des
«patrun» als freiem Bauer. Im beriihmtesten Loblied auf ihn, in Gion
Antoni Huonders Il pur suveran (1863-65), artikulieren die drei Mo-
mente das Thema der Freiheit: «Gie libers sundel jeu naschius, /[...] E
libers sundel si carschius / E libers vi morir», «Ja frei bin ich geboren,
/ [...] Und frei bin ich aufgewachsen / Und frei will ich sterben» (v.
17L.). Der Bezug, wenn nicht zu diesem Text, so doch zu diesem To-
pos wird auch durch die anschliessende Behauptung nahegelegt, die
Arve sei nicht nur immer alter und immer schéner, sondern auch im-
mer freier geworden: «vegl, vegl, veglischem, adiina plii bel, adiina
pli liber», «alt, alt, sehr alt, immer schéner, immer freier». Die Baum-
Mensch-Allegorie schliesst mit dem am Boden liegenden Stamm, «chi
sblachischa amo ons ed ons cun seis alb dad 6ss», «der noch jahrelang
ausbleicht mit seinem Knochenweiss» und der zum Schluss als «corp
bod incorruptibel da vegl patriarc», «fast unverweslicher Patriar-
chenleib», angesprochen wird. Fast unverweslich scheint auch das
rhetorische Inventar dieser grossen Hymne auf die Arve.

Inzwischen ist es Tag geworden, der Jager ist weiter hinauf gestie-
gen, der Wald ist jetzt so licht, dass er den Blick talabwarts wieder
freigibt. Was eine «Ahnung von Licht» (cfr. oben) war, ist jetzt voller
Farben, die wiederum in minutiésen Abstufungen und Determina-
tionen sprachlich gefasst werden:

40



[...] E uossa aise dal tuot daman, il tschél, résin dasp6 buna pez-
za, ais in flomma fin nan sur Guarda. Las panuoglias dal niivel
cotschen cler spettan sur la chadaina cha’l vent t’illas raschla.
Las muntognas da Scuol han la pizza d’or cun costinas battiidas a
man e piccals gliischaints [...]. Eir ils cumiins sun clers e las auas
sun tuornadas in lur verd-buttiglia, las vias briin cleras tras il verd
melnaint da la prada €'l briin-tschiculatta dals ers in part fingia
brachats. (Peer 1961:12)

Und jetzt ist es ganz Morgen geworden. Der Himmel, schon eine
Weile dunkelrosa, steht in Flammen bis Giber Guarda. Wolken-
mahden warten, dass der Wind sie zusammenschiebt. Die
Schulser Berge haben goldene Spitzen mit kleinen handgeham-
merten Rippen und glanzenden Zacken [...]. Auch die Dérfer sind
hell, und der Inn hat von neuem seine flaschengriine Farbe ange-
nommen. Die Wege ziehen ockerfarben durch das Resedagriin
der Wiesen, und die braunen Tiicher darin sind abgeerntete Korn-
felder. (Peer 1968:80)

Die gehauften Abstufungen von Farbadjektiven l6sen auch hier die
Assoziation mit einer moglichst prazisen Anleitung zur Farbgebung
eines Landschaftsgemaldes aus: «rdsin», «cotschen cler», «verd-
buttiglia», «briin cleras», «verd melnaint», «briin-tschiculatta». Im
deutschen Text fallt die spezifische Bezeichnung «Resedagriin» auf
und die Tatsache, dass die «flaschengriine Farbe» nicht mehr unbe-
stimmten «Wasserldufen», «auas», sondern realitatsndher und zu-
gleich dem Topos entsprechend nur dem Inn zugesprochen wird.
Neben dem Malerischen ist das Skulpturale angesprochen, wie die
«costinas battiidas a man», die «handgehdammerten Rippen» der
Schulser Berge zeigen. Gegeniiber poetischen Verfahren offen ist die
Beschreibung des Himmels: «Las panuoglias dal niivel cotschen cler
spettan sur la chadaina cha'l vent t'illas raschla», «Wolkenmahden
warten, dass der Wind sie zusammenschiebt». Hier ist der Wind der
«Inspiration» im Spiel, aber auch die in sehr vielen Kontexten auf-
tauchende Analogie des Dichtens mit b&duerlichen Erntearbeiten,

41



besonders dem Heuen als einer alltaglichen Entsprechung des
poetischen «Florilegiums»®. Wie spezifisch der Bezug zur Poesie an
dieser Stelle ist, zeigt das folgende Zitat aus Defaisa, wo dasselbe Wort
«panuoglia», «Heumahdp, fiir die Verse des Dichters gebraucht wird:
«Auch mein Vers ist eine Heumahd, / schwer zusammenzuhalten /
im Wind des / Missverstandnisses und der / Missgunst»:

Eir meis vers es ina panuoglia,
greiv tgnair insembel

aintil ventda la

malincletta e da la
malvuglientscha®.

Die minutiose Beobachtung und Beschreibung des Unterengadins im
Licht des Herbstmorgens endet mit der Frage des Ich-Erzahlers, ob
er sich an diesem Tal je sattsehen kénne. Die rhetorische Frage ist
zugleich eine implizite Beschwichtigung des Lesers, der die Emphase
dieser Landschaftshymne als von ihrem Gegenstand bestimmt
begreifen soll:

Pudara eu ma verer avuonda quista val ingidé ch'eu sun nat,
ingio chi han vivii tuot meis vegls? Na be algords chi'm vegnan
in rotschas dal temp d'uffant, mo algords bler pli vegls, intrats in
mai ant co nascher. Quist viver dals vegls [...] cun lur [...] instinct
pel bel, pli cler co per nus I'amulain. Tant cha nus ans sentin
pitschens, improvisats in congual cun quai ch’els biaivan. Fin
sii qua dod eu a rumurar il cumiin. El trametta mess fin siils ots,
chatschaders e taglialainas, il bescher [...]. (1961:13)

Die Ubersetzung dieses Segments fehlt im deutschen Text, die fol-
gende ist eine einfache Lesehilfe:

Werde ich mich je sattsehen kénnen an diesem Tal, in dem ich ge-

boren bin, in dem alle meine Alten gelebt haben? Nicht nur aus
meiner Kinderzeit kommen mir haufenweise Erinnerungen, es

42



kommen auch viel dltere Erinnerungen, die vor meiner Geburt in
micheingedrungensind. Dieses Leben der Alten mitihrem Instinkt
fiir das Schone, klarer als fiir uns das Einmaleins. So dass wir uns
klein vorkommen, improvisiert, im Vergleich zu dem, was sie bau-
ten. Bis hier hinauf hére ich das Dorf rumoren. Es schickt seine Bo-
ten in die Hohen hinauf, Jager und Holzféaller, den Schafhirten [...]

Die mit dem Tal verbundenen Erinnerungen sind «viel dlter» als der-
jenige, der sich erinnert, und sie sind dann besonders intensiv, wenn
sich dieser mit gescharften Sinnen im Tal bewegt. Es geht also nicht
einfach um «Archetypen» Jungscher Pragung, es geht um die natu-
ralisierte Geschichte der Ahnen und ihres Tals. Diese Naturalisie-
rung erfolgt einerseits iber die Genealogie, iiber das Blut, denn nur
so ist — von «Seelenwanderung» einmal abgesehen — zu verstehen,
dass diese Erinnerungen vor der Geburt in den Korper des sich er-
innernden Subjekts gekommen sind. Da sie andererseits von seiner
Anwesenheit im Engadin abhdngen, die sie verstarkt oder iiberhaupt
weckt#, wird auch dem Tal selbst ein Gedachtnis zugesprochen, das
eine Vergangenheit bewahrt, die weit iiber die Kindheit des sich
erinnernden einzelnen Menschen zuriickreicht. Wie das Tal sein
Wissen um die Vergangenheit dem Spatgeborenen mitteilt, ist hier
nur implizit fassbar: iiber seine Formen und Farben, tiber seine Ge-
riiche und Gerdusche. Im lyrischen Kontext von Larschs vidvart U'En
werden diese als «Stimmen» angesprochen, von denen die Stimme
des Dichters abhédngt (cfr. unten). Der den Alten zugesprochene «Ins-
tinkt fiir das Schéne» im Bereich der Architektur ist keine Erfindung
des Erzahlers, sondern ideologischer Konsens jener Volkskunde der
Nachkriegszeit, die Andri Peer zu seiner Dissertation iiber das alpine
Bauernhaus angeregt und begleitet hat.

Als er die Waldgrenze erreicht, halt sich der Erzdhler des romani-
schen Textes noch kurz mit vereinzelten Baumen auf, die sich beson-
ders weit hinauf gewagt haben:

Sco schi fiissan amo infermits aint illa luotta. Eu incleg cha Ta-
mangur ha savii inchantar a Peider Lansel. Noglia plii nobel co

43



quist chomp da battaglia cun seis pér champeistuns chi fan amo
frunt, e seis cadavers sblachits chi nu spiizzan [...] (1961:15)

Als wéren sie im Kampf noch stdrker geworden. Ich verstehe, dass
Tamangur Peider Lansel hat begeistern kénnen. Nichts Edleres
als dieses Schlachtfeld mit seinen paar Vorkdmpfern, die noch
Widerstand leisten, und seinen erblichenen Leichen, die nicht
stinken [...]

Dem deutschen Leser wird auch diese Stelle vorenthalten, die den
oben suggerierten Bezug zu Peider Lansels Tamangur im Nachhinein
bestatigt. Die Schlacht-Metaphorik dieses sprachkampferischen Tex-
tes ist hier aufgenommen und weiterentwickelt, die Vorstellung der
Gefallenen, «die nicht stinken», passt zum Pathos eines romanischen
Sprachkampfes, der, im Falle sich abzeichnender Aussichtslosigkeit,
einen «edlen Untergang» beansprucht+.

Der hier interessierende, auf die Landschaftsmythologie fokus-
sierte Teil der Jagderzahlung schliesst mit einem Exkurs zu den Flur-
namen der Gemeinde Lavin, auch dies eine Stelle, die der romani-
schen Leserschaft vorbehalten bleibt:

Gonda Cotschna, che bel nom! [...] Lavin ha insomma noms da
bellezza, am para, ils plii bels d’Engiadina. Noms chi clingian bain,
cha tii nun invliidast. Id ais bainschi eir bels sii per val. Val Tanter-
mozza, Barlas-ch, Griatschouls per exaimpel, e lura da quels chi
sun sco tarablas invliidadas: Cristolais, Fuorcla Surlej e Grevasal-
vas. Mo a Lavin bod tuots sun bels; pigliai Charnadiiras, Prada-
fans, Val Zeznina, Lais da Macun, il Raus e Sauaidas, Plan Surticha
e Planturén e Suorns e Saglias e Chant da 1'Ogna, il Tarter, Vadret
da las Maisas, las Funtanivas e Piz Fliana. Noms da bellezza, bod
iin per iin, cha a t'ils metter indavorouda as dschessa {ina poesia.
(Peer 1961:15)

Gonda Cotschna, welch schoner Name! [...] Lavin hat tiberhaupt
wunderschone Namen, scheint mir, die schénsten des Engadins.

44



Namen, die gut klingen, die du nicht vergisst. Zwar gibt es auch
talaufwérts schone. Val Tantermozza, Barlas-ch, Griatschouls
zum Beispiel, und dann jene, die wie vergessene Sagen sind:
Cristolais, Fuorcla Surlej und Grevasalvas. In Lavin sind aber fast
alle schon; nehmt Charnadiiras, Pradafans, Val Zeznina, Lais da
Macun, il Raus und Sauaidas, Plan Suriicha und Planturén und
Suorns und Saglias und Chant da 1'Ogna, il Tartér, Vadret da las
Maisas, las Funtanivas und Piz Fliana. Wunderschone Namen,
fastjeder Einzelne, so dass ihre blosse Aneinanderreihung einem
fast wie ein Gedicht vorkommen koénnte.

Der oben immer wieder angedeutete lyrische Charakter dieser Prosa
wird hier offen kommentiert und vorgefiihrt; die blosse Aufzahlung
ergibt (fast?) ein Gedicht. Dass diese Vorfiihrung auf einer Aneinan-
derreihung realer Flurnamen basiert, hangt nicht nur mit ihrer Lau-
tung zusammen, iiber deren &sthetische Qualitédten sich auch strei-
ten liesse. Die sehr haufig verlorene semantische Transparenz von
Toponymen macht sie geheimnisvoll, der fehlende oder unzugang-
liche semantische Inhalt verstarkt die Wahrnehmung ihrer Lautge-
stalt, ihrer Form. Der kollektive Charakter ihrer Pragung, ihr Alter,
ihre vergessene Motivation riicken die Flurnamen in die Nahe von
«vergessenen Sagen». Die Landschaft muss nicht einmal im Sinne der
Naturpoesie angerufen werden, es reicht, sie einfach bei ihren Na-
men zu rufen, diese allein sind schon fast Poesie. Dies verbiirgt die
Landschaft als solche, aber auch der spezielle dsthetische Sinn der
von ihr gepragten toten Ahnen. Sie sprechen noch immer, aus den
Namen und aus der Landschaft.

2.2. Denke ich ans Engadin... (1968)
Im Auftrag der Jugendwoche verfasst Andri Peer einen Artikel mit
dem Titel Denke ich ans Engadin ..., den die Zeitschrift im Jahr 1968

verOffentlicht. Im Médrz 1969 erscheint eine stark gekiirzte, an einer
Stelle verunstaltete Fassung dieses Artikels in der Rubrik «Reise»

45



der deutschen Zeit, hier mit dem Titel Schmerz des Wiedersehens und
der Uberschrift Andri Peer: Meine Landschaft — Das Engadin*4. Zwei
Monate spater, im Mai 1969, erscheint die Originalfassung mit ge-
ringfiigigen Veranderungen ein weiteres Mal, im St. Galler Tagblatt,
diesmal mit dem Titel Wiedersehen als Schmerz (Peer 1g6gb). Dass
Andri Peer bei der dritten Veroffentlichung auf die Originalfassung
zuriickgreift, muss, wenn nicht mit banalen Copyright-Fragen, damit
zusammenhangen, dass er die massiven redaktionellen Eingriffe der
Zeit-Redaktion nicht goutiert hat. Diese sind trotzdem von Interesse,
denn sie hangen nicht nur mit dem Layout und mit journalistischen
Stilidealen zusammen, sondern auch mit unterschiedlichen Vorstel-
lungen vom Modell-Leser und von der Vermittelbarkeit einer Regi-
onalkultur in einem sehr viel weiteren Kontext. Hier wird von der
ersten Version ausgegangen, der Zeit-Artikel wird aus den genannten
Griinden aber immer wieder zum Vergleich herangezogen®.

Denke ich ans Engadin. ... (1968)

[1] Wenn man liebt, kann man nicht kiihl beschreiben, aufzahlen,
abwdgen; man lobt oder man schweigt. Liebenswiirdig angefragt,
tiber das Engadin etwas zu schreiben, méchte ich am liebsten
schweigen oder, noch lieber hinaufgehen in diese Tage, wo die
Sonne weisse Kriige iiber die Schultern des April ausleert, wo sie
am Mittag quergestreift wie ein Tiger auf leisen Pfoten durch den
Wald schreitet, wahrend im Dorf von der Schneeschmelze schon
die Traufen gurgeln und in den leeren Hotelhallen der Nach-
saison die Besen geistern, in den Gassen die Maurerkellen klat-
schen. Dort beim schiefen Turm verschwindet mit Klagerufen ein
Schwarm Dohlen und sieht aus wie eine durcheinander geratene
Notenschrift.

[2] Zu jeder Jahreszeit liebe ich mein Tal. Ich liebe es so sehr, dass
ich manchmal die Hinreise um Tage aufschiebe, um den Schmerz
des Wiedersehens, des Wiederfindens tiefer zu machen. Ja, es
ist ein Schmerz, und nicht wie es in manchen oberflachlichen
Biichern heisst, die Freude des Wiedersehens. Ich spiire Heimweh
am meisten, wenn ich oben bin, bitter bei der Ankunft, schreck-



lich bei der Abfahrt. Hier unten ist es ein Wissen eher als ein Ge-
fiihl, dass ich dort oben, vielleicht nur dort oben, wirklich daheim
bin. Zwar nehme ich mich in acht, dieses beriihmte hohe Tal, in
den schon vom Siiden angehauchten Bergen, zu vergoéttlichen;
denn es gibt gewiss noch andere schéne Gegenden auf der Welt.
Aber das Land, das man als Kind in sich aufgenommen hat, spie-
lend oder arbeitend, bleibt uns durch ein geheimes Zeichen tief
verbunden, vor allem wenn schon unsere Ahnen Jahrhunderte
dort lebten. Dazu kommt, so scheint es mir, dass im Engadin das
Schone noch schoner ist als anderswo: die Oberengadiner Seen
norwegischer als die norwegischen Seen, die Bdume héher und
stolzer, die Dorfer schmucker, und die Gipfel der Bernina sind,
wenn man sie vom Piz Corvatsch oder von der lieben Fuorc-
la Surlej aus betrachtet, nicht nur eine Gebirgsgruppe, sondern
bilden eine Familie, eine Familie, die zusammenhalt, was nicht
einmal alle Engadiner Familien tun.

[3] Das Tal ist gastlich; es erschreckt den Ankdmmling nicht wie
manche tiefeingeschnittene Talkammern des Wallis oder des
Berner Oberlandes, wo hoch und weit iiber dir die Viertausender
die Kopfe zusammenstecken, dass du dir klein und nichtig vor-
kommst wie ein Insekt. Hier sind die Berge freundlich nah; sie ma-
chen sich nicht allzu hoch, denn das Tal hat sich zu ihnen hinauf-
gehoben, das Dorf bleibt mit seinen Gerduschen in Horweite der
Wilder, der Alpweiden, der steilen Grashalden, wo frith und spét
am Tag die Gemse traversiert. Ich liebe die Seen, wenn der Wind
mit spielenden Fingern silbrige Facher dartiiber breitet, wenn sie,
etwa bei der Halbinsel Chasté, unter den Riesenkandelabern der
Arven opalen schillern, wahrend die Dorfer weiss und still in der
Sonne désen. Ich liebe die Gassen und Pldtze mit den Hausern,
die einander die Hand geben und im Auge behalten, neugierig
und besorgt, wie es dem Nachbar geht. Der Brunnen pldtschert
Tag und Nacht, schwatzt mit sich selber, begleitet das Gesprach
der Bauern und der Jager auf dem Banklein vor dem Hause, flicht
Spritzer und Triolen ins Gejohl der Dorfjungen, die mit Murmeln
spielen oder Fangis machen.

47



[4] Das Haus des Engadins, ob einfach oder herrschaftlich, ist
innen und aussen ein Kunstwerk, das langsam wuchs und das
unsere Geschichte und den ganzen Menschen widerspiegelt. An
Sgraffito-Rosetten, an Bandern, Spriichen, an gemalten Blumen-
mustern, an Nelkenstdndern, geschmiedeten Tirklopfern und
Gittern lassen sich wie am gewdlbten Sulér (Hausflur), an geta-
ferten Stuben der kiinstlerische Sinn und die leutselige Art der
Engadiner ablesen. Sie sind ein Volk von Auswanderern, von
Passgangern und Sdumern, von Soldaten und Pfarrern, von Kauf-
leuten und Zuckerbackern, heute von Hoteliers, Ingenieuren und
Kunstlern. Aber sie waren immer auch ein Volk von Bauern, der
Erde und dem Wachsen verbunden: bescheidene Bergbauern,
stolze Viehziichter, leidenschaftliche Jager.

[5] Mein Tal ist so lang, so abwechslungsreich. Vergesst mir, ne-
ben dem beriihmteren, aber auch unruhiger gewordenen oberen
Tal, nicht das Unterengadin. Wart ihr schon auf dem Pass dal Fu-
orn, wo der Schweizerische Nationalpark fast mit einem Finger
am Mund die Autostrasse iiberquert; wart ihr schon in dieser
Trockenheit von Legfchren, Alpenrosenbiischen und Kalk, mit
den schonen Pfaden hiniiber ins Val Cluozza, ins Val S-charl oder
ins Miinstertal, das dem Engadin wie eine Schwester die Hand
gibt? Schlendert mit mir durch die Dorfer, die ihr altes Gesicht
bewahren durften: Guarda, Ardez, das unterste und das oberste
Scuol, das festliche Sent, das bescheidene Vna. Das Mustergiilti-
ge erhalt beim Biindner immer noch eine persénliche Note. Kein
Haus, kein Dorf ist gleich wie das andere. Auch die Sprache, das
klingende Ladin, variiert von Dorf zu Dorf, von Segl bis Martina,
von Miistair bis Bergiin: ein prachtiger Tummelplatz fiir Spassvo-
gel und Gelegenheitsdichter. Es gibt da auch die andern Dichter,
ihr wisst es: den Psalmensanger Champell aus der schweren Zeit
der Reformation, den Dichter Conradin de Flugi, Wegbahner des
touristischen Aufstiegs von St. Moritz, den ernsten Peider Lansel,
der den Riickgang des beriihmten Arvenwalds von Tamangur den
Ratoromanen als warnendes Beispiel vor Augen hilt, den Sanger
zur Laute und Volksdramatiker Men Rauch, von den heutigen



Dichtern gar nicht zu reden, die sich ihre Aufgabe als Kiinstler
des Wortes und als Deuter ratischen Lebens nicht leicht machen.
[6] Kommt herauf, lasst euch erzahlen, wie die Unterengadiner ihr
Tal vor dreihundert Jahren von Baldiron zurtickkauften, wie sie
ihre Dorfer wieder aufbauten nach den Einfédllen Baldirons und
den schrecklichen Branden im neunzehnten Jahrhundert. Wan-
dert hinein in die unendlichen Alpen von Sent und Ramosch, wo
ihr tagelang umherschweifen kénnt, ohne einen Menschen an-
zutreffen, ohne einen Laut zu horen, ausser dem Schrei des Ad-
lers, dem Pfiff des Murmeltiers. Labt euch an den Mineralquellen,
deren es so viele gibt, dass man sie nicht einmal alle kennt: der be-
rithmte Sauerbrunnen von St. Moritz, die wundertatigen Wasser
von Scuol und Tarasp, die schrecklich starke Quelle tief im Val
Sinestra. Geht hin und schaut selbst, sprecht mit den Leuten,
tretet auch in die Kirchen auf dem Hiigel oben bei Zernez oder ins
Kirchlein bei der Strassenkehre von Lavin und schaut euch die
alten Fresken aus dem 15. Jahrhundert an, mit einem Gottvater,
der drei Gesichter hat und vier Augen.

[7] Nein, liebe Freunde, ich sehe schon, ich kann euch mein En-
gadin nicht beschreiben. Immer, komme ich iiber Albula, {iber
Fliiela oder iiber Julier herein, so springt mich diese Luft wie ein
Raubtier an, und ich bin verwandelt: ich atme anders, ich spre-
che anders, ich sehe anders, ich trdume anders; denn in den ers-
ten Nachten schlaft man schlecht — wegen der Aufregung, wegen
des Hohenwechsels. Man erwacht, schaut aus dem Fenster. Die
Nachte tropfen von Sternen, der Gletscher an den Hiiften der Ber-
ge schimmert wie ein Drache, der Inn rauscht und rauscht. Bis die
Sonne aufgeht dort unten tiber den Schulser Dolomiten. Der Him-
mel bekennt nun Farbe; bald nimmt er einen einzigen Schritt von
einer Bergkette zur andern.

Der Text beginnt mit einer Captatio: der Autor dankt fiir den Auf-

trag, wiirde von sich aus aber lieber schweigen, um sich nicht aufzu-

driangen mit diesen Bemerkungen iiber sein Tal, die aus der Feder

eines «Liebenden» [1] zur Lobeshymne geraten miissen. Im zweiten

49



Absatz wird diese Figur aufgenommen; im Wissen um die Existenz
anderer schoner Gegenden will sich der Autor geflissentlich hiiten,
«dieses beriihmte hohe Tal zu vergottlichen» [2]. Sollte ihm dies, al-
len guten Vorsdtzen zum Trotz, dennoch passieren, so liegt es am
«geheime[n] Zeichen», das uns mit den Orten unserer Kindheit ver-
bindet, und diese Verbindung ist umso starker, «wenn schon unsere
Ahnen Jahrhunderte dortlebten» [2]. Es kann hier vorweggenommen
werden, dass dieses «geheime Zeichen», seine identifikatorische,
aber auch seine stigmatisierende Kraft, zu den wichtigen Themen
der Engadin-Lyrik Andri Peers gehort. Nach der Beteuerung, sich
mit Lob zuriickzuhalten, 1dsst sich damit weiterfahren, und das tut
Andri Peer, so gut er kann, aber noch lange nicht so, wie das Enga-
din es verdiente. Dies suggeriert jedenfalls die Begriindung der Figur
des bevorzugten Schweigens (Praterition), die am Ende des Artikels
nachgeliefert wird: «Ich sehe schon, ich kann euch mein Engadin
nicht beschreiben» [7]. Die Zeit-Redaktion hat alle drei Teile dieser
Beschwichtigungs-Figur ersatzlos gestrichen.

Noch auffélliger ist die Streichung einer weiteren Stelle, die eben-
falls durch eine Captatio eingeleitet wird. Es handelt sich um den
literaturhistorischen Exkurs am Ende von Absatz [5]. Ironisch be-
schwichtigend versichert Andri Peer seinen jungen Lesern, dass es
nur um eine kleine Auffrischung ihres Gedachtnisses gehe: «Es gibt
da auch die andern Dichter, Thr wisst es [...]» [5]. Erwahnung verdie-
nen also nicht nur die eben erwahnten, mit der Vielfalt dialektaler
Formen spielenden «Spassvogel und Gelegenheitsdichter», sondern
auch Champell, der Psalmen-Ubersetzer der Reformationszeit, ein
Dichter und Pionier des Tourismus in St. Moritz wie Conradin de
Flugi und der bekannteste Kampfer fiir die Anerkennung des Roma-
nischen als vierte Landessprache der Schweiz, Peider Lansel (1863-
1943). Sein poetisches Werk hat Andri Peer in einer aufwandigen
Ausgabe im Jahre 1966 ediert. In einem Typoskript der franzésischen
Version des Artikels zeigt sich an einem weiteren Detail, das von An-
dri Peer stammen muss, wie er sich bemiiht, die romanische Litera-
turgeschichte europdisch zu vernetzen: «[...] le trouvére Conradin de
Flugi, —'oncle de Guillaume Apollinaire, fils naturel d'un Flugi»*®. Die

50



wichtigsten Dichter der Aufzdhlung sind aber die letzten, die Unge-
nannten, die so bedeutsam sind, dass von ihnen «gar nicht zu reden»
ist, die «Kunstler des Wortes und [...] Deuter ratischen Lebens» [5].
Kein anderer zeitgendssischer romanischer Dichter hat diesen An-
spruch so deutlich und insistent angemeldet wie Andri Peer. Der Ver-
mittlungsversuch scheitert, auch wenn er das Bekannteste anbietet;
die Zeit-Redaktion streicht den ganzen Passus und verstarkt damit
jene sprachliche und kulturelle Barriere, die Peer in seinen kulturel-
len Aktivitdten immer wieder entschlossen, manchmal spilirbar ver-
zweifelt, zu iberwinden versucht hat#.

Den als solchen gut erkennbaren literarhistorischen Exkurs in
Peers Reisebegleitung ins Engadin findet die Zeit-Redaktion offen-
sichtlich unattraktiv und streicht ihn, die ohne Deklaration einge-
schmuggelte poetische Ware dagegen lasst auch sie durch. Die Re-
daktion der Jugendwoche ist grossziigiger, sie akzeptiert nicht nur
die kleine Lektion in romanischer Literaturgeschichte, sondern auch
stilistisch sehr markierte Passagen, die der jugendlichen Leserschaft
einiges zumuten. Der Artikel ist gespickt mit Sequenzen aus Peers
literarischem Werk, auch aus seiner Lyrik, aus der er iibersetzt, pa-
raphrasiert und fiir die Zwecke des neuen Kontextes adaptiert. Am
auffalligsten zeigt sich dies am Bezug zu zwei Engadin-Gedichten
aus dem Band Suot l'insaina da 'archér von 1960. In offensichtlicher
Abstimmung auf die Jahreszeit seiner Veroffentlichung, beschliesst
der Artikel den ersten Teil seiner Beschwichtigung [cfr. 1] mit einigen
Sequenzen aus Stagiun morta (Nachsaison)®®. In der ersten Strophe
findet sich hier eine kithne Licht-Allegorie:

Il sulai svdda crias d’albur
sur las givellas d’Avrigl. (v. 3t.)

Die Sonne leert Kriige von Weiss
tber die Schultern des April.

Diese auch fiir einen poetischen Text auffallige Figur wird im
Wesentlichen tibernommen#, und so kann der Leser am Ende der

51



ersten Schweige-Floskel dariiber staunen, was der Autor, statt zu
reden, lieber tate: «hinaufgehen in diese Tage, wo die Sonne weisse
Kriige tiber die Schultern des April ausleert, wo sie am Mittag quer-
gestreift wie ein Tiger auf leisen Pfoten durch den Wald schreitet,
wahrend im Dorf von der Schneeschmelze schon die Traufen gur-
geln und in den leeren Hotelhallen der Nachsaison die Besen geis-
tern, in den Gassen die Maurerkellen klatschen» [1]. Auch das zweite
Rhema des Sonnen-Themas: «schreitet am Mittag quergestreift wie
ein Tiger auf leisen Pfoten durch den Wald» (ibid.), deutet auf eine
Ubertragung aus einer andern Textsorte. Ein erster Referenztext ist
die Erzahlung Fastens von 1961, aus der die Stelle fast wortlich tiber-
setzt ist, wo es von der Sonne heisst, sie sei «passa tras il mezdi sco
in tiger chod cun sias striblas cleras e s-chiiras, luot-luottin [...]»
(1961a:104), «wie ein briinstiger Tiger mit seinen hellen und dunklen
Streifen durch den Mittag gegangen, leise leise». Zugleich sind hier
die Anfangsverse der letzten Strophe von Stagiun morta abgewan-
delt: «Mezdi passa speravia / siin pattas da luf tscharvér», «Mittag
geht vorbei / auf Luchspfoten» (v. 22f.). Auch die restlichen Themen
des ersten Absatzes, die Traufen, die leeren Hotelhallen mit den geis-
ternden Besen, die Maurerkellen, die Klagerufe der Dohlen, «wie
eine durcheinandergeratene Notenschrift», sind allesamt in Stagiun
morta®* schon vorhanden.

Ein weiterer Bezug zu einem Gedicht, diesmal zu Stad engiadi-
naisa,” zeigt sich zundchst in Absatz [3] des Artikels, wo die ersten
Verse der letzten Strophe: «Lais planiiras d'opal / Suot chandalers da
dschember» (v. 13f.), «Seen Ebenen aus Opal / Unter Kandelabern von
Arven», realistisch verortet und paraphrastisch erldautert werden:
«Ich liebe die Seen, wenn der Wind mit spielenden Fingern silbri-
ge Facher dariiber breitet, wenn sie, etwa bei der Halbinsel Chaste,
unter den Riesenkandelabern der Arven opalen schillern, wahrend
die Dorfer weiss und still in der Sonne désen.» Als wiirde das Ge-
dicht vom Ende her aufgerollt nimmt der abschliessende Nebensatz:
«wahrend die Dérfer weiss und still in der Sonne désen» den Schluss
der vorletzten Strophe auf: «E l'alb straséna dal cumiin» (v. 12), «Und
das verschlafene Weiss des Dorfes».

52



Der Schluss des letzten Abschnitts [7] adaptiert die auffallige An-
fangsstrophe von Stad engiadinaisa und bestatigt damit die struktu-
relle Umlagerung der poetischen Vorlage im feuilletonistischen Hy-
pertext:

Dis chi scruoschan da sulai

Nots chi sguottan da stailas

Muntognas unida vigur

Cun draguns da glatsch aint il flanc (v. 1ff.)

Tage, die von Sonne knistern
Néchte, die von Sternen tropfen.
Berge in geeinter Kraft,

Mit Eisdrachen an den Hiiften.

Die Herauslosung des zweiten Verses und seine Umwandlung in
den lakonischen Aussagesatz «Die Nachte tropfen von Sternen» zeigt,
wie unbekiimmert Andri Peer seine poetischen Texte pliindert und
einzelne Fragmente wiederverwendet. Die Metapher der «Eisdra-
chen» wird in einen Vergleich umgewandelt und damit in praesentia
erlautert: «der Gletscher [...] schimmert wie ein Drachen» [7]. Dass die
damit verbundene Angabe des tertium comparationis im beiden ge-
meinsamen Schimmern nicht ganz evident ist, zeigt die Variante der
franzosischen Fassung: «le glacier [...] frémit comme un dragon». So
lasst sich die Streichung des Drachens im Zeit-Artikel und die Erset-
zung der Figur durch ein lakonisches «Der Gletscher [...] schimmert»
vielleicht nachvollziehen.

Der Schluss bringt nochmals eine Uberlagerung verschiedener
Vorlagen: «Der Inn rauscht und rauscht. Bis die Sonne aufgeht dort
unten iiber den Schulser Dolomiten. Der Himmel bekennt nun Far-
be; bald nimmt er einen einzigen Schritt von einer Bergkette zur
andern». Der letzte Satz, mit dem der Artikel schliesst, ist eine Pa-
raphrase der letzten beiden Verse von Stad engiadinaisa, die in der
Ubersetzung des Dichters lauten: «Der Himmel macht nur einen
Schritt, / Blau, von Kette zu Kette» (v. 15f.). Der Sonnenaufgang tiber

53



den «Schulser Dolomiten» dagegen ist in der Erzahlung Daman da
chatscha (1961, siehe oben) beschrieben: «E uossa aise dal tuot daman,
il tschél, résin daspo buna pezza [...] Las muntognas da Scuol han la
pizza d'or cun costinas battiidas a man e piccals gliischaints [...]»
(Peer 1961:12), «Und jetzt ist es ganz Morgen geworden. Der Himmel,
schon eine Weile dunkelrosa [...] Die Schulser Berge haben goldene
Spitzen mit kleinen handgehdmmerten Rippen und gldnzenden Za-
cken [...]» (Peer 1968a:80). Fiir das Rauschen des Inns dagegen ware
es sinnlos, entsprechende Stellen aus fritheren Texten aufzulisten, es
gibt zuviele davon.

Beziige zu Daman da chatscha finden sich auch in Abschnitt [3],
wo die Behauptung, die Talsohle des Engadins sei den Bergen nah, da
sie sich «zu ihnen hinaufgehoben» habe, illustriert wird:

[3] [...] das Dorf bleibt mit seinen Gerauschen in Horweite der
Walder, der Alpweiden, der steilen Grashalden, wo friith und spét
am Tag die Gemse traversiert.

Der im Zeit-Artikel gestrichene Zusatz: «wo frith und spat am Tag die
Gemse traversiert», bringt den «Jagerblick»5* von Daman da chatscha
ins Spiel, wo eine Gamsjagd im Zentrum der Erzdahlung steht. Von
«Wild» ist aber auch in Stad engiadinaisa die Rede: «Sulvaschina siin
blais e clerais» (v. 8), «Auf Grashalden, in Lichtungen das Wild».

Zur Nahe zwischen Dorf und Berg heisst es in Daman da chatscha:

Fin sii qua dod eu a rumurar il cumiin. El trametta mess fin siils
ots, chatschaders e taglialainas, il bescher [...] (1961:12f.)

Bis hier hinauf hore ich das Dorf larmen. Es schickt Boten bis in
die Hohen hinauf, Jager und Holzféller, den Schafhirten [...]

Dieses Detail ist insofern signifikant, als es zu einer motivischen
Reihe gehort, die am Beispiel des Engadins die besondere Nahe, ja
das Ineinanderfliessen von Natur, Zivilisation und Kultur suggeriert.
Diese Suggestion bezieht sich nicht einfach auf das, was heutzuta-

54



ge allgemein «Kulturlandschaft» genannt wird, sie reicht weit dar-
tber hinaus, sie umfasst die poetische Mythologie einer anthropo-
morphen Landschaft, die mit ihren «Stimmen», dem Rauschen von
Wind und Wasser, die Urgeschichte des Tals erzahlt. Sie umfasst aber
auch die Vorstellung einer Landschaft, die sich in der Physiognomie
der Menschen, in der Gestalt ihrer Hauser und Dorfer spiegelt und
im Klang ihrer Sprache ein Echo findet. In unserem Artikel zeigt sich
diese Mythologie etwa in Absatz [2], wo hervorgehoben wird, die
Gipfel des Berninamassivs bildeten «nicht nur eine Gebirgsgruppe,
sondern eine Familie [...], eine Familie, die zusammenhalt, was nicht
einmal alle Engadiner Familien tun». Entsprechend lesen wir weiter
unten von «den Hausern, die einander die Hand geben und im Auge
behalten, neugierig und besorgt, wie es dem Nachbarn gehe.» [3]. Im
unmittelbaren Anschluss daran wird die Analogie zwischen Natur
und Kultur am Motiv der Stimme des Wassers vorgefiihrt, am Plat-
schern des Brunnens, das ein Reden ist und das Reden der Menschen
begleitet: «Der Brunnen platschert Tag und Nacht, schwatzt mit sich
selber, begleitet das Gesprach der Bauern und der Jager auf dem
Bénklein vor dem Haus.» [3]. Ein wichtiges Motiv ist dasjenige des
Engadiner-Hauses als kollektives Kunstwerk, das die Geschichte des
Tals und den Charakter seiner Bewohner «widerspiegelt»: «Das Haus
des Engadins [...] ist [...] ein Kunstwerk, das langsam wuchs und das
unsere Geschichte und den ganzen Menschen widerspiegelt.» [4].
Diese Vorstellung kénnte, neben dem wissenschaftlichen Umfeld, er-
kldaren helfen, warum der Romanist Andri Peer dem Engadiner-Haus
seine Dissertation gewidmet hat (Peer 1960). Bezeichnenderweise
nennt der Artikel denn auch die von den Dorfbranden verschonten
Dérfer, die vor allem aus Engadiner-Hausern bestehen und die Andri
Peer wahrend der Arbeit an seiner Dissertation aufgesucht hat, die
Dorfer, «[...] die ihr altes Gesicht bewahren durften: Guarda, Ardez,
das unterste und das oberste Scuol, das festliche Sent, das beschei-
dene Vna.» [5]3. Wie sehr diese Behauptung auf selektive Wahrneh-
mung zurlickgeht, zeigt sich an der Notwendigkeit, im Falle des seit
dem 19. Jahrhundert auch von touristischen Grossbauten gepragten
Scuol, «das unterste und das oberste» herauszuheben. Diese Prazisie-

55



rung bildet den Anfang einer Reihe von Attributen, die an die Orts-
Epitetha der homerischen Epen erinnern: «das festliche Sent, das
bescheidene Vna». Wie leicht sich der architekturhistorische Diskurs
in seiner typisierenden und asthetisierenden Tendenz in Analogie
zur klassischen Lyrik-Theorie und Poetologie lesen liesse, zeigt die
anschliessende Bemerkung: «Das Mustergiiltige erhalt beim Biind-
ner immer noch eine eigene Note. Kein Haus, kein Dorf ist so wie das
andere.» [5]*4. Die Hauser und Dérfer Graubiindens scheinen ein ver-
breitetes poetisch-dsthetisches Ideal verwirklicht zu haben, die Ver-
bindung des Mustergiiltigen mit dem unverwechselbar Personlichen.

Ein spezieller Fall einer Landschaft zwischen Natur und Kultur
ist der hier nur kurz angesprochene Schweizerische Nationalpark:
«Wart ihr schon auf dem Pass dal Fuorn, wo der Schweizerische
Nationalpark fast mit einem Finger am Mund die Autostrasse tiber-
quert; wart ihr schon in dieser Trockenheit von Legfohren, Alpenro-
senbiischen und Kalk [...]» [5]. Dieses Reservoir unberiihrter Wildnis
hat Peer in einem friiheren Text mit dem Titel L'Engiadinais e’l Parc
naziunal (1957b) als «iiert alpin sainza congual», «unvergleichlichen
alpinen Garten», gepriesen, mit dunklen Télern, in denen eine «at-
mosfera saduolla, tropica, bod preistorica» (1957b:17) herrsche, eine
«satte, tropische, fast prdhistorische Atmosphdre». Das Lob des
Nationalparks beginnt erstaunlicherweise mit der Hervorhebung
der Magie des doch eher biirokratisch spréden Namens: «che pled
magic, che nom misterius, che s-chazi da finas oduors, da cuvaidas
scumandadas, schi Parc naziunal, marella da nossa increschanti-
na» (1957b:15), «welch magisches Wort, welch geheimnisvoller Name,
welch ein Schatz an feinen Gerilichen, an verbotenen Liisten, ja Na-
tionalpark, Brennglas unseres Heimwehs». Zu dieser ins Innere und
ins Sprachliche versetzten und so verklarten Landschaft passt, dass
sie die Autostrasse des Ofenpasses «mit einem Finger am Mund» [g]
liberquert. Soist man versucht, den Nationalpark zum Emblem der ar-
chaisierenden und mythologisierenden Seite der Engadin-Dichtung
Andri Peers zu machen, die gerne vom natiirlichen Duft und dem
prihistorischen Zauber des Tals spricht und sich beim Uberqueren
der Autostrasse einen Finger an den Mund legt®. Emphatische Defi-

56



«... Hduser, die einander die Hand geben ...»

57



nitionen des Nationalparks: «Terra eletta per mantgnair, per annéblir
vita alpina» (1957b:1g), «Landstrich, dazu auserwéhlt, alpines Leben
zu bewahren, zu veredeln», verlocken dazu, sie auf Peers Dichtung
zu Uibertragen und diese Hypothese weiterzuverfolgen.

Unberiihrte Wildnis ist im Engadin aber nicht nur im National-
park zu finden, wie ein anderer Absatz des Artikels bestatigt:

Wandert hinein in die unendlichen Alpen von Sent und Ramosch,
wo ihr tagelang umherschweifen konnt, ohne einen Menschen
anzutreffen, ohne einen Laut zu héren, ausser dem Schrei des Ad-
lers, dem Phff des Murmeltiers. [6]

Die Hypothese, das objektive Korrelat von Peers poetischem Engadin
sei eher ein Reservat als eine von Menschen mitgepragte Gegend des
20. Jahrhunderts, trifft nur auf die naturlyrischen Hymnen zu, nicht
auf die anti-idyllische lyrische Gegenrede, die es bei Andri Peer auch
gibt und die auch konfliktuelle historische Themen einbezieht (dazu
unten 5.-6.).

Im zitierten Text aus dem Jahre 1957 ist vom Nationalpark als «ma-
rella da nossa increschantiina», «Brennglas unseres Heimwehs», die
Rede. Der Zeit-Artikel setzt sich schon im Titel mit diesem zentralen
Motiv und wichtigsten Ordnungswort der sehr hdufig von Emigran-
ten verfassten traditionellen Heimwehlyrik auseinander. «Schmerz
des Wiedersehens» ist eine sehr pragnante Abwehrformel, die ein
Emblem der Heimwehlyrik zerstort, die als Moment der Freude, des
Heils und der Heilung gefeierte Riickkehr. Dass das Wiedersehen mit
dem geliebten Tal einen Schmerz bedeuten soll, ist fiir diese Tradition
vollig absurd, und wird in unserem Artikel entsprechend explizit als
authentische Erfahrung hervorgehoben, die den oberfldachlichen Ste-
reotypen widerspricht: «Ja, es ist ein Schmerz, und nicht wie es in
manchen oberflachlichen Biichern heisst, die Freude des Wiederse-
hens.» [2]. Die Einbettung dieser Behauptung in einen hedonistisch
argumentierenden Kontext fiihrt zu einem seltsamen Paradox: «[...]
ich liebe es so sehr, dass ich manchmal die Hinreise um Tage auf-
schiebe, um den Schmerz des Wiedersehens, des Wiederfindens

58



«... wo der Schweizerische Nationalpark fast mit einem Finger am Mund die Autostrasse

liberquert ...»

59



tiefer zu machen.» [2]. Dieses Hinauszégern zwecks Vertiefung des
Schmerzes mag man psychologisierend auf masochistische Tenden-
zen zurlckfiihren, poetologisch gelesen, wird hier die ambivalente
Verdichtung von Lust und Schmerz der klassischen Liebeslyrik gegen
den einfachen Topos der Heimwehlyrik gesetzt, der den Schmerz
des Abschieds mit der Freude des Wiedersehens kontrastiert. Das
damit nicht zu vereinbarende, in der Heimat empfundene Heimweh:
«Ich splire Heimweh am meisten, wenn ich oben bin, bitter bei der
Ankunft und schrecklich bei der Abfahrt [...]» [2], behilt die tradi-
tionsreiche Stilisierung des Engadins als «Heimwehgegend» grund-
satzlich bei, das «Heimweh» aber wird dabei zur Chiffre einer unstill-
baren Sehnsucht, zu einer alpinen Variante der Saudade®®. Als seine
kiinstlerische Entsprechung bietet sich die dérive oder die «grenzen-
lose Semiose» des poetischen Textes an; durch sie wird der Ort eines
solchen Heimwehs gerade jenseits des Topos zum «poetischen Ort»¥.

Neben dieser allgemeinen Umdeutung und Ausweitung findet
sich in Peers Lyrik noch eine andere Form der Destabilisierung der
Heimweh-Topik. Diese hangt mit dem historisch-sozialen Klima zu-
sammen, mit den Schuldgefiihlen des zum «Verrédter» gestempelten
Emigranten, dem die Heimkehr unliebsame Begegnungen und pein-
liche Fragen beschert®.

In seinem zweiten Abschnitt rettet sich Peers Engadin-Artikel,
der sonst ein sehr kompaktes Inventar von Stereotypen ausbreitet,
vor dem Verdacht der Idyllisierung und Verklarung. Mit der einlei-
tenden Bemerkung: «Zu jeder Jahreszeit liebe ich mein Tal [...]» [2],
distanziert er sich vom selektiven Touristen-Blick und verweist im-
plizit auch auf Gedichte, die sich nach Ort und Jahreszeit nicht fiir
Postkarten eignen, wie das in den ersten Absatz eingearbeitete Sta-
giun morta. Ob das bereits zitierte Versprechen, sich davor in Acht
zu nehmen, «dieses beriihmte hohe Tal [...] nicht zu vergéttlichen,
vom Artikel eingel6st wird, bleibt fraglich. Die Ausfithrungen zum
«Schmerz des Wiedersehens» dagegen versprechen in ihrer Ambi-
valenz und paradoxalen Offenheit poetische Texte, die Stereotype
nicht nur verwenden, sondern unterlaufen, verlagern und eine viel-
schichtige «poetische Landschaft» entwerfen.

60



	Zwei poetische Prosatexte

