
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer

Autor: Riatsch, Clà

Kapitel: 1: Die Landschaft und die Zeichen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1.

Die Landschaft und
die Zeichen



In der Lyrik von Andri Peer (1921-1985) ist das Engadin mehr als ein
häufiges Motiv oder ein situativer Rahmen, mehr auch als eine nach

dem Muster traditioneller romanischer Lyrik gezeichnete
Heimwehlandschaft. Dies liegt nicht nur daran, dass dem traditionellen Idyll
das für moderne Dichtung obligate Anti-Idyll gegenübergestellt wird,
es liegt an einem poetischen Mythos, der das Tal der Kindheit und der
Ahnen des Dichters zum Ursprung einer Stimme macht, auf die sich
diese Poesie zurückführt, als Echo, Umschrift, Übersetzung, Antwort
oder Gegenrede. Ein solcher Mythos kommt nicht ohne enge Bezüge

zu allgemeineren Landschaftsmythen zustande, die ihrerseits auf
sprachlich-kulturellen Vorgaben beruhen. Anthropomorphe,
sprechende, lesbare Landschaften, aber auch spezifische auf das Engadin

bezogene Mythen gibt es nicht nur in der Lyrik von Andri Peer.

Ein kurzer Einblick in die allgemeinere Landschaftsmythologie soll
helfen, der spezifischen Ausformung von Andri Peers poetischem
Engadin-Mythos auf die Spur zu kommen.

Die anthropomorphe Landschaft

Dass unser Reden über die Natur kulturell geprägt ist, zeigt sich am
Begriff der «Landschaft» in aller Deutlichkeit. Häufig ist schon das

Bezeichnete an sich historisch-kulturell geprägt, auch wenn
Gewohnheit und Unkenntnis uns dazu verleiten können, von Menschen

mitgeprägte Kulturlandschaften für genuin natürlich zu halten. Aus
dem Kulturellen kommen wir aber auch vor sogenannt «unberührten»

Landschaften nicht heraus. Als spezifischer, menschlicher

Sinneswahrnehmung und Erfahrung zugänglicher Teil von Natur sind
auch sie immer kulturelle Konstrukte, die sich deutlich als Ergebnisse

von Zuordnung, Abstraktion und Vereinheitlichung ausweisen1. Die
unvermeidlich anthropozentrische Prägung des LandschaftsbegrifFs

zeigt sich am deutlichsten daran, dass wir von Landschaften auch

in Begriffen reden, die wir zur Bezeichnung von Teilen unseres
Körpers brauchen. Sehr eindringlich schildert dies der neapoletanische
Philosoph Giambattista Vico (1668-1744) in seiner Scienza nuova von

10



1744- Die Menschen reden vom Unbeseelten wie von ihrem Körper,
ihren Sinnen und Leidenschaften; die Reben haben «Augen», das Meer

«Arme», der Fluss eine «Mündung». Dies hat, so Vicos drastischer
Schluss, damit zu tun, dass «der unwissende Mensch sich zur Regel

des Universums macht», «aus sich eine ganze Welt» erzeugt und in
seinem Unverständnis selbst zu dieser Welt wird2. Der unwissende
Mensch gehört, nach Vicos Theorie der Weltzeitalter, zur «Kindheit
der Welt», die mit dem poetischen Zeitalter zusammenfällt. In ihrer
Fähigkeit, Unbeseeltes zu beseelen, sind die Menschen der «Kindheit
der Welt», und mit ihnen die Kinder aller Zeiten, «sublime Poeten»3.

Bei aller nötigen Kritik an dieser mit der Romantik zum Allgemeingut

gewordenen Vorstellung der kindlichen Seele des Dichters wird
man grundsätzlich nicht bestreiten wollen, dass Poesie eher zum
sprachlichen Bild als zum abstrakten, rational differenzierenden
Begriff neigt4. Trotzdem wäre es verfehlt, anthropomorphe Tendenzen

der Sprache auf die Poesie oder auf Urzeiten der Alltagssprache zu
beschränken, in denen der naive Mensch an seinem Körper Mass

nahm, um die Welt zu bezeichnen. So lebte etwa Elias Canetti nicht
in der poetischen «Kindheit der Welt», obwohl er zu den Bergen der
Schweiz bemerkt:

In ihren Spitzen oben getrennt, hängen sie unten wie ein einziger,

riesiger Körper zusammen. Sie sind ein Leib und dieser Leib ist
das Land selbst. (Canetti ig6o:ig2f.)

Anthropomorphe Begriffe kennt zudem auch die Fachsprache der

Technik, wie der Dichter Peter Rühmkorf bemerkt, ohne damit zu
bestreiten, dass das «Dichten nach der Natur» eine privilegierte
Domäne des Poetischen geblieben ist:

Dass die Dichter die Natur zu vermenschlichen neigen, ist in der
Kunst die Regel, nicht die Ausnahme. Unser menschliches Sinnen

und Trachten ist auch dort noch anthropomorph, wo wir es kaum
mehr wahrnehmen. Selbst die Metaphern unseres technischen

Alltagslebens haben mehr mit Hand und Fuss und Kopf und Kra-

li



gen zu tun, als uns gemeinhin bewusst ist, was sich vom
Achsschenkelbolzen bis zum Zylinderkopf jederzeit demonstrieren
lässt. (Rühmkorf ig8g, 2001:231!.)

Der Hinweis darauf, dass es neben dem «Felskopf» auch den

«Zylinderkopf» gibt und dass beide zur Alltagssprache gehören, kann
davor bewahren, anthropomorphe Züge poetischer Landschaften für
exklusiv zu halten. Andererseits können poetische Kontexte aber

auch obsolete, lexikalisierte Metaphern in ihrer anthropomorphen
Dimension wieder transparent machen und entsprechende Effekte

erneuern.
Die allgemeine sprachlich-kulturelle Tendenz zur Anthropomor-

phisierung von Landschaft hat ein Gegenstück in der naturalisierenden

Rede vom Menschen. Diese zeigt sich etwa im Stereotyp, wonach
Landschaften ihre Bewohner prägen, ihre Körper und ihre Seelen so

tiefgreifend formen, dass signifikante Analogien, ja unmittelbare
Ähnlichkeiten zwischen ihnen erkennbar, wenn nicht sogar deutlich
sichtbar werden. Wie pointiert ein solches Stereotyp in einem
literarischen Text zum Ausdruck kommen kann, zeigt sich in Cla Bierts La

müdada (1962), wo Karin dem Bauernsohn Tumasch sagt, sein Gesicht

gleiche den Bergen des Unterengadins:

Co vaiv'la dit, Karin, quella jada? «Tia fatscha sumaglia tuottafat a

quistas bellas muntognas.» (Biert 1962:272)

Wie hatte sie damals gesagt, Karin? «Dein Gesicht gleicht ganz
und gar diesen schönen Bergen.»

Diese Behauptung, deren Tragweite sich nur in Zusammenhang mit
dem Mythos des «grip da la sumglientscha», des «Felsens der

Ähnlichkeit»5, erahnen lässt, ist ein Beleg dafür, dass Vicos «unwissender»

oder «poetischer» Mensch nicht nur die Landschaft nach
seinem Bild, sondern auch sein Bild nach der Landschaft formen kann.
Ein Gedicht von Andri Peer, in dem sich dies ganz deutlich zeigt, ist
Paur bergiagliot (Bergeller Bauer), wo es zum Schluss heisst:

12



Il frunt üna costa

cun sendas da muvel.
Il nas ün chatschader,
la barba ün god.6

Die Stirn eine Halde
voller Viehwege.
Die Nase ein Jäger,

der Bart ein Wald.

Die Entsprechungen zwischen der Landschaft und dem Gesicht, dem

Körper7 oder dem Charakter des Menschen müssen nicht
notwendigerweise auf die Vorstellung einer Prägung durch die Umgebung

zurückgehen. Sie sind auch nicht ein exklusiver Zug der Poesie, wie
Friedrich Nietzsches Aphorismus Doppelgängerei der Natur beweist,

in dem er jene glücklich preist, die im Oberengadin sich selbst zu
entdecken vermögen:

In mancher Natur-Gegend entdecken wir uns selber wieder, mit
angenehmem Grausen; es ist die schönste Doppelgängerei. [...]

wie glücklich der, welcher sagen kann: «es gibt gewiss viel
Grösseres und Schöneres in der Natur, dies aber ist mir innig und
vertraut, blutsverwandt, ja noch mehr.»8

Die sprechende Landschaft

Die Vermenschlichung der Landschaft beschränkt sich nicht auf

anthropomorphe Metaphorik im Sichtbaren, sie erfasst auch das

Hörbare, die Landschaft erhält eine Stimme, sie spricht zum Menschen.

Dieses Sprechen wiederum ist nur eine der Möglichkeiten einer
umfassenderen Semiotisierung, die der Natur einen Zeichencharakter

zuspricht und den Menschen mit der Aufgabe betraut, diese Zeichen

zu entziffern. Differenziert und ausgedeutet findet sich diese Vorstellung

im vieldiskutierten Begriff einer lesbaren oder hörbaren «Natur-

13



spräche». Lesbar ist sie im berühmten Buch der Natur (Liber naturae),

in den natürlichen «Chiffren» oder «Hieroglyphen» der Romantiker,
hörbar in den Stimmen der Natur, vorzugsweise im Rauschen des

Windes und des Wassers. Die theologische Tradition weiss das Buch

der Natur zu entziffern, es verweist auf seinen Schöpfer, sein Sinn

entspricht demjenigen der Heiligen Schrift, die es wiederholt und
erläutert, wie es umgekehrt von ihr erläutert wird. Für die poetischen
Traditionen der Moderne ist der Natursprachen-Begriff der Romantik

von zentraler Bedeutung, in den, wie Goodbody festhält, die

theologischen Traditionen einfliessen:

Der zentrale Strang des romantischen Natursprachenbegriffs lässt

sich aber in der biblischen Vorstellung einer Schöpfung durch das

Wort Gottes [...] finden und über den mittelalterlichen Begriff des

«Buchs der Natur», die paracelsischen Signaturen, Jakob Böhmes

[...] Natursprachenlehre bis hin zu Hamanns Auffassung von
Natur und Geschichte als Chiffrensprache Gottes verfolgen. Von

grosser Bedeutung sind [...] Herders Wiederaufnahme des

Hieroglyphenbegriffs und seine Bestimmung von Analogien zwischen
Natur und Sprache [...]. (Goodbody 1984:13)

Von der theologischen Tradition übernimmt die «Natursprache» der
Romantik auch die Vorstellung, dass ihre Zeichen, im Gegensatz zum
«organischen Symbol» Goethes, nicht auf etwas verweisen, das

innerhalb der sichtbaren Natur zu finden wäre, auch nicht auf ihr
tieferes Wesen, sondern auf etwas anderes, ausserhalb Liegendes9. Mit
der Moderne löst sich dieses Andere von seinen festen theologischen

Bestimmungen, wird frei verfügbar, zum Gegenstand vielfältiger
mythologischer und künstlerischer Sinngebung. Wie in der religiösen

Tradition bleibt die Fähigkeit, die Natursprache zu hören und
ihre Botschaft zu entschlüsseln, besonders empfänglichen Ohren

vorbehalten. Nicht allen ist es gegeben, in oder hinter den natürlichen

Geräuschen Stimmen zu vernehmen und den Sinn ihrer Reden

zu verschriftlichen, zu übersetzen oder wenigstens als unübersetzbar

zu erahnen.

H



Mit der Natursprache in vielerlei Weise verknüpft ist, wie Good-

body weiter ausführt, die Vorstellung einer nicht arbiträren Beziehung

zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem:

Der zweite Kerngedanke heisst: Es gibt eine Sprache, oder muss

eine gegeben haben, in der die Wörter nicht willkürlich gewählt,
sondern mit den bezeichneten Dingen wesentlich verbunden waren.

(Goodbody ig84:nf.)

Neben einem theologischen und einem sprachphilosophischen hat

diese Vorstellung auch einen poetologischen und ästhetischen

Aspekt. Sie entspricht dem Ideal der Poesie, ihren Gegenständen mit
notwendigen, ästhetisch motivierten, ikonischen Zeichen auf den

Leib zu rücken oder gar den Unterschied zwischen ihrem Gegenstand

und dem poetischen Zeichen in einer magischen Identität von
Wort und Ding aufzuheben. Die Neuauflage dieser Vorstellung und
ihre manchmal sophistisch anmutende Rettung ist die berühmte
«Autoreflexivität» oder auch die «Autoreferenzialität» poetischer
Texte die, je nach Theorie, vor allem oder ausschliesslich auf sich

selbst verweisen10.

Dass ein offensichtlich künstlicher Sprachgebrauch wie der
poetische als Ausdruck einer natürlichen Sprache der Dinge verstanden

werden will, ist ein Paradox, das verschiedene Poetiken aufzulösen

versuchen. Zu den gängigsten Lösungsfiguren gehört die Verneinung

der Künstlichkeit der Poesie durch die Hervorhebung ihres

Unterschieds zur Rhetorik. Artifiziell, aufgesetzt, willkürlich wäre
die Rhetorik, ein falsches Licht, das die Augen blendet; Poesie dagegen

wäre notwendig, echt, wesentlich, ein Licht auf den Dingen, das

diese so erhellt, dass sie sichtbar und einleuchtend werden". An die

Stelle der Sprache der Natur treten später unterschiedlich bestimmte

Sprachen eines «Andern», des Unbewussten etwa, das aus der Poesie

sprechen soll. Was sich gleich bleibt, ist die Suggestion, dass der

Dichter in erster Linie ein Zuhörender ist, nicht ein Sprechender; seine

Sache ist das Ablauschen, nicht das Aufschwatzen12. Die Rede der

andern Stimme muss, je nach Vorstellung, nur verschriftlicht oder

15



aber umgeschrieben, übersetzt werden. Wo dies misslingt, bleibt das

Unsagbare, dessen Figuren schon von der klassischen Rhetorik er-

fasst und klassifiziert worden sind.

Wer für die Natursprache des «Buchs der Natur» nach einer

Übersetzung suchte, konnte die Bibel lesen, wer einen Schlüssel zur
angeblichen Natürlichkeit der Sprache neuerer Poesie sucht, muss sich

an ihre Poetiken halten. Die allgemein diagnostizierte Funktion von
Kunst als Religionsersatz zeigt sich hier in der Verlagerung des Motivs

der schöpferischen Kraft des Wortes von der göttlichen auf die

dichterische Poiesis, deren Kreativität entsprechend gefeiert wird.
Damit ist die Versuchung naheliegend, die Natursprache der Poesie

auf die Projektion und das Echo ihrer jeweiligen Poetik zu reduzieren:

aus der Natur wird herausgehört und herausgelesen, was in sie

hineinprojiziert wird13. So kommt sie zu ihrer motivierten, elementaren,

unübersetzbaren, geheimnisvollen Sprache.
Die Landschaft kann nicht nur mit den Stimmen der Elemente

sprechen, sie kann auch die Fläche sein, auf die unverständliche Texte

geschrieben werden. Natürlich und unwillkürlich sind diese etwa
im Fall einer von Tierspuren gezeichneten Schneedecke:

Noss skis tschuncan sainza pisser la leida poesia cha la leivra ha

scrit in morse sül inviern, e be sper la pista ha l'aglia stampà si'ala

illa naiv suolva. (Peer 19573:26)

Unsere Skier durchkreuzen sorglos das fröhliche Gedicht, das der

Flase in Morsezeichen auf den Winter geschrieben hat, und gleich
neben der Piste hat der Adler im luftigen Schnee den Abdruck
seines Flügels hinterlassen'4.

Die «Morseschrift» kann hier als aktualisierte Variante der romantischen

«Hieroglyphe» gelesen werden, die Spuren der Tiere sind ein

«Gedicht», das verbreiteten Stereotypen der Eigenschaften von Lyrik
entspricht: zugleich geheimnisvoll und unverwechselbar, körpernah
und unwillkürlich, direkter notwendiger Ausdruck der Existenz
ihres Urhebers15.

16



In der Lyrik Andri Peers finden sich nicht nur Tiere, die die
Landschaft beschreiben, es finden sich auch solche, die lesen. Im Gedicht
Sulvaschina (Wild) sind es die Adler:

[•••]

E las aglias illa grippa gnieuan,
maglian leivras e nu cridan mai,

legian sco ün cudesch la parai,

mo da t'illa volver mâ nu prouan.'6

Und die Adler nisten in den Felsen,

fressen Hasen und weinen nie,
lesen die Wand wie ein Buch,

nur sie zu wenden, versuchen sie nie.

Von Tieren gelesen, die wissen, dass man die jeweilige Seite nicht
umblättern kann, wird das Buch der Natur hier in einer derart

gewagten Form aktualisiert, dass man versucht ist, die Stelle als Parodie

zu lesen.

Eine neue Konjunktur erlebt die lesbare Landschaft im Zeichen

konstruktivistischer Theorie der Postmoderne, die von Landschaft
als einem «Zeichen» oder «Text» spricht und in metaphorischer
Dehnung der Begriffe alle Arten von Perzeption und Interpretation als

«Lektüre» bezeichnet17. Als Autor der Landschaft als «Text» fungiert
nicht mehr Gott oder die Natur, sondern die menschliche Kultur;
und so nutzt das «Lesen» die Hilfsmittel neuerer linguistischer und
semiotischer Theorie. Da dieses Verfahren die Natur zur reinen
Projektionsfläche menschlicher Sinngebung macht, wird versucht, eine

objektive Dimension zurückzuholen, indem etwa die «Quasiobjektivität»19

von Stimmungen und Atmosphären postuliert wird, in die
der Mensch hineingeraten kann. Damit übernimmt die konstruktivistisch

orientierte Landschaft als «Text» einen Teil der philosophischen

Altlasten, die sie loswerden wollte.

17



Das Engadin als mythische Landschaft

Als Bergtal wird auch das Engadin von der allgemeinen
Mythologisierung und Sakralisierung der Berge erfasst. Auch ohne

anthropologische Konstanten oder Archetypen zu bemühen, bleibt eines

evident: Berge, besonders die hohen, sind auffällig, abweisend, historisch

betrachtet wenig zugänglich, schwer zu nutzen und zu
vereinnahmen. Die Berglandschaft ist ein auch im wörtlichen Sinn

hervorragender und exklusiver Raum. Dazu kommt ein Grundmuster der

räumlichen Vorstellung von Wertungen: oben das Positive, unten das

Negative. Dieses Muster zeigt sich beim Körper, wo es Gesicht und

Oberkörper von den Bereichen «unter der Gürtellinie» trennt, am
Gesellschaftlichen, wo die Privilegien der «Oberschicht» zustehen, im

Religiösen, wo oben der Himmel, unten die Hölle ist. Die Besetzung
der Berge mit Werten folgt aber weniger einem einfachen Muster, als

einer weniger einfachen Geschichte. Im Gegensatz zur heidnischen

Antike und zu andern Kulturen (Himalaya, Anden) macht die christliche

Tradition die Berge nicht per se zum Ort des Göttlichen. Trotz

Moses-Berg und Golgatha, trotz Kalvarien, die auf einzelne Hügel

führen, wird grundsätzlich nicht der hohe Raum als solcher sakra-

lisiert, sondern die jeweilige heilsgeschichtliche Episode, die sich in

ihm zugetragen hat19. Dass die Alpen zum Symbol des Sublimen und
Erhabenen, des körperlich, moralisch und politisch Gesunden wurden,

zur Heilslandschaft einer Sehnsucht, die dem zivilisatorischen
Unheil der Moderne entfliehen will, hat keinen direkten Zusammenhang

mit der christlichen Tradition. Die grosse Zeit dieser
naturalisierenden Mythologie ist vielmehr die europäische Aufklärung, die

meistgenannten Autoren der traditionsbildenden ersten Texte sind
Rousseau und Haller20. Die Sakralisierung der Alpen ist damit eher

ein später Gegentrend zum Religionsverlust als eine genuin christliche

Tradition21.

Spätestens mit dem Tourismus des 19. Jahrhunderts erfasst die

Stilisierung der Alpen zur «sublimen», «erhabenen» und «gesunden»
Landschaft auch das Engadin. Als Landschaft mit anthropomorphen
Zügen, die ihre Bewohner bis ins Physiognomische hinein prägt, als

18



Landschaft, die spricht und deren verborgene Zeichen gelesen werden

können, erfüllt das Hochtal geläufige Kriterien des Mythischen.
Ohne vorerst auf Definitionsfragen einzugehen, soll ganz kurz belegt
werden, dass vom Engadin bis heute ganz selbstverständlich als von
einer ganz besonderen Landschaft gesprochen wird. Herr Casparis,
ein alter Ego von Iso Camartin, reist ins Oberengadin:

Er wusste es bei jedem Besuch im Oberengadin: Hier erwarteten
ihn eine Landschaft und eine Lebensweise gesteigerter Wahrnehmung.

Eine Pathoslandschaft jedenfalls, denn was ihm begegnete,

was Herr Casparis suchte und unternahm, hatte hier oben

einen Zusatz an Eindringlichkeit und an Nachwirkung. (Camartin
2008:69)

Wer ins Engadin reist, sieht Restwasser im zu grossen Flussbett des

Inns, sieht Kiesgruben, Baudepots, Parkplätze, eine Flugpiste,
Spekulationsbauten, Hochspannungsleitungen, an den Hängen Seilbahnen,

Skilifte, in der Luft Kleinflugzeuge, Gleitschirmflieger. Warum sieht

Herr Casparis eine «Pathoslandschaft», woher kommt seine Erwartung,

ein übernutztes Bergtal biete ihm einen «Zusatz an Eindringlichkeit

und an Nachwirkung»? Die Euphorie des Herrn Casparis

muss auch von einer kulturellen Vorarbeit herrühren, die dieses Tal

für ihn präpariert und aufgeladen hat. «Gesteigerte Wahrnehmung»
und «Pathos» hängen mit dieser Aufladung zusammen, nicht oder

nur indirekt mit dem Bergtal oder der «Lebensweise» des Touristen.

Die Ich-Erzählerin von Corinne Desarzens Sirènes d'Engadine

(2003) - sie spricht sich und den Leser mit «du» an - reist ins Unter-

engadin:

C'est la montagne, la haute montagne, mais tu te sens comme dans

un salon. [...] Sans la mer, pourtant là il y a une éternité de lunes,
les saveurs du sud se retrouvent exhaussées sur un lit d'herbe et
de pierres. Réunies, l'âpreté nue et la musicalité latine se couchent

sous une large mesure de ciel. Sur ta tête, tu tordrais bien les manches

de ton sweat-shirt en turban. Car soudain, tout ressemble tel-

19



lement au Cachemire, au Népal, au Bouthan des beaux-livres
caressés du revers de la main. Est-ce dû à la luminosité particulière
de l'atmosphère? Quelque chose de festif se répand. (Desarzens

2003:9)

Warum will sich die Erzählerin von Corinne Desarzens einen Turban

drehen, um sich in Scuol vor der «luminosité» Nepals zu schützen?

Für jemanden, der nie in Nepal war, wäre das schwer zu sagen, käme

ihm nicht die Erzählerin mit dem rettenden Zusatz entgegen, dass

der Bezug zum Himalaya über die «beaux-livres» zustande kommt.
Ob die Assoziation von der «luminosité particulière» des Engadins

ausgelöst wird, ist ebenfalls keine leichte Frage, auch wenn sie

rhetorisch gestellt sein sollte. Das Licht des Engadins ist jedenfalls so

berühmt, dass dies «jeder» bemerkt:

Es ist wahr, jeder der dieses Hochtal besucht hat [...] hat die

verwandelnde, einen zu einem selber zurückbringende, ursprünglich

machende Kraft dieses besonderen Lichts an sich selbst

erfahren. (Amman / Kurth 1996:14)

Wer wagte da noch zu behaupten, dieses «besondere Licht» sei

genau so besonders wie in hundert andern Alpentälern auch, besonders

sei das Licht allenfalls in Gemälden von Segantini, Giacometti
oder Hodler? Eine solche Behauptung stösst auch im Engadin schnell

auf Widerspruch: die Verbindung von Seen- und Gebirgslandschaft
sei einmalig, die Seen des Oberengadins spiegelten das Licht der

Alpen auf ganz besondere Weise. Dies soll hier nicht bestritten werden,
zumal die Erzählerin von Sirènes d'Engadine das Unterengadin vor
Augen hat. Oder richtete sich ihr Blick ausschliesslich auf die

«beaux-livres», die schönen Photobände, womit auch zu erklären wäre,

warum sie sich «comme dans un salon» fühlt? Auf photographische
Kunst deuten auch die «éternité de lunes» und die «large mesure de

ciel», die ohne entsprechende Bildtraditionen schwer zu verstehen

wären. Die Verbindung von «âpreté nue» und «musicalité latine», die

«saveurs du sud» dagegen haben diskursive Vorlagen, der südliche

20



Himmel des Engadins ist seit Nietzsche ein Topos22. Aus zwei kurzen
Textstellen lassen sich auf Art, Entstehungs- und Verbreitungszeit

von Engadin-Mythen keine Schlüsse ziehen. Die beiden Passagen

zeigen immerhin, dass es sie gibt, dass sie stark und allgemein verbreitet
sind. Ein Indiz dafür ist die Selbstverständlichkeit des Unverständlichen,

die Tatsache, dass beide Texte ohne erläuternde Einbettung
Aussagen machen, die, aufs Schanfigg oder das Eisacktal bezogen, an
der Ernsthaftigkeit ihrer Autoren zweifeln liessen. So wird erahnbar,
dass der «Zusatz an Eindringlichkeit» (Camartin) oder die Festlichkeit,

das «quelque chose de festif» (Desarzens), von klar selektiver

Wahrnehmung und dezidierter Aussparung abhängen müssen. Der

Einwand, das Engadin sei an den meisten Orten und sehr häufig weder

«eindringlich» noch «festlich», ist naheliegend, aber berechtigt23.

Wer sich literarisch ausserhalb der kulturellen Hotspots bewegt, tritt
entweder parodistisch oder polemisch gegen diese Aufladung an,
oder setzt sich der realistisch nüchternen Frage aus, was er hier
eigentlich suche. Diese Frage bestätigt ihrerseits die Existenz des

Mythos, der Erwartungen prägt und Frustrationen auslöst, wo er sich

nicht bestätigen lässt. Einer der sie stellt, ist der Ich-Erzähler von
Oscar Peers La rumur dalflüm (1999), der an den Ort seiner Kindheit
zurückkehrt, die Bahnstation Carolina, mitten im Wald:

Che fetscha a Carolina? Eu vegn sü bod be per cas, sainza aspetta-
tivas. I nun es hier da verer in ün lö uschè solitari; quia l'Engiadina
as zoppa, quia nun han pitturà ne Giacometti ne Segantini. [...] (O.

Peer 1999:7)

Was tue ich in Carolina? Zu sehen gibt es ja nicht viel in dieser

einsamen Gegend - kein Dorf, kein reizendes Engadin, keine
Postkartenlandschaft, kein Sils-Maria. Hier haben weder Giacometti
noch Segantini gemalt. (O. Peer 2007:7)

Im deutschen Text - auch er ist von Oscar Peer - wird der Kontrast
des unspektakulär einsamen Ortes mit der «Postkartenlandschaft»
stärker hervorgehoben, die romanische Fassung spart sich den Hin-

21



weis auf die ikonographische Fremdwährung und auf Sils-Maria als

Postkartensujet. Dem einheimischen Modell-Leser des romanischen

Textes muss der tote Winkel der mythischen Sicht nicht weiter erläutert

werden.

Der Begriff des «Mythos» wird hier, wie in Renata Corays Arbeit
zu den rätoromanischen «Sprachmythen» (Coray 2008), als Oberbegriff

für alle Arten von kollektiv erarbeiteten und tradierten Konzepten,

Kategorien und Relationen verwendet, die einen bestimmten

Gegenstand semiologisch und ideologisch aufladen und markieren.

Hilfreich sind Eliades Definition des Mythos als Erzählung von
Schöpfung und Ursprung und Barthes' Bestimmung des zentralen
Merkmals des Mythos: «il transforme l'histoire en nature»24. Unter
dem Oberbegriff des «Mythos» werden auch imagologische Begriffe

wie «Klischee» oder «Stereotyp» subsumiert, ideologiekritische
wie «Ideologem», literarhistorische und typologische wie «Topos»,

«Emblem», «Chiffre», semiologisch-rhetorische wie «Metapher»
und «Symbol», «Anthropomorphismus» und «Animismus», die bei

Bedarf im jeweiligen Zusammenhang präzisiert werden. Ein poetischer

Engadin-Mythos ist leichter zu verstehen, wenn man da und
dort einen Blick auf die erwähnte allgemeine Aufwertung und Sak-

ralisierung alpiner Landschaften wirft, wie sie in der europäischen

Kulturgeschichte besonders seit dem 18. Jahrhundert zu beobachten

sind. Aus dieser breit geführten kultur- und ideengeschichtlichen
Diskussion wird hier nur das referiert, was zum Verständnis der

ausgewählten Texte von Andri Peer unmittelbar beiträgt. Eine wichtige
Sammlung konstruierter bündnerischer Mythen ist Christian Ca-

minadas Die verzauberten Täler (1961, 20061). Dass sich Andri Peer für
dieses Werk interessiert hat, bestätigen zwei Rezensionen aus seiner
Feder25.

In Zusammenhang mit Andri Peers Engadin-Mythen ist ein für
Eliades wie für Barthes' Definition des Mythos zentrales Merkmal

wichtig, die Aufhebung der Zeit26. Die dem Dichter seit jeher
zugeschriebene besondere Fähigkeit der Erinnerung und Devination
bilden den Hintergrund entsprechender Rituale, die im poetischen
Text thematisiert und vorgeführt werden. Eine weitere Überschnei-

22



dung von Mythos und Poesie ist die Ersetzung des Konventionellen

und Arbiträren durch die Beschwörung des Wesentlichen und

Notwendigen, die sich in der Tendenz der Poesie hin zu motivierten
lautlichen und rhythmischen Formen und Relationen zeigt.

Poetisch stilisierte Engadin-Mythen finden sich nicht nur in der

Lyrik Andri Peers, sondern auch in seiner erzählenden Prosa, ja sogar
in seinen Essays. Belege dafür sind die Erzählung Daman da chatscha

(Jagdmorgen) aus dem Jahr ig6i und der Essay Denke ich ans Enga-
din aus dem Jahr 1968. Diese beiden Prosastücke werden hier als

eine Art sanfter Einstieg ins Thema kurz vorgestellt, in der Hoffnung,
in der Prosa müssten die entsprechenden Mythen nicht nur schwächer

dosiert, sondern auch in Kontexten zu finden sein, die sie

einbetten, erschliessen, erläutern. Tatsächlich lassen sich die beiden
Prosastücke als eine Art Einleitung und literarisch elaborierter
Kommentar zu Peers Engadin-Gedichten lesen. Dies ist nicht etwa darauf
zurückzuführen, dass die Lyrik eine nachträgliche «Verdichtung»
vorausgehender Prosa wäre, sondern auf eine auffällig intensive
Osmose zwischen den Textsorten, die sich bis in die genotextuellen
Vorstufen zurückverfolgen lässt. Reduktion, Verdichtung, Verschlüsselung

und narrative Expansion, situative Einbettung, Kommentierung

in praesentia scheinen in einer grundlegenden, alle Textsorten
umfassenden und alle Gattungsgrenzen übergreifenden Wechselwirkung

zu stehen. Zwischen den hier vorgestellten Prosatexten und
den Engadin-Gedichten Andri Peers ist diese so stark, dass sie die

berühmte Hypothese zu bestätigen scheint, manche Autoren (Joyce,

Gadda) hätten, bei aller Verschiedenheit ihrer Publikationen, ein
Leben lang an einem einzigen Text geschrieben. Im Falle von Andri
Peer reicht ein Blick auf seine Korrespondenz, um zu erkennen, dass

auch sie zu einem guten Teil zu diesem «einzigen Text» gehört. Eine

minutiöse Untersuchung der evidenten Osmose zwischen Prosa und
Poesie müsste sich auch mit dem entschlossenen Werturteil Camar-

tins auseinandersetzen, der, bei aller Bewunderung für Peers Lyrik,
dessen Prosa als «epigonal [...] gravitätisch und pompös und in einer
seltsamen Weise vorgestrig»27 disqualifiziert. Die folgenden kurzen
Kommentare zu den beiden Prosatexten können diese Frage nicht

23



klären, sie wollen nur die angesprochene Osmose dokumentieren
und die beiden Texte als auktoriale Interpretanten der «Engadin-
Gedichte» zu Wort kommen lassen.

Auf die Vorstellung der beiden Prosatexte (2.1.-2.2.) folgt die
Lektüre ausgewählter «Engadin-Gedichte», die der Übersicht halber in
verschiedene Gruppen gegliedert sind. Die Gliederung folgt einer
lockeren Verbindung von chronologischen, texttypologischen und
thematischen Kriterien und soll lediglich der Orientierung dienen und
eine selektive Lektüre erleichtern. Auf drei Idyllen (3.1.-3.3.) folgen die
zwei bekanntesten und längsten «Engadin-Gedichte» Larschs vidvart
I'En (1955) und Furnatsch (i960), die ihre Musik und ihre Botschaft der

Stimme des Inns ablauschen (4.1.-4.2.). In den letzten beiden Gruppen
finden sich negative Gegenstücke: Anti-Idyllen (5.1.-5.2.) und Zweifel

an der Möglichkeit und dem Sinn einer Rückkehr (6.1.-6.2.) an den

verlorenen Ort des Mythos. Ein Schlusskapitel (7.) versucht einige
Grundmuster der «Engadin-Gedichte» aufzuzeigen.

24


	Die Landschaft und die Zeichen

