Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 18 (2010)

Artikel: Die Stimmen des Windes : zum Engadin-Mythos bei Andri Peer
Autor: Riatsch, Cla

Kapitel: 1: Die Landschaft und die Zeichen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1.

Die Landschaft und
die Zeichen




In der Lyrik von Andri Peer (1921-1985) ist das Engadin mehr als ein
hdufiges Motiv oder ein situativer Rahmen, mehr auch als eine nach
dem Muster traditioneller romanischer Lyrik gezeichnete Heimweh-
landschaft. Dies liegt nicht nur daran, dass dem traditionellen Idyll
das fiir moderne Dichtung obligate Anti-Idyll gegeniibergestellt wird,
es liegt an einem poetischen Mythos, der das Tal der Kindheitund der
Ahnen des Dichters zum Ursprung einer Stimme macht, auf die sich
diese Poesie zuriickfiihrt, als Echo, Umschrift, Ubersetzung, Antwort
oder Gegenrede. Ein solcher Mythos kommt nicht ohne enge Bezii-
ge zu allgemeineren Landschaftsmythen zustande, die ihrerseits auf
sprachlich-kulturellen Vorgaben beruhen. Anthropomorphe, spre-
chende, lesbare Landschaften, aber auch spezifische auf das Enga-
din bezogene Mythen gibt es nicht nur in der Lyrik von Andri Peer.
Ein kurzer Einblick in die allgemeinere Landschaftsmythologie soll
helfen, der spezifischen Ausformung von Andri Peers poetischem
Engadin-Mythos auf die Spur zu kommen.

Die anthropomorphe Landschaft

Dass unser Reden iiber die Natur kulturell gepragt ist, zeigt sich am
Begriff der «Landschaft» in aller Deutlichkeit. Haufig ist schon das
Bezeichnete an sich historisch-kulturell gepragt, auch wenn Ge-
wohnheit und Unkenntnis uns dazu verleiten kénnen, von Menschen
mitgepragte Kulturlandschaften fiir genuin natiirlich zu halten. Aus
dem Kulturellen kommen wir aber auch vor sogenannt «unberiihr-
ten» Landschaften nicht heraus. Als spezifischer, menschlicher Sin-
neswahrnehmung und Erfahrung zugédnglicher Teil von Natur sind
auch sie immer kulturelle Konstrukte, die sich deutlich als Ergebnisse
von Zuordnung, Abstraktion und Vereinheitlichung ausweisen'. Die
unvermeidlich anthropozentrische Pragung des Landschaftsbegriffs
zeigt sich am deutlichsten daran, dass wir von Landschaften auch
in Begriffen reden, die wir zur Bezeichnung von Teilen unseres Kor-
pers brauchen. Sehr eindringlich schildert dies der neapoletanische
Philosoph Giambattista Vico (1668—-1744) in seiner Scienza nuova von

10



1744.Die Menschen reden vom Unbeseelten wie von ihrem Korper, ih-
ren Sinnen und Leidenschaften; die Reben haben «Augen», das Meer
«Arme», der Fluss eine «Miindung». Dies hat, so Vicos drastischer
Schluss, damit zu tun, dass «der unwissende Mensch sich zur Regel
des Universums macht», «aus sich eine ganze Welt» erzeugt und in
seinem Unverstdandnis selbst zu dieser Welt wird®. Der unwissende
Mensch gehdort, nach Vicos Theorie der Weltzeitalter, zur «Kindheit
der Welt», die mit dem poetischen Zeitalter zusammenfallt. In ihrer
Fahigkeit, Unbeseeltes zu beseelen, sind die Menschen der «Kindheit
der Welt», und mit ihnen die Kinder aller Zeiten, «sublime Poeten»s.
Bei aller nétigen Kritik an dieser mit der Romantik zum Allgemein-
gut gewordenen Vorstellung der kindlichen Seele des Dichters wird
man grundsatzlich nicht bestreiten wollen, dass Poesie eher zum
sprachlichen Bild als zum abstrakten, rational differenzierenden Be-
griff neigt*. Trotzdem ware es verfehlt, anthropomorphe Tendenzen
der Sprache auf die Poesie oder auf Urzeiten der Alltagssprache zu
beschranken, in denen der naive Mensch an seinem Korper Mass
nahm, um die Welt zu bezeichnen. So lebte etwa Elias Canetti nicht
in der poetischen «Kindheit der Welt», obwohl er zu den Bergen der
Schweiz bemerkt:

In ihren Spitzen oben getrennt, hangen sie unten wie ein einziger,
riesiger Kérper zusammen. Sie sind ein Leib und dieser Leib ist
das Land selbst. (Canetti 1960:1921.)

Anthropomorphe Begriffe kennt zudem auch die Fachsprache der
Technik, wie der Dichter Peter Rihmkorf bemerkt, ohne damit zu
bestreiten, dass das «Dichten nach der Natur» eine privilegierte Do-
madne des Poetischen geblieben ist:

Dass die Dichter die Natur zu vermenschlichen neigen, ist in der
Kunst die Regel, nicht die Ausnahme. Unser menschliches Sinnen
und Trachten ist auch dort noch anthropomorph, wo wir es kaum
mehr wahrnehmen. Selbst die Metaphern unseres technischen
Alltagslebens haben mehr mit Hand und Fuss und Kopf und Kra-

11



gen zu tun, als uns gemeinhin bewusst ist, was sich vom Achs-
schenkelbolzen bis zum Zylinderkopf jederzeit demonstrieren
lasst. (Rihmkorf 1989, 2001:231f.)

Der Hinweis darauf, dass es neben dem «Felskopf» auch den
«Zylinderkopf» gibt und dass beide zur Alltagssprache gehdren, kann
davor bewahren, anthropomorphe Ziige poetischer Landschaften fiir
exklusiv zu halten. Andererseits kénnen poetische Kontexte aber
auch obsolete, lexikalisierte Metaphern in ihrer anthropomorphen
Dimension wieder transparent machen und entsprechende Effekte
erneuern.

Die allgemeine sprachlich-kulturelle Tendenz zur Anthropomor-
phisierung von Landschaft hat ein Gegenstiick in der naturalisieren-
den Rede vom Menschen. Diese zeigt sich etwa im Stereotyp, wonach
Landschaften ihre Bewohner préagen, ihre Kérper und ihre Seelen so
tiefgreifend formen, dass signifikante Analogien, ja unmittelbare
Ahnlichkeiten zwischen ihnen erkennbar, wenn nicht sogar deutlich
sichtbar werden. Wie pointiert ein solches Stereotyp in einem litera-
rischen Text zum Ausdruck kommen kann, zeigt sich in Cla Bierts La
miidada (1962), wo Karin dem Bauernsohn Tumasch sagt, sein Gesicht
gleiche den Bergen des Unterengadins:

Co vaiv'la dit, Karin, quella jada? «Tia fatscha sumaglia tuottafat a
quistas bellas muntognas.» (Biert 1962:272)

Wie hatte sie damals gesagt, Karin? «Dein Gesicht gleicht ganz
und gar diesen schénen Bergen.»

Diese Behauptung, deren Tragweite sich nur in Zusammenhang mit
dem Mythos des «grip da la sumglientscha», des «Felsens der Ahn-
lichkeit»s, erahnen lasst, ist ein Beleg dafiir, dass Vicos «unwissen-
der» oder «poetischer» Mensch nicht nur die Landschaft nach sei-
nem Bild, sondern auch sein Bild nach der Landschaft formen kann.
Ein Gedicht von Andri Peer, in dem sich dies ganz deutlich zeigt, ist
Paur bergiagliot (Bergeller Bauer), wo es zum Schluss heisst:

12



Il frunt ina costa
cun sendas da muvel.
Il nas in chatschader,
la barba iin god.®

Die Stirn eine Halde
voller Viehwege.
Die Nase ein Jager,
der Bart ein Wald.

Die Entsprechungen zwischen der Landschaft und dem Gesicht, dem
Korper’ oder dem Charakter des Menschen miissen nicht notwen-
digerweise auf die Vorstellung einer Pragung durch die Umgebung
zuriickgehen. Sie sind auch nicht ein exklusiver Zug der Poesie, wie
Friedrich Nietzsches Aphorismus Doppelgdngerei der Natur beweist,
in dem er jene gliicklich preist, die im Oberengadin sich selbst zu ent-
decken vermégen:

In mancher Natur-Gegend entdecken wir uns selber wieder, mit
angenehmem Grausen; es ist die schonste Doppelgédngerei. [...]
wie gliicklich der, welcher sagen kann: «es gibt gewiss viel Gro-
sseres und Schoneres in der Natur, dies aber ist mir innig und ver-
traut, blutsverwandyt, ja noch mehr.»®

Die sprechende Landschaft

Die Vermenschlichung der Landschaft beschrankt sich nicht auf an-
thropomorphe Metaphorik im Sichtbaren, sie erfasst auch das Hor-
bare, die Landschaft erhélt eine Stimme, sie spricht zum Menschen.
Dieses Sprechen wiederum ist nur eine der Moglichkeiten einer um-
fassenderen Semiotisierung, die der Natur einen Zeichencharakter
zuspricht und den Menschen mit der Aufgabe betraut, diese Zeichen
zu entziffern. Differenziert und ausgedeutet findet sich diese Vorstel-
lung im vieldiskutierten Begriff einer lesbaren oder horbaren «Natur-

13



sprache». Lesbar ist sie im berithmten Buch der Natur (Liber naturae),
in den natiirlichen «Chiffren» oder «Hieroglyphen» der Romantiker,
horbar in den Stimmen der Natur, vorzugsweise im Rauschen des
Windes und des Wassers. Die theologische Tradition weiss das Buch
der Natur zu entziffern, es verweist auf seinen Schopfer, sein Sinn
entspricht demjenigen der Heiligen Schrift, die es wiederholt und er-
lautert, wie es umgekehrt von ihr erldutert wird. Fiir die poetischen
Traditionen der Moderne ist der Natursprachen-Begriff der Romantik
von zentraler Bedeutung, in den, wie Goodbody festhélt, die theolo-
gischen Traditionen einfliessen:

Der zentrale Strang des romantischen Natursprachenbegriffs&dsst
sich aber in der biblischen Vorstellung einer Schépfung durch das
Wort Gottes [...] finden und iiber den mittelalterlichen Begriff des
«Buchs der Natur», die paracelsischen Signaturen, Jakob Béhmes
[...] Natursprachenlehre bis hin zu Hamanns Auffassung von
Natur und Geschichte als Chiffrensprache Gottes verfolgen. Von
grosser Bedeutung sind [...] Herders Wiederaufnahme des Hiero-
glyphenbegriffs und seine Bestimmung von Analogien zwischen
Natur und Sprache [...]. (Goodbody 1984:13)

Von der theologischen Tradition iibernimmt die «Natursprache» der
Romantik auch die Vorstellung, dass ihre Zeichen, im Gegensatz zum
«organischen Symbol» Goethes, nicht auf etwas verweisen, das in-
nerhalb der sichtbaren Natur zu finden ware, auch nicht auf ihr tie-
feres Wesen, sondern auf etwas anderes, ausserhalb Liegendes®. Mit
der Moderne 16st sich dieses Andere von seinen festen theologischen
Bestimmungen, wird frei verfiigbar, zum Gegenstand vielfaltiger
mythologischer und kiinstlerischer Sinngebung. Wie in der religi-
osen Tradition bleibt die Fahigkeit, die Natursprache zu hoéren und
ihre Botschaft zu entschliisseln, besonders empfanglichen Ohren
vorbehalten. Nicht allen ist es gegeben, in oder hinter den natiirli-
chen Gerduschen Stimmen zu vernehmen und den Sinn ihrer Reden
zu verschriftlichen, zu iibersetzen oder wenigstens als uniibersetz-
bar zu erahnen.

14



Mit der Natursprache in vielerlei Weise verkniipft ist, wie Good-
body weiter ausfiihrt, die Vorstellung einer nicht arbitraren Bezie-
hung zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem:

Der zweite Kerngedanke heisst: Es gibt eine Sprache, oder muss
eine gegeben haben, in der die Wérter nicht willkiirlich gewdhlt,
sondern mit den bezeichneten Dingen wesentlich verbunden waren.
(Goodbody 1984:11f.)

Neben einem theologischen und einem sprachphilosophischen hat
diese Vorstellung auch einen poetologischen und &sthetischen As-
pekt. Sie entspricht dem Ideal der Poesie, ihren Gegenstanden mit
notwendigen, dsthetisch motivierten, ikonischen Zeichen auf den
Leib zu riicken oder gar den Unterschied zwischen ihrem Gegen-
stand und dem poetischen Zeichen in einer magischen Identitédt von
Wort und Ding aufzuheben. Die Neuauflage dieser Vorstellung und
ihre manchmal sophistisch anmutende Rettung ist die beriihmte
«Autoreflexivitdt» oder auch die «Autoreferenzialitdt» poetischer
Texte die, je nach Theorie, vor allem oder ausschliesslich auf sich
selbst verweisen™.

Dass ein offensichtlich kiinstlicher Sprachgebrauch wie der poe-
tische als Ausdruck einer natiirlichen Sprache der Dinge verstanden
werden will, ist ein Paradox, das verschiedene Poetiken aufzul6sen
versuchen. Zu den gangigsten Losungsfiguren gehort die Vernei-
nung der Kinstlichkeit der Poesie durch die Hervorhebung ihres
Unterschieds zur Rhetorik. Artifiziell, aufgesetzt, willkiirlich ware
die Rhetorik, ein falsches Licht, das die Augen blendet; Poesie dage-
gen ware notwendig, echt, wesentlich, ein Licht auf den Dingen, das
diese so erhellt, dass sie sichtbar und einleuchtend werden®. An die
Stelle der Sprache der Natur treten spater unterschiedlich bestimmte
Sprachen eines «Andern», des Unbewussten etwa, das aus der Poe-
sie sprechen soll. Was sich gleich bleibt, ist die Suggestion, dass der
Dichter in erster Linie ein Zuhdrender ist, nicht ein Sprechender; sei-
ne Sache ist das Ablauschen, nicht das Aufschwatzen®. Die Rede der
andern Stimme muss, je nach Vorstellung, nur verschriftlicht oder

15



aber umgeschrieben, iibersetzt werden. Wo dies misslingt, bleibt das
Unsagbare, dessen Figuren schon von der klassischen Rhetorik er-
fasst und klassifiziert worden sind.

Wer fiir die Natursprache des «Buchs der Natur» nach einer Uber-
setzung suchte, konnte die Bibel lesen, wer einen Schliissel zur an-
geblichen Natiirlichkeit der Sprache neuerer Poesie sucht, muss sich
an ihre Poetiken halten. Die allgemein diagnostizierte Funktion von
Kunst als Religionsersatz zeigt sich hier in der Verlagerung des Mo-
tivs der schopferischen Kraft des Wortes von der gottlichen auf die
dichterische Poiesis, deren Kreativitdt entsprechend gefeiert wird.
Damit ist die Versuchung naheliegend, die Natursprache der Poesie
auf die Projektion und das Echo ihrer jeweiligen Poetik zu reduzie-
ren: aus der Natur wird herausgehort und herausgelesen, was in sie
hineinprojiziert wird®s. So kommt sie zu ihrer motivierten, elementa-
ren, uniibersetzbaren, geheimnisvollen Sprache.

Die Landschaft kann nicht nur mit den Stimmen der Elemente
sprechen, sie kann auch die Flache sein, auf die unverstandliche Tex-
te geschrieben werden. Natiirlich und unwillkiirlich sind diese etwa
im Fall einer von Tierspuren gezeichneten Schneedecke:

Noss skis tschuncan sainza pisser la leida poesia cha la leivra ha
scrit in morse siil inviern, e be sper la pista ha I'aglia stampa si’ala
illa naiv suolva. (Peer 1957a:26)

Unsere Skier durchkreuzen sorglos das fréhliche Gedicht, das der
Hase in Morsezeichen auf den Winter geschrieben hat, und gleich
neben der Piste hat der Adler im luftigen Schnee den Abdruck sei-
nes Fliigels hinterlassen.

Die «Morseschrift» kann hier als aktualisierte Variante der romanti-
schen «Hieroglyphe» gelesen werden, die Spuren der Tiere sind ein
«Gedicht», das verbreiteten Stereotypen der Eigenschaften von Lyrik
entspricht: zugleich geheimnisvoll und unverwechselbar, kérpernah
und unwillkiirlich, direkter notwendiger Ausdruck der Existenz ih-
res Urhebers®.

16



In der Lyrik Andri Peers finden sich nicht nur Tiere, die die Land-
schaft beschreiben, es finden sich auch solche, die lesen. Im Gedicht
Sulvaschina (Wild) sind es die Adler:

[...]

E las aglias illa grippa gnieuan,
maglian leivras e nu cridan mai,
legian sco iin cudesch la parai,
mo da t'illa volver ma nu prouan.®

Und die Adler nisten in den Felsen,
fressen Hasen und weinen nie,

lesen die Wand wie ein Buch,

nur sie zu wenden, versuchen sie nie.

Von Tieren gelesen, die wissen, dass man die jeweilige Seite nicht
umblattern kann, wird das Buch der Natur hier in einer derart ge-
wagten Form aktualisiert, dass man versucht ist, die Stelle als Paro-
die zu lesen.

Eine neue Konjunktur erlebt die lesbare Landschaft im Zeichen
konstruktivistischer Theorie der Postmoderne, die von Landschaft
als einem «Zeichen» oder «Text» spricht und in metaphorischer Deh-
nung der Begriffe alle Arten von Perzeption und Interpretation als
«Lektiire» bezeichnet”. Als Autor der Landschaft als «Text» fungiert
nicht mehr Gott oder die Natur, sondern die menschliche Kultur;
und so nutzt das «Lesen» die Hilfsmittel neuerer linguistischer und
semiotischer Theorie. Da dieses Verfahren die Natur zur reinen Pro-
jektionsflaiche menschlicher Sinngebung macht, wird versucht, eine
objektive Dimension zuriickzuholen, indem etwa die «Quasiobjek-
tivitdt»'® von Stimmungen und Atmosphdéren postuliert wird, in die
der Mensch hineingeraten kann. Damit ibernimmt die konstrukti-
vistisch orientierte Landschaft als «Text» einen Teil der philosophi-
schen Altlasten, die sie loswerden wollte.

17



Das Engadin als mythische Landschaft

Als Bergtal wird auch das Engadin von der allgemeinen Mytholo-
gisierung und Sakralisierung der Berge erfasst. Auch ohne anthro-
pologische Konstanten oder Archetypen zu bemiihen, bleibt eines
evident: Berge, besonders die hohen, sind aufféllig, abweisend, histo-
risch betrachtet wenig zuganglich, schwer zu nutzen und zu verein-
nahmen. Die Berglandschaft ist ein auch im woértlichen Sinn hervor-
ragender und exklusiver Raum. Dazu kommt ein Grundmuster der
raumlichen Vorstellung von Wertungen: oben das Positive, unten das
Negative. Dieses Muster zeigt sich beim Kérper, wo es Gesicht und
Oberkorper von den Bereichen «unter der Giirtellinie» trennt, am Ge-
sellschaftlichen, wo die Privilegien der «Oberschicht» zustehen, im
Religiosen, wo oben der Himmel, unten die Holle ist. Die Besetzung
der Berge mit Werten folgt aber weniger einem einfachen Muster, als
einer weniger einfachen Geschichte. Im Gegensatz zur heidnischen
Antike und zu andern Kulturen (Himalaya, Anden) macht die christ-
liche Tradition die Berge nicht per se zum Ort des Gottlichen. Trotz
Moses-Berg und Golgatha, trotz Kalvarien, die auf einzelne Hiigel
fithren, wird grundsatzlich nicht der hohe Raum als solcher sakra-
lisiert, sondern die jeweilige heilsgeschichtliche Episode, die sich in
ihm zugetragen hat". Dass die Alpen zum Symbol des Sublimen und
Erhabenen, des korperlich, moralisch und politisch Gesunden wur-
den, zur Heilslandschaft einer Sehnsucht, die dem zivilisatorischen
Unheil der Moderne entfliehen will, hat keinen direkten Zusammen-
hang mit der christlichen Tradition. Die grosse Zeit dieser naturali-
sierenden Mythologie ist vielmehr die europaische Aufklarung, die
meistgenannten Autoren der traditionsbildenden ersten Texte sind
Rousseau und Haller*. Die Sakralisierung der Alpen ist damit eher
ein spater Gegentrend zum Religionsverlust als eine genuin christli-
che Tradition?.

Spatestens mit dem Tourismus des 19. Jahrhunderts erfasst die
Stilisierung der Alpen zur «sublimen», «erhabenen» und «gesunden»
Landschaft auch das Engadin. Als Landschaft mit anthropomorphen
Ziigen, die ihre Bewohner bis ins Physiognomische hinein pragt, als

18



Landschaft, die spricht und deren verborgene Zeichen gelesen wer-
den konnen, erfiillt das Hochtal geldufige Kriterien des Mythischen.
Ohne vorerst auf Definitionsfragen einzugehen, soll ganz kurz belegt
werden, dass vom Engadin bis heute ganz selbstverstandlich als von
einer ganz besonderen Landschaft gesprochen wird. Herr Casparis,
ein alter Ego von Iso Camartin, reist ins Oberengadin:

Er wusste es bei jedem Besuch im Oberengadin: Hier erwarteten
ihn eine Landschaft und eine Lebensweise gesteigerter Wahrneh-
mung. Eine Pathoslandschaft jedenfalls, denn was ihm begegne-
te, was Herr Casparis suchte und unternahm, hatte hier oben ei-
nen Zusatz an Eindringlichkeit und an Nachwirkung. (Camartin
2008:69)

Wer ins Engadin reist, sieht Restwasser im zu grossen Flussbett des
Inns, sieht Kiesgruben, Baudepots, Parkplatze, eine Flugpiste, Speku-
lationsbauten, Hochspannungsleitungen, an den Hangen Seilbahnen,
Skilifte, in der Luft Kleinflugzeuge, Gleitschirmflieger. Warum sieht
Herr Casparis eine «Pathoslandschaft», woher kommt seine Erwar-
tung, ein Ubernutztes Bergtal biete ihm einen «Zusatz an Eindring-
lichkeit und an Nachwirkung»? Die Euphorie des Herrn Casparis
muss auch von einer kulturellen Vorarbeit herriihren, die dieses Tal
fiir ihn préapariert und aufgeladen hat. «Gesteigerte Wahrnehmung»
und «Pathos» hdngen mit dieser Aufladung zusammen, nicht oder
nur indirekt mit dem Bergtal oder der «Lebensweise» des Touristen.

Die Ich-Erzdhlerin von Corinne Desarzens Sirénes d’Engadine
(2003) — sie spricht sich und den Leser mit «du» an - reist ins Unter-
engadin:

C'estla montagne, la haute montagne, mais tu te sens comme dans
un salon. [...] Sans la mer, pourtant la il y a une éternité de lunes,
les saveurs du sud se retrouvent exhaussées sur un lit d’herbe et
de pierres. Réunies, I'apreté nue et la musicalité latine se couchent
sous une large mesure de ciel. Sur ta téte, tu tordrais bien les man-
ches de ton sweat-shirt en turban. Car soudain, tout ressemble tel-

19



lement au Cachemire, au Népal, au Bouthan des beaux-livres ca-
ressés du revers de la main. Est-ce dii a la luminosité particuliére
de I'atmosphére? Quelque chose de festif se répand. (Desarzens
2003:9)

Warum will sich die Erzdhlerin von Corinne Desarzens einen Turban
drehen, um sich in Scuol vor der «luminosité» Nepals zu schiitzen?
Fiir jemanden, der nie in Nepal war, ware das schwer zu sagen, kdme
ihm nicht die Erzahlerin mit dem rettenden Zusatz entgegen, dass
der Bezug zum Himalaya tiber die «beaux-livres» zustande kommt.
Ob die Assoziation von der «luminosité particuliere» des Engadins
ausgelost wird, ist ebenfalls keine leichte Frage, auch wenn sie rhe-
torisch gestellt sein sollte. Das Licht des Engadins ist jedenfalls so be-
rithmt, dass dies «jeder» bemerkt:

Es ist wahr, jeder der dieses Hochtal besucht hat [...] hat die ver-
wandelnde, einen zu einem selber zuriickbringende, urspriing-
lich machende Kraft dieses besonderen Lichts an sich selbst er-
fahren. (Amman / Kurth 1996:14)

Wer wagte da noch zu behaupten, dieses «besondere Licht» sei ge-
nau so besonders wie in hundert andern Alpentélern auch, beson-
ders sei das Licht allenfalls in Gemalden von Segantini, Giacometti
oder Hodler? Eine solche Behauptung stosst auch im Engadin schnell
auf Widerspruch: die Verbindung von Seen- und Gebirgslandschaft
sei einmalig, die Seen des Oberengadins spiegelten das Licht der Al-
pen auf ganz besondere Weise. Dies soll hier nicht bestritten werden,
zumal die Erzahlerin von Sirénes d’Engadine das Unterengadin vor
Augen hat. Oder richtete sich ihr Blick ausschliesslich auf die «be-
aux-livres», die schonen Photobande, womit auch zu erkliren ware,
warum sie sich «comme dans un salon» fiihlt? Auf photographische
Kunst deuten auch die «éternité de lunes» und die «large mesure de
ciel», die ohne entsprechende Bildtraditionen schwer zu verstehen
waren. Die Verbindung von «apreté nue» und «musicalité latine», die
«saveurs du sud» dagegen haben diskursive Vorlagen, der stidliche

20



Himmel des Engadins ist seit Nietzsche ein Topos*. Aus zwei kurzen
Textstellen lassen sich auf Art, Entstehungs- und Verbreitungszeit
von Engadin-Mythen keine Schliisse ziehen. Die beiden Passagen zei-
genimmerhin, dass es sie gibt, dass sie stark und allgemein verbreitet
sind. Ein Indiz dafiir ist die Selbstverstédndlichkeit des Unverstéand-
lichen, die Tatsache, dass beide Texte ohne erlduternde Einbettung
Aussagen machen, die, aufs Schanfigg oder das Eisacktal bezogen, an
der Ernsthaftigkeit ihrer Autoren zweifeln liessen. So wird erahnbar,
dass der «Zusatz an Eindringlichkeit» (Camartin) oder die Festlich-
keit, das «quelque chose de festif» (Desarzens), von klar selektiver
Wahrnehmung und dezidierter Aussparung abhdngen miissen. Der
Einwand, das Engadin sei an den meisten Orten und sehr hdufig we-
der «eindringlich» noch «festlich», ist naheliegend, aber berechtigt®.
Wer sich literarisch ausserhalb der kulturellen Hotspots bewegt, tritt
entweder parodistisch oder polemisch gegen diese Aufladung an,
oder setzt sich der realistisch niichternen Frage aus, was er hier ei-
gentlich suche. Diese Frage bestatigt ihrerseits die Existenz des My-
thos, der Erwartungen pragt und Frustrationen auslost, wo er sich
nicht bestatigen lasst. Einer der sie stellt, ist der Ich-Erzahler von
Oscar Peers La rumur dal fliim (1999), der an den Ort seiner Kindheit
zuriickkehrt, die Bahnstation Carolina, mitten im Wald:

Che fetscha a Carolina? Eu vegn sii bod be per cas, sainza aspetta-
tivas. Inun es bler da verer in iin 16 usche solitari; quia I'Engiadina
as zoppa, quia nun han pittura ne Giacometti ne Segantini. [...] (O.

Peer 1999:7)

Was tue ich in Carolina? Zu sehen gibt es ja nicht viel in dieser ein-
samen Gegend — kein Dorf, kein reizendes Engadin, keine Post-
kartenlandschaft, kein Sils-Maria. Hier haben weder Giacometti
noch Segantini gemalt. (O. Peer 2007:7)

Im deutschen Text — auch er ist von Oscar Peer — wird der Kontrast
des unspektakular einsamen Ortes mit der «Postkartenlandschaft»

starker hervorgehoben, die romanische Fassung spart sich den Hin-

21



weis auf die ikonographische Fremdwahrung und auf Sils-Maria als
Postkartensujet. Dem einheimischen Modell-Leser des romanischen
Textes muss der tote Winkel der mythischen Sicht nicht weiter erldu-
tert werden.

Der Begriff des «Mythos» wird hier, wie in Renata Corays Arbeit
zu den ratoromanischen «Sprachmythen» (Coray 2008), als Oberbe-
griff fiir alle Arten von kollektiv erarbeiteten und tradierten Konzep-
ten, Kategorien und Relationen verwendet, die einen bestimmten
Gegenstand semiologisch und ideologisch aufladen und markie-
ren. Hilfreich sind Eliades Definition des Mythos als Erzahlung von
Schopfung und Ursprung und Barthes’ Bestimmung des zentralen
Merkmals des Mythos: «il transforme |’histoire en nature»*. Unter
dem Oberbegriff des «Mythos» werden auch imagologische Begrif-
fe wie «Klischee» oder «Stereotyp» subsumiert, ideologiekritische
wie «Ideologemny, literarhistorische und typologische wie «Topos»,
«Emblem», «Chiffre», semiologisch-rhetorische wie «Metapher»
und «Symbol», «Anthropomorphismus» und «Animismus», die bei
Bedarf im jeweiligen Zusammenhang prazisiert werden. Ein poeti-
scher Engadin-Mythos ist leichter zu verstehen, wenn man da und
dort einen Blick auf die erwdhnte allgemeine Aufwertung und Sak-
ralisierung alpiner Landschaften wirft, wie sie in der europdischen
Kulturgeschichte besonders seit dem 18. Jahrhundert zu beobachten
sind. Aus dieser breit gefithrten kultur- und ideengeschichtlichen
Diskussion wird hier nur das referiert, was zum Verstdandnis der aus-
gewdhlten Texte von Andri Peer unmittelbar beitragt. Eine wichtige
Sammlung konstruierter biindnerischer Mythen ist Christian Ca-
minadas Die verzauberten Tdler (1961, 2006?). Dass sich Andri Peer fiir
dieses Werk interessiert hat, bestatigen zwei Rezensionen aus seiner
Feder.

In Zusammenhang mit Andri Peers Engadin-Mythen ist ein fiir
Eliades wie fiir Barthes’ Definition des Mythos zentrales Merkmal
wichtig, die Aufhebung der Zeit*. Die dem Dichter seit jeher zuge-
schriebene besondere Fahigkeit der Erinnerung und Devination
bilden den Hintergrund entsprechender Rituale, die im poetischen
Text thematisiert und vorgefithrt werden. Eine weitere Uberschnei-

22



dung von Mythos und Poesie ist die Ersetzung des Konventionel-
len und Arbitrdren durch die Beschworung des Wesentlichen und
Notwendigen, die sich in der Tendenz der Poesie hin zu motivierten
lautlichen und rhythmischen Formen und Relationen zeigt.

Poetisch stilisierte Engadin-Mythen finden sich nicht nur in der
Lyrik Andri Peers, sondern auch in seiner erzahlenden Prosa, ja sogar
in seinen Essays. Belege dafiir sind die Erzéhlung Daman da chatscha
(Jagdmorgen) aus dem Jahr 1961 und der Essay Denke ich ans Enga-
din... aus dem Jahr 1968. Diese beiden Prosastiicke werden hier als
eine Art sanfter Einstieg ins Thema kurz vorgestellt, in der Hoffnung,
in der Prosa miissten die entsprechenden Mythen nicht nur schwa-
cher dosiert, sondern auch in Kontexten zu finden sein, die sie ein-
betten, erschliessen, erldutern. Tatsdchlich lassen sich die beiden
Prosastiicke als eine Art Einleitung und literarisch elaborierter Kom-
mentar zu Peers Engadin-Gedichten lesen. Dies ist nicht etwa darauf
zuriickzufiihren, dass die Lyrik eine nachtrédgliche «Verdichtung»
vorausgehender Prosa wadre, sondern auf eine auffdllig intensive
Osmose zwischen den Textsorten, die sich bis in die genotextuellen
Vorstufen zuriickverfolgen lasst. Reduktion, Verdichtung, Verschliis-
selung und narrative Expansion, situative Einbettung, Kommentie-
rung in praesentia scheinen in einer grundlegenden, alle Textsorten
umfassenden und alle Gattungsgrenzen iibergreifenden Wechsel-
wirkung zu stehen. Zwischen den hier vorgestellten Prosatexten und
den Engadin-Gedichten Andri Peers ist diese so stark, dass sie die
berithmte Hypothese zu bestatigen scheint, manche Autoren (Joyce,
Gadda) hatten, bei aller Verschiedenheit ihrer Publikationen, ein
Leben lang an einem einzigen Text geschrieben. Im Falle von Andri
Peer reicht ein Blick auf seine Korrespondenz, um zu erkennen, dass
auch sie zu einem guten Teil zu diesem «einzigen Text» gehort. Eine
minutiose Untersuchung der evidenten Osmose zwischen Prosa und
Poesie miisste sich auch mit dem entschlossenen Werturteil Camar-
tins auseinandersetzen, der, bei aller Bewunderung fiir Peers Lyrik,
dessen Prosa als «epigonal [...] gravitdtisch und pompds und in einer
seltsamen Weise vorgestrig»?’ disqualifiziert. Die folgenden kurzen
Kommentare zu den beiden Prosatexten kénnen diese Frage nicht

23



kldren, sie wollen nur die angesprochene Osmose dokumentieren
und die beiden Texte als auktoriale Interpretanten der «Engadin-
Gedichte» zu Wort kommen lassen.

Auf die Vorstellung der beiden Prosatexte (2.1.—2.2.) folgt die Lek-
tiire ausgewédhlter «Engadin-Gedichte», die der Ubersicht halber in
verschiedene Gruppen gegliedert sind. Die Gliederung folgt einer lo-
ckeren Verbindung von chronologischen, texttypologischen und the-
matischen Kriterien und soll lediglich der Orientierung dienen und
eine selektive Lektiire erleichtern. Auf drei Idyllen (3.1.—3.3.) folgen die
zwei bekanntesten und langsten «Engadin-Gedichte» Larschs vidvart
’En (1955) und Furnatsch (1960), die ihre Musik und ihre Botschaft der
Stimme des Inns ablauschen (4.1.-4.2.). In den letzten beiden Gruppen
finden sich negative Gegenstiicke: Anti-Idyllen (5.1.—5.2.) und Zweifel
an der Moglichkeit und dem Sinn einer Riickkehr (6.1.-6.2.) an den
verlorenen Ort des Mythos. Ein Schlusskapitel (7.) versucht einige
Grundmuster der «Engadin-Gedichte» aufzuzeigen.

24



	Die Landschaft und die Zeichen

