
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 14 (1998)

Artikel: Brauchtum, Handwerk und Kultur

Autor: Maissen, Alfons

Kapitel: 13: Masken und Maskentreiben in Graubünden

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13. Masken und Maskentreiben in Graubünden

(In: Terra Grischuna, nr. 6, 1978, 330-333)

Was früher war, was heute noch von der ursprünglichen
Bedeutung eines Brauches verblieben ist und was in der Zukunft
noch vorhanden sein wird, lässt sich im Bereiche des Maskenwesens

nur schwer ergründen. Der Brauch des sich Vermummens,

des sich hinter mannigfaltigsten Verkleidungsmöglichkeiten
und Verfärbungen zu verstecken, reicht in die dunkelste

Vergangenheit zurück. Was wir in dieser Hinsicht noch besitzen,

ist nur mehr Stückwerk; die heutigen Maskenkundgebungen
bedeuten meistens Belustigung und Unterhaltung. Der

tiefere Sinn der oft ausgelassenen Kundgebung ist nicht mehr
vorhanden. Es gibt in der Schweiz Rückzugsgebiete, die in
ihren Brauchtumselementen Hinweise auf uralte Denk- und
Empfindungsarten geben. Der Wissenschaft ist es anhand
reichen Materials doch gelungen, etwas Licht auf die Anfänge in
frühesten Zeiten zu werfen. Man kann sicher annehmen, dass
ein Stück Heidentum bis in unsere Zeit erhalten geblieben ist.
Die Verbergung des Gesichtes durch Masken, Färbungen und
durch andere Mittel sowie die Verkleidung der ganzen Person
war einstmals eine weltweite Erscheinung und ist heute noch
bei den Naturvölkern Afrikas, Ozeaniens, Amerikas usw. zu
finden. Der ursprüngliche Zustand, den man noch heute bei diesen

Naturvölkern findet, lässt Vergleiche anstellen mit Brauch-
tumsrelikten, die bei uns noch vorhanden sind. So ist wohl mit
Recht ermittelt worden, dass die Maskenbräuche ursprünglich
ausschliesslich magischen und religiösen Ursprungs sind. Dabei
spielt der Ahnenkult in seinen vielen Formen und Abwandlungen,

aber auch die Vegetationsdämonie eine wichtige Rolle.
Es ist hier nicht der Ort, diese ausserordentlich komplexe

Frage der Herkunft, der Entwicklung, des Höhepunktes und
des Zerfalls des Maskenbrauchtums zu erörtern. Es wird uns
interessieren, in welchem Masse Graubünden in dieses Maskentreiben

verstrickt war und noch ist. Spärlich sind jedoch
urkundliche Mitteilungen darüber. Die erste frühe Erwähnung
über wilde Maskenzüge in Graubünden verdanken wir dem

279



Glarner Gelehrten Aegidius Tschudi. Auf seinen Forschungsreisen

hat er auch das oberste Rheingebiet durchstreift. In
seinem Jugendwerk: «Uralt wahrhafftig Alpisch Rhetia», 1536,
beschrieb Tschudi einen Maskenbrauch, den er in llanz und
Umgebung sowie im Lugnez sah. Wir lassen hier eine kurze
Stelle des Berichtes folgen: «. zu ylantz/ Lugnitz/ und in der
Gruob/ ist der sitt von heydnischen zyten härkommen/ das sy
zuo ettlichen jaren gemein versamlungen hond/ verbutzend
sich/ legend harnasch und gwoer an/ unnd nimpt yeder ein
starcken grossen stecken/ oder knüttel / ziehend also in einer
harscht mit ein anndren von eim dorff zum andern/ thuond
hoch sprüng/ und seltzam abenthür/ als sy by warheyt verie-
hend/ das sy soellich sprüng/ nach hinthueung jrer hämisch/
und endung jrs fürnemens/ sollicher hoehe un wyte niendert
gethuon moegend. Sy louffend starcks anlouffs in einandren/
stossend und putschend mit krefften/ ye einer an den anndern/
das es erhilt/ sy stopffend lut mit jren grossen stecken/ danent-
har werdend sy daselbsszuoland die stopffer genempt/ sy
thuonds das jnen jr korn desterbas geraten sol/ haltend also di-
sen aberglouben.»

Das ist die vielerwähnte klassische Beschreibung über das
Maskentreiben in llanz und Umgebung aus dem Jahre 1536.

Später erwähnt auch Durich Chiampel den gleichen Passus in
seiner «Rhaetiae Alpestris Descriptio» mit einigen interessanten

Zutaten.
Karl Meuli erläutert in Schweizer Masken den Text Tschu-

dis folgendermassen: «Darnach erschienen die Stopfer in llanz
und Umgebung zur Fastnachtszeit; mit Harnisch, Waffen und
langen eisenbeschlagenen Stöcken hatten sie ein wesentlich
kriegerisches Aussehen; doch trugen sie auch Masken (natürlich

ist nur an Holzmasken zu denken) und hinten, wohl am
Leibgurt, grosse 'Treicheln' - tintinabula, sagt Chiampel. Ihre
'seltzam abenthür' waren zunächst gewaltige Sprünge, zu
denen freilich nur der Zauber des Maskenkleides sie befähigte;
im nüchternen Alltagskleid gerieten sie ihnen nicht entfernt so
hoch und weit. Diese übernatürliche Steigerung der Kräfte
wird genau so von den Perchten des östlichen Alpengebietes
erzählt.» - Die Stelle über die Punchiadurs oder Stopfer in

280



Ilanz zitiert Dr. Gian Caduff bereits 1932 in Die Knabenschaf-
ten Graubündens und vermerkt: «Ob dieser bacchantisch-tolle
Brauch ursprünglich einzig und allein den Zweck hatte, das
Gedeihen der Saaten zu fördern, ist allerdings sehr fraglich.
Die rätoromanischen 'Punchiadurs' können ebensogut eine
Kopie oder eine Parallelerscheinung der germanischen 'Perch-
ten' sein, denen nach altem Volksglauben das Recht zustand,
die «wilde Jagd» des Totenheeres nachzuahmen. Dass die
räuberischen Fastnachtszüge des rätischen Oberlandes auf
religiöser Grundlage beruhten, dass ihnen etwas Geheimnisvoll-
Dämonisches innewohnte, darauf deutet allein schon der
Umstand, dass sie sich in Ilanz und der Gruob bis ins 16.
Jahrhundert zu erhalten vermochten.»

Zwei rohe Masken aus Ulmenholz, links eine von Albert Anton Willi, rechts
eine neuere von Rinaldo Willi. Es sind angsterregende Larven. Dieser
Eindruck wird durch den verzogenen Mund ohne Zähne, durch die trichterartigen

Lochaugen und durch die Wurmnase hervorgerufen. Charakteristisch
sind die kontinuierlichen wellenartigen Linien der Faltengebung. Die
beiden Masken sind im Besitze der Familie Silvester Willi-Saluz, Domat/Ems.

281



Von weiteren Berichten über altes Maskenwesen ist wenig
bekannt. Dass Maskenzüge und -brauche bestanden, wird im
Zusammenhang mit der Ermordung Georg Jenatschs am 15.

Januar 1639 in Chur ersichtlich. Das im 18. Jahrhundert noch
sehr stark verbreitete Spiel zwischen der Fastnacht und der
Fastenzeit, Tscheiver e Cureisma, ist noch in Zignau erhalten
geblieben. Am Abend des Fastnachtsdienstages besucht eine
Gruppe von acht Jünglingen aus der Knabenschaft die Stuben
der Mädchen, die bei der gemeinschaftlichen Fastnacht
dabeigewesen waren. Auch die wenigen Wirtschaften werden aufgesucht.

Vorerst treten nur der Harlekin, zwei junge Paare und
der neutral gekleidete Musikant in die Stuben ein. Der Harlekin

ist als Hanswurst gekleidet, die zwei als Jungfrauen verkleideten

Burschen tragen Frauenperücken und lange schwarze
Röcke, die anderen zwei Burschen erscheinen in Frack und
Zylinder. Alle sind gut verkleidet und vermummt, dies gilt
besonders für die zwei Jungfrauen. Nur der Harlekin lärmt, die
übrigen schweigen. Diese Sechsergruppe versinnbildlicht das

heitere, leichtfertige Fastnachtstreiben.
Erst nach dem zweiten Tanz der Paare beginnt der Kampf

zwischen der Fastnacht und der Fastenzeit. Unvermittelt treten
nun die beiden «Alten», die die Fastenzeit darstellen, zur Türe
herein. Die «Alte» (la Cureisma) ist schwarzgekleidet. Sie trägt
die alte Tracht mit der angestammten Haube auf dem Kopf, in
den Händen hält sie ein Evangelienbuch oder eine Bibel. Um
den Hals trägt sie eine weite Rosenkranzkette aus lauter kleinen

rohen Kartoffeln als Perlen. Unten an dem Rosenkranz
hängt ein grosses hölzernes Kreuz. Statt der Kartoffeln hingen
früher Schneckengehäuse am Rosenkranz, was die kommende
karge Fastenzeit noch besser widerspiegelte. Die «Fastenzeit»
mit grauem Haar und grauer Gesichtsfarbe gemahnt uns an
den kommenden Aschermittwoch. Sie hat eine schwierige
Aufgabe zu erfüllen, deshalb ist sie von der Knabenschaft mit
Sorgfalt erkoren worden. Ein gutes Mundwerk ist eine wichtige
Bedingung. Der «Alte», der zu ihr gehört, spricht nichts, hat
aber eine Schweinsblase, die an einem Stecken befestigt ist, in
der Hand. Zwei weitere Blasen stehen ihm als Ersatz zur Verfügung.

Er hat die undankbare Aufgabe, die zwei Paare sowie

282



den Harlekin aus der Stube oder Schenke zu jagen, sobald der
dritte Tanz zu Ende ist. Dies geht nicht ohne Kampf vor sich.
Die Schläge mit der Schweinsblase haben jedoch magische
Wirkung. Grösseren Widerstand leistet stets der Harlekin, der
kaum aus der Stube oder Wirtschaft zu treiben ist. Zuletzt
muss auch er den kürzeren ziehen. Zuvor springt er im Raum
umher, hüpft über Stühle und Bänke, versteckt sich in den
Ecken, hinter Möbeln und Gruppen von Anwesenden.

Die vierzig auf dem Gestell zur Schau gestellten Masken wurden vor etwa
50 Jahren von Caspar Saluz fotografiert. Beim Betrachten der einzelnen
Stücke ist es nun klar, dass «Nate» nicht imstande war, auch nur zwei gleiche

Masken zu schnitzen. Einige Larven sind mit schwarzen Tüchern
bedeckt, die eine mit Kuhhörnern versehen. Im allgemeinen sind Nates
Masken schreckverzerrt, nur wenige, in der zweitobersten Stellage, mit
freundlicher Grimasse versehen. Albert Anton Willi sitzt auf einem
Baumstrunk, hält eine Katzenfratze auf dem linken Knie. In der rechten Hand
hält er einen Holzhammer und ein Stecheisen. Alle Masken sind sorgfältig
und markant gefärbt. «Nate» war sein Ubername!

283



Nun beginnt die Aufgabe der «Alten». Mit rhetorischen
Wendungen gemahnt sie die Anwesenden, ein besseres Leben als das

bisherige zu führen. Mit Ernst, Witz und scharfem Geist werden

vermeintliche und wirkliche Verfehlungen der Mädchen,
der Väter und Mütter, der Gemeindevorsteher, selbst des Pfarrers,

falls er dabei ist, gnadenlos enthüllt. In ihrer Kritik darf
die «Alte» scharf, zynisch, beissend sein. Sie muss aber die Gabe
besitzen, die Vorwürfe humorvoll und geistreich zu gestalten,
ohne dabei jemanden zu verletzen. Innerhalb dieser kontrastierenden

Doppelgruppe trägt sie zum Gelingen der Festlichkeit
am meisten bei. Sie muss die von ihr geforderte Genügsamkeit
der kommenden Wochen überzeugend und verlockend vor Augen

führen können.
Gegen Mitternacht hin erscheint die Gruppe zum letztenmal

in einer der Wirtschaften des Hauptortes. Eine grosse Menge
hat sich hier versammelt, um der eindrucksvollen Schlussszene

zu folgen. Hier wird die «Cureisma» ihr Bestes geben müssen,
denn unter den Zuschauern sind sicher Vertreter der Behörden
dabei, und auch sie werden nicht verschont bleiben. Genau um
die Mitternachtsstunde muss das Spiel zwischen Gut und Böse
einen jähen Abbruch erfahren. Alles verzieht sich ruhig heimwärts

und der Fastenzeit entgegen. Die «Alte» kann sich
rühmen, einstweilen das Spiel für sich gewonnen zu haben. Zu
Mittfasten aber wird sie von den Nachtbuben in zwei Stücke
zersägt, resgiar la veglial Die Waldsägen, die dazu gebraucht
werden, sind stumpf, der Ton dumpf, es sprühen Funken.
Diese Prozedur soll nach heutiger Sinngebung andeuten, dass
auch die Fastenzeit nicht für immer andauern kann. Die
Nachtbuben verrichten diese ruchlose Arbeit vermummt. Sie
entkommen blitzschnell durch das Dunkel der Gassen. - Statt
der «Fastenzeit» (der «Alten»), wurden mit Sägen, die man aus
nahe hegenden Holzschöpfen entwendet hatte, symbolhaft
Randsteine, Schwellen und Mauerecken zersägt.

Das Spiel der «Fastnacht und der Fastenzeit» war früher
allgemeines Brauchtum. Von verschiedenen Aufzeichnungen aus
dem 18. Jahrhundert ist die 1795 in Brigels aufgeführte
Fassung ein wichtiges literarisches Dokument. Es streiten da nicht
Tscheiver und Cureisma unmittelbar miteinander, sondern es

284



wird mittels einer Gerichtsverhandlung nach damals in Grau-
biinden geltenden Rechtsregeln verhandelt. Neben diesem
erstaunlich gut erhaltenen Brauch wird Jahr für Jahr noch recht
viel unternommen, um die letzten Fastnachtstage zu beleben,
fröhlich und unbekümmert zu gestalten. In katholischen
Ortschaften des Bündner Rheingebietes sind die Kinder-Maskenumzüge

durchaus lebendig geblieben. Die Buben verstecken
sich mit Vorliebe hinter weiten Röcken, während die Mädchen
alte Bubenkleider aus den Truhen holen. Sie tragen zum Teil
selbstgemachte Masken, die jedes Jahr wieder gebraucht werden.

In den kleinen Köpfen scheint an solchen Tagen alles
drunter und drüber zu sein. Sie folgen einem Tambouren, der
auf einem umgestülpten Eimer den Takt schlägt, oder lassen
sich von Pfeifern leiten, steigen in Häuser ein, singen, heischen
und schreien. Die Kleinen sind überall gerne gesehen. Sie setzen

auf ihre Art eine uralte Uberlieferung fort. Aber auch
Maskenzüge von Erwachsenen gab es noch vor wenigen Jahrzehnten.

Sie besuchten nicht nur die Stuben der eigenen Ortschaft,
sondern auch die der Nachbardörfer, tanzten in jeder Stube,
wo Mädchen waren und zogen dann weiter. Wie berichtet wird,
trugen sie auch selbstverfertigte Masken, wohl auch aus Holz
und Rinde hergestellte, aber auch geschneiderte, gepappte und
mit Wachs überzogene Gebilde.

Wir wenden uns noch kurz einem ausserordentlichen Manne
zu, der ganz unabhängig vom waltenden Brauchtum eine

grosse Anzahl höchst origineller und künstlerisch wertvoller
Holzmasken geschnitzt hat. In diesem Zusammenhang ist es
lehrreich zu verfolgen, wie Wissenschaftler, Laien, Käufer,
Makler und der Antiquitätenhandel erst allmählich den später
so bekannten Maskenschnitzer aus Domat/Ems, Albert Anton
Willi, richtig kennenlernten und seine Werke zu schätzen

begannen. Wohl einer der ersten, der Wesentliches über ihn
schrieb, war Prof. Karl Meuli. Er versuchte, diesen eigenwilligen

Mann einigermassen zu charakterisieren. Dies geschah in
seinem 1953 erschienenen Buch Schweizer Masken. Eingehender

befasste sich der Emser Dr. K. Jörger-Rageth mit Leben
und Werk Willis in seiner bekannten Abhandlung «Albert Anton

Willi 1872-1954» (erschienen 1970 in zweiter revidierter

285



Auflage). In seinem Werk über die Masken untersucht Meuli
auch die Holzmasken der Innerschweiz, des Lötschentales, des

Sarganserlandes. Er nimmt an, dass auch die Masken noch
lebender Schnitzer einer alten Uberlieferung folgen, also nicht
von den alten Maskenbräuchen wegzudenken sind. Auf die
Bündner Masken zu sprechen kommend, bekennt er jedoch:
«Ganz anders steht es mit den Graubündner Masken... Das
Seltsamste ist, dass Willi an gar keiner Tradition anknüpft.
Wohl gibt es noch eine Fastnacht in Ems, aber Holzmasken
seit Menschengedenken nicht mehr.»

Als Kleinbauer und langjähriger Weger konnte Albert Anton
Willi immer wieder draussen in der freien Natur, längs der
Waldwege, faszinierende Verformungen und Launen der Natur
an Baumstämmen und -wurzeln beobachten und betrachten. So

entstanden in seinen jungen Jahren - über das genaue Wann
rätselt man noch immer - die ersten der etwa 400 Masken, die
er in 50 Jahren schuf. Solche bizarren Formen der Natur zwangen

den wachen Geist eines Willi zu künstlerisch-vertieften
Nachschöpfungen. Sozusagen aus dem Nichts schuf er seine

naturbezogenen Gebilde. In der fortschreitenden Erkenntnis
seiner schöpferischen Fähigkeiten entstanden Masken, die
seinem inneren Wesen entsprachen. Als tieferen Beweggrund
seines Schaffens wird allgemein seine angeborene Angst betrachtet.

Mit seinen furchterregenden Masken wollte er anderen
Furcht einflössen, um sich selber von Ängsten zu befreien.
Unheimlich für ihn war die Nacht, die Dunkelheit, das Alleinsein,
das er an und für sich liebte. K. Jörger äussert sich wie folgt:
«Um seine eigene, ihm stets innewohnende Angst zu verhüllen,
zu verdecken, war er immer bereit, andere Leute zu beängstigen.

Auf dem Maiensäss hat er keine Stunde ohne Gewehr in
der Hütte verbracht.» Wenn er auch durch seine Naturhaftig-
keit und seine künstlerischen Talente unabhängig von Vorbildern

arbeiten konnte, hat er es doch nie ganz unterlassen, sich
von den ihn stark beeindruckenden, prägnanten Typen seines
Heimatdorfes beeinflussen zu lassen. Eine grosse Hilfe für ihn
waren seine eigenen Gesichtsverzerrungen vor seinem Spiegel.
Wenn die Gesichtsmuskeln nicht genügten, wurde mit den
Fingern nachgeholfen. Er verstand es grossartig, die Schwä-

286



chen und Ängste des irdischen Daseins in grauenhaften Fratzen

festzuhalten.
Willi hat kein Handwerk erlernt. Mit den einfachsten

Mitteln, einem Holzhammer, einigen Stecheisen und Messern
entlockte er den Hölzern auf der Bank vor seinem Hause, in
der Stube, auf der Werkbank, in der Maiensässhütte lebendiges
Leben. Seine rohen Holzklötze sägte er sich selber aus geeignet
dicken Stämmen zurecht, die er auf dem Gemeindeareal
vorfand. Die meisten Masken sind wohl aus Erlenholz geschnitzt,
doch verwendete er auch andere Laubhölzer wie Esche, Pappel,
Buche und sogar Eichenholz. Neben den vielen verzerrten
Fratzengesichtern schuf er auch Tiermasken, Teufelsköpfe,
Totenschädel usw. Die Bemalung durfte nicht fehlen, die Glotzaugen
wurden weiss angestrichen, die Lippen rot bemalt, die Augenbrauen

schwarz, die Gesamtheit der Maske bekam graumattierten
Grundanstrich, die Zähne wurden meist aus dem Holz

direkt gestochen und geweisst. Die Ausstattung der Masken mit
Verkleidungen war nicht seine Stärke.

An einer Maske arbeitete Albert Anton Willi mehrere Tage.
Im Winter und bei schlechter Witterung ging die Arbeit ohne
grössere Unterbrüche vorwärts. Für besonders gut ausgearbeitete

Masken arbeitete er wochenlang. Am Anfang verkaufte er
Masken für fünf Franken. Nur langsam steigerte sich der Preis
für ein Stück auf 20 Franken, und 30 bis 50 Franken war wohl
das höchste, das er je für seine heute so wertvollen Masken
verlangte. Willis Masken, las mascaradas Nate, sind in vielen
Museen zu finden, in der Schweiz und im Ausland, ja bis nach
Amerika und Afrika sind sie gewandert. Viele sind in privatem
Besitz. Der Wert einer Maske beläuft sich auf 2000 bis 3000
Franken.

So entstand das herrlich-düstere Werk eines Naturmenschen,
das sich in die grosse Holzmaskentradition einfügte, als ob es
seit Jahrhunderten in dieser Art bestanden und mit den Emser
Fastnachtsbräuchen von jeher eine Einheit gebildet hätte.

Erfreulich ist, dass ein Grossneffe Willis, Rinaldo, heute ein
bekannter Bildhauer, sich in seiner Freizeit der Maskenschnitzerei

widmet. Der nun in Adliswil lebende Künstler schrieb
uns am 11. Oktober 1976 einige Zeilen über sein früheres Ver-

287



hältnis zu seinem Grossonkel «Nate» und seinem eigenen
Werdegang. Wir lassen sein Schreiben ungekürzt folgen:

Rinaldo Willi.
«Ich bin am 1. November 1946 in Domat/Ems (Graubünden)

geboren, wo ich meine Jugend- und Schulzeit verbrachte. Dass
ich mich anschliessend zu einer Bildhauerlehre entschied, hat
bestimmt mehrere Ursachen. Eine davon war, dass ich noch
als kleiner Knirps Albert Willi bewunderte. Ich fühlte mich
hingezogen zu seinem urwüchsigen Wesen, wenn auch manchmal

mit Angst oder Respekt, vor allem dann, wenn er ganz
plötzlich sein Gesicht zu Fratzen verzog, um zu prüfen, ob die
Wirkung seiner Vorstellung entsprach. Bei mir konnte er
immer zufrieden sein Gesicht entrunzeln und lachen! Aber auch
dann noch sah ich eine Fratze, etwas freundlicher, die Kerben
im Gesicht anders geordnet. Es war ein langersehnter Traum,
auch einmal mit so wenig Werkzeug Masken schnitzen zu
können. Dass ich es heute kann, hat sicher schon in jenen Jahren

zu keimen begonnen. Gelernt habe ich es eigentlich nicht.
Wenn auch die Bildhauerei mir technisches Wissen mitbringt,
ist mir die Aussage einer Maske wichtiger. Und das kann
man nur mit Gefühlen miterleben oder interpretieren, nicht
mit Worten. Der Nate hat nicht viel gesprochen. Noch oft sehe
ich ihn mir durch einen rohen Holzklotz entgegengrinsen und
sein Gesicht nach Belieben in Runzeln legen».

Seit der Zeit des ungestümen Maskentreibens in llanz und
Umgebung aus den Jahren um 1536 bis zu den heutigen
Maskenzügen und -ballen ist ein weiter Weg durchschritten worden.

Was inzwischen, besonders auf dem Gebiet des echten
Maskenwesens, geschehen ist, können wir z.T. nur erahnen.
Die Nachrichten darüber fliessen nur spärlich, eher aus Verboten,

Ermahnungen und Einschränkungen durch Kirche und
Staat als durch genaue Beschreibungen. Der Streithandel
zwischen Fastnacht und Fastenzeit ist ein Einzelbeispiel des Uber-
dauerns für unzählige andere Bräuche in unseren Talschaften.

Die Masken «Nates», die ursprünglich unabhängig vom
Brauchtum des Dorfes entstanden, aber doch aus einem jahr-

288



hundertalten Angstgefühl heraus erwachsen, wären, falls die
Voraussetzungen des noch lebenden Brauchtums günstiger
gelegen hatten, beinahe in das Masken- und Fastnachtsleben von
Domat/Ems einverleibt worden. Der alte Maskenschnitzer
Albert Anton Willi sah immer wieder mit grosser Freude, wenn
seine Holzmasken durch kleinere Gruppen in das lebendige
Spiel der Fastnacht eingesetzt wurden.

Stundenlang sitzt Anton Willi vor seinem
kleinen Haus, lässt seine Phantasie walten

und schafft immer neue eigenartige Gesichter.

289




	Masken und Maskentreiben in Graubünden

