
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 14 (1998)

Artikel: Brauchtum, Handwerk und Kultur

Autor: Maissen, Alfons

Kapitel: 12: Die bildlichen Darstellungen des Feiertagschristus in der Surselva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12. Die bildlichen Darstellungen
des Feiertagschristus in der Surselva

(In: Terra Grischuna, nr. 6, 1980, 382-385)

Die Abbildungen zu diesem Beitrag vergegenwärtigen
Ausdrucksformen und religiöse Volksempfindungen ganz besonderer

Art. Sie stammen alle aus einer Zeitspanne vor der Reformation,

aus dem Ende des 14. und Anfang des 15. Jahrhunderts.
Wer sie gemalt, wer sie bestellt und wo diese ganz sonderbare
Thematik ihren Ursprung hat, ist vorläufig unbekannt.

Alle Bilder zeichnen sich durch eine hervorstechende Zentralfigur

aus, meistens mit einem Lendentuch bekleidet, die mit
den Wundmalen an den nach vorne gerichteten inneren
Handflächen dargestellt wurde. Zu beiden Seiten dieser Figur, zum
Teil auch unter- und oberhalb, befinden sich bäuerliche und
handwerkliche Geräte. Sie sind auf verschiedene Weise auf die
bittende Gestalt des sogenannten «Feiertagschristus» zentriert.

Der Hauptgrund für diese spätmittelalterlichen Darstellungen

liegt in der Annahme, dass Christus durch die Arbeit mit
diesen Werkzeugen an Sonn- und Feiertagen gekränkt, beleidigt,

ja verwundet wird. Es geht hier um die Einhaltung des
Gebotes der Sonntagsheiligung. Die scharfen Werkzeuge gelten
nicht nur als Symbole der am Sonntag verbotenen Arbeiten.
Sie verletzten oder sind ständig im Begriff, den Heiland zu
bedrängen. Die bäuerlichen Gerätschaften zeigen an, durch welche

am Sonntag ausgeführten Arbeiten Christus gedemütigt
wird. Übertretungen göttlicher Gebote zogen Bestrafungen
seitens der Kirche nach sich. Auch weltliche Satzungen verlangten

die Sonntagsruhe. Verordnungen sprechen auch aus diesen
Bereichen eine beredte Sprache. Die Zeiten, in denen diese

Darstellungen den Menschen bilden und ermahnen sollten,
sind gekennzeichnet durch wichtige Glaubensströmungen aller
Art. Da die Bildgattung sich ausserhalb des rein theologischen
Lehrens befand, konnten sie nur während einer beschränkten
Zeitspanne wirkungsvoll sein. In der Reformationszeit und
auch später wurden deshalb viele dieser Bilder vernichtet oder
zugedeckt.

267



Dass diese Darstellungen gerade in der rätoromanischen
Gegend besonders hoch gehalten wurden, kann reich belegt
werden, auch bis zur Gegenwart. Dabei ging es vor allem darum,
die Ursachen, die den sonntäglichen Kirchgang verhindern
konnten, aus dem Weg zu räumen, in neuerer Zeit etwa Tanz-
und Abendunterhaltungen an Samstagabenden zu verhindern,
Aufstiege in Klubhütten seitens der Skifahrer und Bergsteiger
durch Ermahnungen einzudämmen usw. Bei aller Strenge der
Verordnungen gab es in wichtigen Fällen vernünftige
Lockerungen, etwa um das Heu am Sonntag nach Regenperioden
einzubringen, um besondere gemeinschaftliche Arbeiten zu
erledigen, z. B. das Aufrichten der schweren, am Boden
neuerstellten Kornhisten, das «Auftrölen» der Rundhölzer beim Bau
eines Heugadens, wo alle Männer des Dorfes benötigt wurden.
Aus Furcht vor göttlicher Strafe wurden Übertretungen dieser
Anordnungen kaum gewagt. Noch vor 40 Jahren, als ein Jäger
sonntags beim Jagen tödlich verunglückte, hatte er nach der
Ansicht vieler die gerechte Strafe erhalten. Werktags wäre ihm
nichts geschehen, oder wenigstens ohne Nachteile für das
Jenseits.

Vor 500 Jahren konnte das einfache Volk weder lesen noch
schreiben. Das gesprochene Wort in der Predigt sowie die
Ausschmiikkung der Kirchen durch Bilder aus dem Alten
Testament, der Heilsgeschichte, aus Heiligenleben, der Kreuzwegandacht,

in unserem besonderen Fall die ausserordentlich
wirksame, augenfällige Darstellung der Sonntagsheiligung, waren
für das einfache Volk sichere religiöse Unterweisung. Die Bilder
wurden begriffen, bei jedem Kirchgang von Neuem betrachtet,
die Botschaft angenommen. Die flehende, ausdrucksstarke
Gestalt des Feiertagschristus verfehlte ihre Wirkung nicht.

Das auf den Bildern dargestellte Handwerkszeug kannte der
damalige Mensch aus eigener harter und täglicher Handhabung
am Werkstück. Auch den oberen Schichten waren Werkzeuge
und primitive technische Einrichtungen durchaus bekannt,
auch in ihrer Verwendung. Die heutigen technischen
Errungenschaften haben diese Einheit gemeinschaftlicher Arbeitsmethoden

vernichtet, neue Akzente gesetzt. Damals interessierten
sich Könige, Kaiser, Adelige für das einfache Handwerk sowie

268



für das Kunsthandwerk, ja betätigten sich in der Freizeit gerne
mit handwerklichen Arbeiten. Die Werkzeuge auf diesen
Bildern zu erkennen ist mitunter recht schwierig. Zwar bleiben
die klassischen Werkzeuge prinzipiell immer dieselben, von
verfeinerten und von regionalen Unterschieden abgesehen.
Nicht alle Werkzeuge besitzen jedoch die gleich starke graphische

Eindrücklichkeit, wie etwa das Rad, die Sichel, Äxte,
Pflüge, Rechen und Sensen, die in allen ihren Abarten zu
erkennen sind. Wenn wir mitunter Mühe haben, Werkzeuge und
Geräte auf den Bildern zu identifizieren, hat dies auch mit dem
heutigen Zustand der Bilder zu tun. Die Maler, die uns nicht
bekannt sind, wohl fremder Herkunft, haben neben eigenen
Vorbildern auch Einheimisches dargestellt. Es wird uns also
immer schwer fallen, die Identität der einzelnen Geräte restlos
abzuklären und Vorbilder aus Büchern und Manuskripten zu
eruieren, die damals als Unterlagen verwendet wurden. Wir
haben früher einmal versucht zu erhärten, dass der Gertel in der
Hand des Zachäus (beim Abschneiden der Weidenruten für
den Einzug Christi in Jerusalem) im Bild 128 der Bilderdecke
in Zillis (Ende des 12. Jh.) noch genau der heute in der Gegend
gebräuchlichen Form entspricht und dass der grosse Schnek-
kenbohrer, mit dem ein Scherge dem hl. Leodegar das linke
Auge herausbohrt (Waltensburg 1450), noch heute in dieser
Form im Gebrauch ist. Diese Beharrlichkeit der Formen
erleichtert andernseits die Erkennungsmöglichkeiten. Dieses
archaisierende Verharren der Werkzeugformen und -eigen-
schaften haben Handwerker und Künstler nie daran hindern
können, angehende Strömungen und Stilveränderungen zu
verwirklichen.

Wir wenden uns nun einer eingehenderen Betrachtung und
Beschreibung der Abbildungen zu. Sie stammen aus Kirchen
in Rhäzüns, Pitasch, Waltensburg und Schlans. Wichtig ist zu
wissen, dass Bilder dieses Themas auch in der übrigen Schweiz,
in Südengland, Süddeutschland, Oberitalien, Österreich,
Slowenien und Böhmen zu finden sind, im Ganzen etwa 45.

Die St. Martinskirche in Pitasch ist in den letzten Jahren in
hervorragender Weise restauriert worden. Dabei kam ein neuer
Feiertagschristus zum Vorschein, weiter ein Christophorusbild,

269



ein hl. Georg und ein hl. Martin, alles Bilder an den Aussen-
wänden der Kirche.

Das Bild des Feiertagschristus in Pitasch befindet sich rechts
des Kircheneinganges. Die Höhe des Freskos beträgt 220 cm,
dessen Breite 240 cm. Es unterscheidet sich von den übrigen 3

Bildern am oberen Rheinlauf durch die Anordnung der
beidseitigen Bildstreifen mit je 6 besonderen, viereckigen
Bilddarstellungen von Handwerkern. Die meisten dieser Bilder sind
stark beschädigt, andere gänzlich vernichtet. Ohne Schwierigkeiten

sind zu deuten: links, von unten nach oben betrachtet,
das zweite Feld mit einem Dudelsackpfeifer, dann die Felder 3

und 4 mit dem Gerber und dem Schuhmacher. Die Besonderheit

der seitlichen Bildstreifen hat auch eingeweihte Kenner
überrascht. Dieselbe Anordnung ist aber auch an einer der
ältesten Darstellungen dieser Art, die in der Pfarrkirche von Sla-

vetin in Böhmen, zu erkennen (1375), während die in Pitasch
etwa 50 Jahre später entstanden sein mag. Oben und unten am
Bild ist die Zentralbildfläche durch Umrandungen und breitere
Streifen in rötlichem Farbton in eine genaue quadratische
Form gebracht worden. Die nimbierte Christusfigur ist nackt,
in der üblichen gespreizten Stellung. Wie bei anderen Bildern
befindet sich ein rundlich-längliches Gefäss, wohl ein Stossbut-
terfass, zwischen den Beinen. Charakteristisch ist die auffällige
Haltung der Hände mit den Wundmalen. Werkzeuge und
Geräte scheinen wahllos in das Bild hineingeworfen zu sein,
doch in recht interessanter graphischer Gestaltung.

Auf der rechten Seite der Christusfigur stechen ein Huftier
hervor und rechts davon zwei verschieden gedeckte Köpfe.
Beim linken Knie des Gottesmannes befindet sich der Rest
eines Rechens mit waagrecht verlaufendem Stiel. Am Ende des

Stiels befindet sich senkrecht dazu eine massiv geschmiedete
Mistgabel (Erdgabel). Daneben, freischwebend, der schwarze
Erzhafen. Weshalb ein Erzhafen so sichtbar dargestellt wurde,
müsste erst erklärt werden. Die Form entspricht dem heutigen
Geschirr. Seit Jahrhunderten symbolisiert dieser massive Kochtopf

das festtägliche Mahl, die «perdanonza». Darin wurde ein
oder mehrere ganze Schinken gekocht, auch mit den Zutaten
für die daraus entstehende Bündnersuppe. Der Erzhafen ist

270



symbolhafter Inbegriff der kochenden Mahlzeit während des

allgemeinen Kirchganges. Die Üppigkeit des Festmahles, die allzu

grosse kulinarische Geschäftigkeit könnten etwa der Grund des

Einbezugs dieses Symbols in die Gerätschaften sein, die an
Feiertagen ausser Gebrauch sein sollten. Übrigens wollte es der
Brauch, dass der Topf während der Fastnachtszeit samt dem
Inhalt von den Burschen gerne entwendet und versteckt wurde.

Gut sichtbar auf dem Bild ist die Waldsäge mit einem der
klobigen Schäfte. Dieses heimtückische Zahnschneidewerkzeug
ist auf halber Höhe gegen den Körper Christi gerichtet. Links
vom Feiertagschristus, von unten nach oben, befindet sich eine
Mühle. Das Mühlrad beweist es, ebenfalls auch der Esel, der vor
der Mühle von seinen Kornsäcken befreit oder mit Mehlsäcken
beladen wird. Solche Darstellungen, Hauptsituationen, zentrale

Feiertagschristus Schlans. Teilansicht.

271



Charakteristiken eines Handwerks oder Berufes sind sehr früh,
bereits bei den Römern, erstellt worden. Es sind untrügliche
Kennzeichen eines bestimmten Berufes. Mühle, Müller und
Esel hätten als Doppeldarstellung sicher zu den Randbildern
gehört. War dort bereits alles besetzt, oder die Doppelcharakteristik

zu wichtig, um an den Rand verlegt zu werden?
Von dem Dach der Mühle herauf zeigt eine Speerspitze

gegen die Herzgegend von Christus. Auf beiden Seiten des
Speerschaftes ist eine Handwaage gut sichtbar, dann ein Metzgerbeil,
eine schön und weit ausgeschwungene Sichel, eine Fällaxt und
Hammer verschiedener, nicht genau eruierbarer Formen und
Arten. Diese Gegenstände und Gebrauchswaren sind in
waagrechter Anordnung untergebracht mit Richtung gegen den
Oberkörper der Christusfigur. Leider haben die Jahrhunderte
dem Bild arg zugesetzt. Obwohl das Vermerkte durch den
Restaurator gut hervorgehoben worden ist, bleibt doch vieles
unerklärt. Die Anlage direkt vor der Eingangstüre sowie die
Durchführung des Bildes lassen auf einen ausgezeichneten Maler

schliessen. Die genau proportionierten Seitenbilder (Schuhmacher

und Gerber) könnten von Vorlagen stammen, die im
14. und 15. Jahrhundert in Deutschland erschienen.

Das Feiertagschristusbild in der St. Georgkirche zu Rhäzüns
zeigt mit Deutlichkeit die Linienpfeile der Werkzeuge, Geräte
und Handlungen hin zum Körper Christi. Damit wird die Idee
der Sonntagsentheiligung gegen die Gebote des Herrn betont.
Das Bild macht im Vergleich zum vorher besprochenen aus Pi-
tasch einen unruhigen Eindruck. Wahllos sind die Sachen
durcheinander geraten. Graphisch hervorstechend ist rechts die
leiterartige Einrahmung blutender Fussabdrücke. Ganz unten
befindet sich ein kleiner Amboss, darüber ein Hammer und ein
Beil. Die Pflugschar ist deutlich erkennbar. Auf der Höhe des

Ellenbogens sind hornartige Gebilde, weiter oben ein Drehstuhl
mit Fidelantrieb zu sehen. Links unten von der Hauptfigur
befindet sich eine Fleischbank mit der zugehörigen Fleischeraxt.
Zwischen dieser Bank und jener eines Schusters oder Tretschen-
machers trinkt ein Säumer Wein oder Brandwein aus einem Lä-
gel. Unterhalb befindet sich ein Fässchen. Ein primitiver Gertel
und eine Speerspitze weisen auf das Wundmal der Hand hin.

272



Gut erhalten blieb dagegen das Bild des Feiertagschristus
im Innern der Kapelle St. Georg in Rhäzüns

Der Feiertagschristus auf der Aussenwand der Kirche von
Waltensburg zeichnet sich durch die klare, eindrückliche
Gestaltung aus. Die schwebende Körperhaltung sowie die
Haltung der Hände wirft Probleme auf. Unter den Füssen der
Hauptgestalt sehen wir eine markante Ackerhaue, ein
Sensenblatt, ein Speichenrad, daneben Dinge, die noch nicht
befriedigend ermittelt sind. Zur Schau gestellt ist die Schaufel.
Ihre Verkehrtheit sticht in die Augen. Unter der verkrampften
rechten Hand Christi befindet sich eine antike Form einer
Zimmermannsaxt; seitlich, dem Körper entlang bis hinauf unter

den Arm reicht die Lanze; kniend, recht auffällig die Bild-
stifterin mit einer weiteren Person. Die Gestalten oben rechts
sind als spielende Gesellen identifiziert worden. Merkwürdig
dünkt uns der Tänzer vor den aufgeputzten Jünglingen. Ob das

273



Nicht der sonst üblichen Darstellung entspricht das

Bild des Feiertagschristus an der Aussenwand der
Kirche Waltensburg; besonders auffällig ist die
Haltung der Arme.

Tuchstück zu einem Tuchhändler gehört, ist nicht auszu-
schliessen. Schön geformt ist im Dunkeln des linken Randes
der Spinnrocken, weiter unten die einsätzige Hechel, die aus
dem 19. Jh. stammen könnte. Während die Darstellungen des

Feiertagschristus in Rhäziins und Pitasch mit einer oder wenigen

menschlichen Figuren auskommen und sich der Maler in
Waltensburg mit einem halben Dutzend begnügte, bringt das
Bild in Schlans an die 20 Personen, fast ausschliesslich in
Verbindung mit bäuerlichen Arbeiten. Das Bild ist breit angelegt

274



an der Südmauer des Turmes, oberhalb der Turmtüre. Auffallend

sind hier der Einsatz von Pferden. Rechts vom Christusbild

sind die 4 Jahreszeiten dargestellt. Sie sind, etwa wie im
Bild aus Crngrob in Slowenien (1470), stufenweise angeordnet.
Von unten nach oben: Die Flachsgewinnung im Spätherbst
und Winter, weiter oben das Frühjahr mit dem Pferd und der
Pflugschar, in der dritten Reihe der Heuwagen und Zugpferd,
ganz oben die Kornernte. Linkerhand häufen sich die
Schwierigkeiten für eindeutige Bestimmungen. In der Mitte des Bildes

erblicken wir auch hier einen Drehstuhl. Auffallend zeigt
sich das Saumpferd. Eine besondere Bedeutung werden die
betenden und bittenden Figuren haben. Gebete für eine gute
Ernte oder für die törichten Menschen, die die Sonntagsheiligung

nicht einhalten und sich damit strafbar machen.
Auf der Durchgangsroute in Schlans waren wohl Säumer

und Saumpferde zu sehen. Der Bauer aber verwendete weder
Pferde noch Wagen angesichts der schlechten Wege auf Wiesen

und Feldern. Der Bauer, auf dem Wagen stehend über hol-

Breitflächiges und auch kulturhistorisch besonders interessantes Bild
des Feiertagschristus am Glockenturm der Kirche von Schlans.

275



periges Gelände ist sicher eine Entlehnung. Das Kreuzrad ist
möglich, doch die Form eines allfällig gebrauchten Wagens
kaum der Gegend entsprechend.

Die Wirksamkeit des Feiertagschristus in unserer Gegend ist
kaum mehr zu ergründen. Religiöse Feste, Prozessionen und
andere Begegnungen beweglicher Art führten die Leute
verschiedener Gegenden und Dörfer zusammen. Die besproche-
nen Bilder waren allgemein bekannt.

Der heutige Mensch, wie wir es untersucht haben, kennt den
Sinn solcher Bilder kaum mehr. Und doch freut sich heute der
Bewohner eines Kirchspiels, wenn ein Bild von solcher Bedeutung

neu zum Vorschein kommt.

Teilansicht des Feiertagschristus.
Darstellung in Pitasch. Der Kürschner

beim Ausputzen und Säubern der Felle.

276



Federzeichnung in einem oberdeutschen Manuskript
der 1. Hälfte des 15. Jahrhunderts. (Biblioteca Casanatense Rom)

i £>as trtttegcbcncke 2:g
'%c t>as fcv sen ficrtag vn

beÜtgefhnit guten bë

i_ »ottevitSwctAc • öic
Einblattdruck(ierZehllGebote,

'Z* tig R Basel. Um 1475.




	Die bildlichen Darstellungen des Feiertagschristus in der Surselva

