
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 14 (1998)

Artikel: Brauchtum, Handwerk und Kultur

Autor: Maissen, Alfons

Kapitel: 10: Alte Volksbräuche in der Surselva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10. Alte Volksbräuche in der Surselva

(Aus: Terra Grischuna 1962, Nr. 5, 339-342)

«Alte» Bräuche! - Ein Brauch entsteht, verwirklicht sich,
nimmt bestimmte Formen an, die dem Volksganzen entsprechen,

aus dem Volksempfinden herauswachsen. Bis Brauchtum
geschaffen, leben und bestehen kann, braucht es Zeit. Das
Prädikat «alt» ist irgendwie Vorbedingung, ist dem Brauchtum
innewohnend. Brauchtum nützt sich aber auch ab, vergeht -
besonders heute. Neues entsteht, vielleicht in anderer Form, mit
anderem Inhalt und anderer Geistesart. Diesen schwierigen
Problemen wollen wir nicht weiter nachgehen, zeigen sich schon
Bezeichnungen wie Folklore, Brauchtum, Volkstum,
Volksglaube usw. als uneinheitlich definierte Anschauungen. Damit
will nicht gesagt sein, dass nicht auch heute, ja ständig, neue
Impulse zur Bildung von Bräuchen vorhanden sein können.

Das Bündnerland ist reich an Aufzeichnungen, Berichten
und Handschriften über die mündliche Uberlieferung. Es kann
in mancher Hinsicht mit Literaturen grosser Nationen verglichen

werden. Blättern wir einmal in den bezüglichen Bänden
der Chrestomathie von Caspar Decurtins nach, in romanischen
Jahrbüchern usw., um diese Behauptung bestätigt zu sehen. Es
sind Fundgruben; wer kann uns aber in den meisten Fällen
Bestimmtes über Alter, Herkunft und Wesensart berichten? Die
Darbietung des Stoffes harrt der weiteren Sichtung und
Eingliederung. Vieles an Märchen, Legenden, Sprüchen und
Liedern wird weiterhin von Geheimnissen umhüllt bleiben.

Auch etwas anderes ist nicht immer aus den Quellen ersichtlich.

Wie lange hat sich der Brauch in der Vergangenheit erhalten

können? Besteht er noch heute irgendwo? Ist er unmittelbar

aus eigener Erfahrung aufgezeichnet, aus der Erinnerung
von alten Gewährsleuten mitgeteilt, aus alten, jetzt verschwundenen

Handschriften weitergegeben? Reisen, Erhebungen,
Erfahrungen sagen uns erst genau, wie es wirklich mit den Bräuchen

steht, was an all dem «Schönen», was berichtet wird, noch
lebt, in welcher Form. Enttäuschungen, Ernüchterung für In-

251



teressenten könnten erspart werden, wenn die Berichterstattung

aufrichtig, den Tatsachen entsprechend abgefasst wird.
Das romanische Volkslied war in früheren Zeiten stark mit

dem Brauchtum verknüpft. Uberall wurde gesungen, wo
Brauchtum die Jugend zu vereinigen vermochte. In Spinnstube,

bei Flachs- und Hanfschwingen, in gemeinsamer Arbeit
der Jungfrauen, bei Versammlungen und Festlichkeiten, überall
erklang das fröhliche Volkslied. Besonders Befähigte in dieser
Kunst gaben den Ton an, waren bestrebt, das althergebrachte
Lied zu sichern, es für die Zukunft lebendig zu erhalten. Das
religiöse Lied beider Konfessionen ist durch emsige Arbeit
verschiedener Sammler vor dem Untergang bewahrt worden.
Liedtexte, die Jahrhunderte eng mit dem katholischen Gottesdienst

verknüpft waren, wurden bereits Ende des 17. Jahrhunderts

zu einem umfangreichen Buch zusammengetragen, das

unter dem Namen Consolaziun dell'olma devoziusa, 'Seelentrost',

grossen Anklang fand. Inwiefern diese Texte, wie auch
jene von Stefan Gabriel, Riola und anderen protestantischen
Schriftstellern Brauchtum bedeuten, wollen wir hier nicht
erörtern. Sie wurden aber durch Volksweisen zu doppeltem Erklingen

gebracht, in der Gemeinschaft, in der Kirche und vereinzelt

in der Einsamkeit und Zurückgezogenheit des häuslichen
Lebens. Der Zeitgeist des 19. Jahrhunderts liess das religiöse
Lied fast verschwinden. Mit Hilfe alter Gewährsleute konnte
ein Teil des bis dahin gesungenen Liedschatzes auch in seinen
Weisen festgehalten werden. Aber der Strom, der von Generation

zu Generation so herrlich floss, ist hier, wie bei den
Märchen, abgebrochen. Die Erzähler, die Volkssänger, insofern sie
noch bestehen, würden keine Jugend mehr finden, die bereit
wäre, weiter Träger und Vermittler der alten Tradition zu
werden. Die Weitergabe nach solchen Unterbrüchen kann nur
noch mittels Sammlungen geschehen; die neuen Erzähler, Sänger

usw. müssen nun ihr Wissen aus stagniertem Gut schöpfen,

mühevoll erneuern und weitergeben. Dies gelingt nur mit
äusserster Hingabe in befriedigender Weise.

Doch scheint uns auch heute wichtig zu sein, der jungen
Generation wertvolle Überlieferungen weiterzugeben. An solchen

252



fehlt es sicher nicht. Für die romanische Sprachernenerung ist
dieses Vorgehen von grosser Bedeutung.

Neben der fast zufällig gefundenen Handschrift der Passiun
de Sumvitg gilt die Entdeckung der Canzun de sontga Mar-
griata (Sankt Margaretha-Lied) als besonderer Glücksfall. Den
vollständigen Text dieses Liedes veröffentlichte Caspar Decur-
tins 1901; bereits ein Jahr später erschienen verschiedene
Anfangsmotive der damals noch von manchen Sängern und
Sängerinnen gesungenen Weise. Aufgezeichnet wurden sie durch
Frau Julie Lombriser aus Freiburg, der musikalischen Beraterin

von Decurtins. Die Musikwissenschaftler wollten vorerst
auf diese Bruchstücke kaum eingehen, obwohl sie heute als

Vergleichsweisen Bedeutung erhalten haben. Zur Rekonstruktion

des Ganzen trugen diese Bruchstücke nicht wesentlich bei.
Erst 30 Jahre später, 1931, war es Hanns In der Gand, dem
bekannten Lautensänger, in Pruastg-dado vergönnt, die Weise
vollständig zu notieren. Nun war der Moment gekommen, das

einzigartige Lied zu interpretieren. Der uns allen bekannte
Forscher Bischof Christianus Caminada wagte nun, die schwierige
Arbeit an die Hand zu nehmen, über Entstehung und
Herkunft, Sinn und Bedeutung dieses Liedes zu schreiben. Wenn
auch darüber das letzte Wort noch nicht gesprochen, Caminada

erwies sich als hervorragender Pionier, als einer der fleis-
sigsten und verbissensten Forscher oberländischer Folklore,
insbesondere bekannt als Deuter von heidnischen Uberresten
in unserer Oralliteratur. Neue Methoden mit genügendem
Vergleichsmaterial musikalischer und sprachlicher Herkunft lassen

vielleicht mit der Zeit neue Erkenntnisse in bezug auf
Herkunft und Alter ermitteln.

Die Knabenschaften, die ebenfalls auf vorchristliche Urformen

zurückgehen, sind noch heute, besonders im Oberland,
rege tätig. Sie haben nicht mehr die Bedeutung von früher,
doch sind sie noch immer Träger eines reichen Brauchtums im
gesellschaftlichen und kirchlichen Leben, besonders in katholischen

Ortschaften und Gemeinden. Wer möchte bei
Kirchweihfesten, bei der Landsgemeinde der Cadi das stramme
Auftreten der Cumpignias de mats mit ihren capitanis vermissen?
Dr. Gian Caduff beleuchtet die mannigfaltigen Aspekte dieser

253



Innungen in einer grundlegenden Schrift: Die Knabenschaft in
Graubünden.

Auch das Spiel gehört zum Brauchtum, insofern es immer
wieder zur gegebenen Zeit ausgeführt wird. Wir wissen zu gut,
dass die zum Brauchtum zählenden Spiele arg zusammengeschrumpft,

ja zum grossen Teil nur mehr in der Erinnerung
alter Leute lebendig sind. Gesellschafts-, Gruppenspiele und
spielartige Unterhaltungen werden immer seltener durchgeführt.

Die Grundlagen zu solchen Äusserungen sind zum Teil
zerstört und damit die Ausübung des Brauches nur sporadisch,
losgelöst von gesellschaftlicher Bindung möglich.

Ich erinnere mich noch gut an ein Knabenspiel, das uns
Buben auf den Maiensässen viel Spass bereitete. Wollte mitunter
der dichte Nebel nicht mehr aus dem engen Hochtal, so
versammelten sich die Burschen, ils mats de cuolm, zur Beratung.
Der Mai ist für sie da oben die Zeit des freiesten Lebens, es

sind wahre Sonnentage! Deshalb gab es bei Unwetter für sie

nur eine Sorge: den unheilvollen Nebel zu vertreiben, «zu
heilen». Die ununterbrochene Überlieferung war für die Buben
wegweisend. So nahmen wir einen Pflock, aus geeignetem
Tannenast hergestellt, fanden selbstverständlich die gewünschte
Schnur, die mehrmals um die Mitte des etwa 50 cm langen
Steckens geschlungen wurde. Der Pflock wurde mit seinen
Enden zwischen Pfosten und dem Tiirfalz der Stalltüre gezwängt,
dann durch schnelles, wechselseitiges Hinundherziehen zweier
Buben rotiert, bis sich die zugespitzten Enden des besagten
Holzes erhitzten, Löcher bildeten und den ersehnten Rauch
entwickelten. Nun sollte der Rauch seinen Verwandten, den
viel mächtigeren Nebel, vertreiben, verflüchtigen. Wenn nun
unversehens die Sonne schüchtern durch die Wolkenfetzen
schien und sich immer mehr Raum schaffte, begann auch der
Ungläubigste unter den Buben an die Zauberkraft und
-Wirkung dieser primitivsten und urtümlichsten handwerklichen
Betriebsart zu glauben. Es ging ihnen wie jenen frechen Prahlern

unter den Buben, die beispielsweise die Echtheit der
Existenz eines Sankt Nikolaus bezweifeln und die Zweifel mit
Schadenfreude ihren Kameraden weitergeben. Wenn aber am
6. Dezember der Greis in seiner ganzen Würde die Schwelle

254



des Hauses überschreitet, werden gerade die Zweifler kleinlaut
und für diesen Abend wieder «gläubig».

Und nun einige Worte über diesen eben erwähnten Heiligen,
der besonders den kleinen Kindern Furcht und Freude bereitet.

Auch hier muss «geglaubt» werden, sonst fehlt die
Spannung, die Verzückung. Unzählige Gebete der Kleinen steigen
Wochen vorher mit Bitten, Wünschen und Vorsätzen gegen
den Himmel, ja sogar Brieflein werden verfasst und abgesandt.
Die Zahl der Gebete wird schriftlich vermerkt, obwohl der Heilige

alles weiss, sein dickes Buch alles enthält, Gutes und Böses!
Früher wurden die täglich verrichteten Gebetlein sogar auf Tes-
seln eingekerbt. Noch heute bedeutet in unseren Dörfern die
Bescherung von Äpfeln, Nüssen usw. nicht nur eitel Freude.
Die überall draussen und drinnen herumrasenden und wütenden

Ruprechte, ils fumegls, mit Schellen, Ketten und
Peitschenhieben, passen nicht recht mit der Strenge, Ruhe und
Güte des Heiligen zusammen. Da die Gaben - dort die Ruten! -
Der «zweite» Sankt Nikolaus erscheint des nachts, heimlich.
Seine reichen Gaben legt er während des Schlafes der Kinder
auf bereitgelegte Teller. Jeder bekommt seinen Teil, nach
Verdiensten! Für furchtsame Gemüter ist der Sontgaclau della
notg beliebter und geschätzter als der mit Eseln, polternden
und wilden Ruprechten erscheinende Sontgaclau della sera.
Auch dieser Brauch ist in allen katholischen Gemeinden der
Surselva verbreitet. Mitunter wirken zahlreiche Burschen mit.
Von ihrem «irdischen Dasein» dürfen die Kinder nie etwas
erfahren. Besonders tiefes Schweigen umhüllt den Heiligen
selbst. Es gibt Ortschaften, wo nicht einmal die Ruprechte und
das übrige Gesindel den Namen des Nikolausdarstellers erfahren

dürfen. Er wird von schweigepflichtigen Betreuerinnen
umgekleidet und hergerichtet; meist sind es einige Mitglieder der
Jungfraueninnung. Dies geschieht in einem bestimmten Haus
der Ortschaft, während die übrigen anderswo, unter sich, die
Vorbereitungen treffen.

Epiphanien ist nicht nur der grosse Tag der Jungmannen; an
diesem 6. Januar wandern die Drei Könige singend von Haus
zu Haus. Es gibt wohl keine katholische Ortschaft in der
Surselva ohne diesen Brauch. Aus den heidnischen Weisen, Ma-

255



giern und Sterndeutern aus dem Morgenlande sind im Mittelalter

die «heiligen» Könige entstanden. Seit wann die ersten
Gruppen unsere Drei-Königs-Feste beleben, wissen wir nicht
genau. Einige Talgruppen dürften wohl schon vor Jahrhunderten

bestanden haben. Zähe halten die Schulbuben - denn nur
sie sind die Träger dieses Brauches - an den mündlich überlieferten

Satzungen. Begeistert und mit sprichwörtlicher
Ausdauer werden die Lieder gelernt und gesungen, dann die letzten

Vorbereitungen getroffen. Neben den wenigen alten,
immer wieder gesungenen Liedern schaffen die nächtlichen
Gänge mit Krone und Stern immer wieder neues Liedergut.
Der frühere Reichtum an Formen und Farben an den
Bekleidungen ist mit der fast vollen Ausbreitung des Brauches
verarmt, vereinheitlicht worden. Auch das Auftreten, das Tragen
von Zutaten und Erkennungszeichen ist bei den neuen Gruppen

nicht mehr so unterschiedlich und sehenswert.
Von Weihnachts-, Silvester- und Neujahrsbräuchen war in

dieser Zeitschrift bereits früher die Rede. Auch diese Kundgebungen

zur Verschönerung und Vertiefung unseres christlichen

Glaubens mit religiösem Gesang und Vorstellungen
haben sich in den letzten 50 Jahren stark verändert. Gerade diese

Festtage weisen bisweilen recht grosse Unterschiede bei den
beiden Konfessionen auf; dies hängt auch mit der Verschiedenheit

der gottesdienstlichen Ordnung und deren zeitlicher
Durchführung zusammen.

Auch zu Ostern gab es besonders früher interessante
Anlässe, die noch vor 30 Jahren unter der Jugend mit Spielen
aller mit allen stattfanden. Das «Eierputschen» in allen seinen
schönen Formen ist noch heute, aber seltener als
Gemeinschaftsspiel anzutreffen; auch ist die Art der Durchführung
weniger eindrücklich.

Die bis jetzt erwähnten Sitten und Bräuche sind noch heute
allgemein verbreitet. Wir erwähnen nun einige, die in der Sur-
selva nur mehr in einzelnen, ganz bestimmten Ortschaften
verblieben sind, früher aber über ganze Teile unseres Kontinents
verbreitet waren.

Unter dem Namen Vugadeias, Vogteien (lat. advocatura),
besteht in Domat/Ems ein ausserordentlich aufschlnssreicher

256



Brauch. Vugadeias bedeutet in diesem besonderen Fall
Vormundschaft eines Jungmannes über ein ihm ausgelostes
Mädchen. Die Bindung dauert jeweilen zwei Jahre. Die Auslosung
wird von einem Ausschuss, bestehend aus zwei Jahrgängen,
geheim vorbereitet und in der Silvesternacht durchgeführt.
Gleichzeitig mit der Verkündung des Mädchennamens erfolgt
auch die Bekanntgabe je eines von den «Jahrgängen» erdachten
Spruches, der das Mädchen in witziger Art, mitunter in fast
rücksichtsloser Schärfe charakterisiert. Mit der Auslosung, den
eigentlichen Vugadeias beginnt eine ganze Brauchtumsfolge,
die von Neujahr, dem Dreikönigsfest über die ganze Fastnacht
bis zum «Schmutzigen Donnerstag», steigend fortschreitet, um
dann an diesem Tag jäh abzubrechen.

Die rasche Zunahme der Bevölkerung von Domat/Ems
beginnt die Durchführung des einzigartigen Brauches zu
erschweren, müssen heute doch über 200 Paare ausgelost
werden, die sich dann in der Folge zum erstenmal treffen. Dass
der Brauch von der Emser Knabenschaft doch noch hochgehalten

wird, gereicht ihr zur Ehre.
Das Scheibenschlagen, trer schibettas, ist für das Oberland,

in Form eines ausgebauten Brauches, nur mehr in Danis-Ta-
vanasa erhalten geblieben. Dass es früher weit über unsere
Landesgrenzen bestand, ist längstens erwiesen und bekannt,
ebenfalls seine Beziehungen zum heidnischen Sonnenkult. Der
Brauch erhielt mit dem Christentum neue Glut, neues Leben
und neue Formen, aber ist heute in der Hauptsache ein Liebes-
werben.

Die Herstellung der vielen Wurfscheiben liegt heute vollständig

in den Händen der Schulbuhen. Ohne sie wäre der Brauch
längstens verschwunden, da die Burschen sich um die Vorbereitungen

gar nicht mehr kümmern. Nach Wochen der Vorbereitungen

rückt die ereignisvolle Woche vor dem «Nidelsonntag»,
dumengia de groma, heran. Die Hunderte von Scheiben sind
nun trocken, die Wurfstecken geschnitten, angefertigt und auch
eingespielt, die Bretter und Stützen für die Wurfbänke an Ort
und Stelle gebracht, hoch ob dem Dorf. Auch die Holzscheite
sind bereits droben, die die Buben unentgeltlich von den
Haushaltungen erhalten. Am Samstagabend erfolgt mit einem klei-

257



nen Feuer die Feuerprobe der Knaben. Probewürfe müssen
durchgeführt werden; jedes Jahr kommen aus den unteren
Klassen Neulinge hinzu. Bald rückt der Sonntagabend heran!
Mit dem Aveläuten werden die Scheiterhaufen angezündet, und
schon beginnt an drei Wurfbänken zugleich das Schwingen und
Schleudern, nachdem die Rädchen an die Stecken befestigt und
im Feuer glühend geworden sind. Der Flug jeder gelungenen
Scheibe trägt auch den Namen eines Schulmädchens weit hinaus

in die schwarze Nacht. Auch dem Herrn Pfarrer, den
Behörden geziemt es sich, Scheiben zu widmen.

Nach etwa einer Stunde grösster Anstrengung erfolgt plötzlich

ein Szenenwechsel. Nach einigen verständlichen Widerständen

der Buben sind nun die Burschen Platzherren geworden.
Von den Kleinen werden je einige Scheibchen entwendet und
ebenfalls die Wurfstecken. Nun beginnt das Spiel erst recht.
Die Handänderung da oben ist schnell und lautlos vor sich
gegangen; die Bevölkerung, vor allem die jungen Frauen, die unten

im Dorf auf offener Wiese mit Ungeduld und Teilnahme
dem Schauspiel folgen, bemerken den Wechsel einzig an den
wuchtigeren Schlägen und Würfen, an den veränderten Zurufen.

Oft starten oben drei Scheiben gleichzeitig; ohrenbetäubend

ist der Lärm der begleitenden Rufe, unten aber deutlich
vernehmbar, da das Lärmen des Aufschlagens nicht bis dort
hörbar ist.

Die Buben waren nach ihrer Überwältigung durch die
Burschen schnell zu Tale gerannt, um von den Schulmädchen die
wohlverdienten Fastnachtkuchen und Nideln in Empfang zu
nehmen. Sie ziehen nun fröhlich von Haus zu Haus, auf ihrem
Wege laut patlaunas, patlaunas rufend. Bis tief in die Nacht
hinein geht dieses Werben fröhlich weiter. Etwa um 10 Uhr
haben aber auch die Burschen ihre letzten Scheiben verschossen.
Die Feuer werden sorgfältig gelöscht, und schon folgen sie den
Spuren der Knaben unten im Dorf. Sie werden nun von den
jungen Frauen, zu denen sie in Gruppen gehen, aufs Beste
empfangen und bewirtet, denn ihnen hatten die Ehrungen
gegolten. So geht's bis tief in die Nacht hinein. Endlich finden
sich die Gruppen irgendwo zum letzten Schmaus, zur letzten
grossen Unterhaltung.

258



Auch in diesem Fall bewundern wir die Beharrlichkeit,
besonders der Schulbuben. Das Verständnis der Lehrer und
Eltern für die besonderen Freiheiten, die den Kleinen durch die
Überlieferung zuteil wurde, haben diesen wunderbaren Brauch
in der Surselva vor dem Untergang gerettet.

Von der Fülle des noch erhaltenen Brauchtums im Bündner
Oberland kamen nur einige Beispiele zur Sprache. Die Zeiten
sind allerdings nicht günstig für die Erhaltung und Belebung
von Sitten und Bräuchen. Was sich heute anbahnt, gleicht eher
einer Vermassung. Deshalb gehört den erhaltenden Elementen
schöner Bräuche volles Lob und der Dank aller, die im echten
Brauchtum beständige Werte erkennen.

259




	Alte Volksbräuche in der Surselva

