Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 14 (1998)

Artikel: Brauchtum, Handwerk und Kultur
Autor: Maissen, Alfons

Kapitel: 10: Alte Volksbrauche in der Surselva
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858962

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10. Alte Volksbrauche in der Surselva

(Aus: Terra Grischuna 1962, Nr. 5, 339-342)

«Alte» Briduche! — Ein Brauch entsteht, verwirklicht sich,
nimmt bestimmte Formen an, die dem Volksganzen entspre-
chen, aus dem Volksempfinden herauswachsen. Bis Brauchtum
geschaffen, leben und bestehen kann, braucht es Zeit. Das Pri-
dikat «alt» ist irgendwie Vorbedingung, ist dem Brauchtum in-
newohnend. Brauchtum niitzt sich aber auch ab, vergeht - be-
sonders heute. Neues entsteht, vielleicht in anderer Form, mit
anderem Inhalt und anderer Geistesart. Diesen schwierigen
Problemen wollen wir nicht weiter nachgehen, zeigen sich schon
Bezeichnungen wie Folklore, Brauchtum, Volkstum, Volks-
glaube usw. als uneinheitlich definierte Anschauungen. Damit
will nicht gesagt sein, dass nicht auch heute, ja stindig, neue
Impulse zur Bildung von Briduchen vorhanden sein kénnen.

Das Biindnerland ist reich an Aufzeichnungen, Berichten
und Handschriften iiber die miindliche Uberlieferung. Es kann
in mancher Hinsicht mit Literaturen grosser Nationen vergli-
chen werden. Blattern wir einmal in den beziiglichen Binden
der Chrestomathie von Caspar Decurtins nach, in romanischen
Jahrbiichern usw., um diese Behauptung bestitigt zu sehen. Es
sind Fundgruben; wer kann uns aber in den meisten Fillen Be-
stimmtes iiber Alter, Herkunft und Wesensart berichten? Die
Darbietung des Stoffes harrt der weiteren Sichtung und Ein-
gliederung. Vieles an Marchen, Legenden, Spriichen und Lie-
dern wird weiterhin von Geheimnissen umhiillt bleiben.

Auch etwas anderes ist nicht immer aus den Quellen ersicht-
lich. Wie lange hat sich der Brauch in der Vergangenheit erhal-
ten konnen? Besteht er noch heute irgendwo? Ist er unmittel-
bar aus eigener Erfahrung aufgezeichnet, aus der Erinnerung
von alten Gewihrsleuten mitgeteilt, aus alten, jetzt verschwun-
denen Handschriften weitergegeben? Reisen, Erhebungen, Er-
fahrungen sagen uns erst genau, wie es wirklich mit den Briu-
chen steht, was an all dem «Schonen», was berichtet wird, noch
lebt, in welcher Form. Enttduschungen, Erniichterung fiir In-

251



teressenten konnten erspart werden, wenn die Berichterstat-
tung aufrichtig, den Tatsachen entsprechend abgefasst wird.

Das romanische Volkslied war in friiheren Zeiten stark mit
dem Brauchtum verkniipft. Uberall wurde gesungen, wo
Brauchtum die Jugend zu vereinigen vermochte. In Spinn-
stube, bei Flachs- und Hanfschwingen, in gemeinsamer Arbeit
der Jungfrauen, bei Versammlungen und Festlichkeiten, iiberall
erklang das fréhliche Volkslied. Besonders Befédhigte in dieser
Kunst gaben den Ton an, waren bestrebt, das althergebrachte
Lied zu sichern, es fiir die Zukunft lebendig zu erhalten. Das
religiose Lied beider Konfessionen ist durch emsige Arbeit ver-
schiedener Sammler vor dem Untergang bewahrt worden.
Liedtexte, die Jahrhunderte eng mit dem katholischen Gottes-
dienst verkniipft waren, wurden bereits Ende des 17. Jahrhun-
derts zu einem umfangreichen Buch zusammengetragen, das
unter dem Namen Consolaziun dell’olma devoziusa, ‘Seelen-
trost’, grossen Anklang fand. Inwiefern diese Texte, wie auch
jene von Stefan Gabriel, Riola und anderen protestantischen
Schriftstellern Brauchtum bedeuten, wollen wir hier nicht eror-
tern. Sie wurden aber durch Volksweisen zu doppeltem Erklin-
gen gebracht, in der Gemeinschaft, in der Kirche und verein-
zelt in der Einsamkeit und Zuriickgezogenheit des hduslichen
Lebens. Der Zeitgeist des 19. Jahrhunderts liess das religiose
Lied fast verschwinden. Mit Hilfe alter Gewé#hrsleute konnte
ein Teil des bis dahin gesungenen Liedschatzes auch in seinen
Weisen festgehalten werden. Aber der Strom, der von Genera-
tion zu Generation so herrlich floss, ist hier, wie bei den Mir-
chen, abgebrochen. Die Erzihler, die Volkssinger, insofern sie
noch bestehen, wiirden keine Jugend mehr finden, die bereit
wire, weiter Triger und Vermittler der alten Tradition zu wer-
den. Die Weitergabe nach solchen Unterbriichen kann nur
noch mittels Sammlungen geschehen; die neuen Erzihler, Séin-
ger usw. miissen nun ihr Wissen aus stagniertem Gut schop-
fen, miihevoll erneuern und weitergeben. Dies gelingt nur mit
dusserster Hingabe in befriedigender Weise.

Doch scheint uns auch heute wichtig zu sein, der jungen Ge-
neration wertvolle Uberheferungen weiterzugeben. An solchen

252



fehlt es sicher nicht. Fiir die romanische Spracherneuerung ist
dieses Vorgehen von grosser Bedeutung.

Neben der fast zufillig gefundenen Handschrift der Passiun
de Sumvitg gilt die Entdeckung der Canzun de sontga Mar-
griata (Sankt Margaretha-Lied) als besonderer Gliicksfall. Den
vollstindigen Text dieses Liedes veroffentlichte Caspar Decur-
tins 1901; bereits ein Jahr spiter erschienen verschiedene An-
fangsmotive der damals noch von manchen Singern und Sén-
gerinnen gesungenen Weise. Aufgezeichnet wurden sie durch
Frau Julie Lombriser aus Freiburg, der musikalischen Berate-
rin von Decurtins. Die Musikwissenschaftler wollten vorerst
auf diese Bruchstiicke kaum eingehen, obwohl sie heute als
Vergleichsweisen Bedeutung erhalten haben. Zur Rekonstruk-
tion des Ganzen trugen diese Bruchstiicke nicht wesentlich bei.
Erst 30 Jahre spiter, 1931, war es Hanns In der Gand, dem be-
kannten Lautensinger, in Pruastg-dado vergéonnt, die Weise
vollstindig zu notieren. Nun war der Moment gekommen, das
einzigartige Lied zu interpretieren. Der uns allen bekannte For-
scher Bischof Christianus Caminada wagte nun, die schwierige
Arbeit an die Hand zu nehmen, iiber Entstehung und Her-
kunft, Sinn und Bedeutung dieses Liedes zu schreiben. Wenn
auch dariiber das letzte Wort noch nicht gesprochen, Cami-
nada erwies sich als hervorragender Pionier, als einer der fleis-
sigsten und verbissensten Forscher oberlindischer Folklore,
insbesondere bekannt als Deuter von heidnischen Uberresten
in unserer Oralliteratur. Neue Methoden mit geniigendem Ver-
gleichsmaterial musikalischer und sprachlicher Herkunft las-
sen vielleicht mit der Zeit neue Erkenntnisse in bezug auf Her-
kunft und Alter ermitteln.

Die Knabenschaften, die ebenfalls auf vorchristliche Urfor-
men zuriickgehen, sind noch heute, besonders im Oberland,
rege tdtig. Sie haben nicht mehr die Bedeutung von friiher,
doch sind sie noch immer Triger eines reichen Brauchtums im
gesellschaftlichen und kirchlichen Leben, besonders in katholi-
schen Ortschaften und Gemeinden. Wer mochte bei Kirch-
weihfesten, bei der Landsgemeinde der Cadi das stramme Auf-
treten der Cumpignias de mats mit ihren capitanis vermissen?
Dr. Gian Caduff beleuchtet die mannigfaltigen Aspekte dieser

253



Innungen in einer grundlegenden Schrift: Die Knabenschaft in
Graubiinden.

Auch das Spiel geh6rt zum Brauchtum, insofern es immer
wieder zur gegebenen Zeit ausgefiihrt wird. Wir wissen zu gut,
dass die zum Brauchtum zihlenden Spiele arg zusammenge-
schrumpft, ja zum grossen Teil nur mehr in der Erinnerung al-
ter Leute lebendig sind. Gesellschafts-, Gruppenspiele und
spielartige Unterhaltungen werden immer seltener durchge-
filhrt. Die Grundlagen zu solchen Ausserungen sind zum Teil
zerstort und damit die Ausiibung des Brauches nur sporadisch,
losgeldst von gesellschaftlicher Bindung méglich.

Ich erinnere mich noch gut an ein Knabenspiel, das uns Bu-
ben auf den Maienséssen viel Spass bereitete. Wollte mitunter
der dichte Nebel nicht mehr aus dem engen Hochtal, so ver-
sammelten sich die Burschen, ils mats de cuolm, zur Beratung,.
Der Mai ist fiir sie da oben die Zeit des freiesten Lebens, es
sind wahre Sonnentage! Deshalb gab es bei Unwetter fiir sie
nur eine Sorge: den unheilvollen Nebel zu vertreiben, «zu hei-
len». Die ununterbrochene Uberheferung war fiir die Buben
wegweisend. So nahmen wir einen Pflock, aus geeignetem Tan-
nenast hergestellt, fanden selbstverstindlich die gewiinschte
Schnur, die mehrmals um die Mitte des etwa 50 cm langen
Steckens geschlungen wurde. Der Pflock wurde mit seinen En-
den zwischen Pfosten und dem Tiirfalz der Stalltiire gezwiingt,
dann durch schnelles, wechselseitiges Hinundherziehen zweier
Buben rotiert, bis sich die zugespitzten Enden des besagten
Holzes erhitzten, Locher bildeten und den ersehnten Rauch
entwickelten. Nun sollte der Rauch seinen Verwandten, den
viel michtigeren Nebel, vertreiben, verfliichtigen. Wenn nun
unversehens die Sonne schiichtern durch die Wolkenfetzen
schien und sich immer mehr Raum schaffte, begann auch der
Ungldubigste unter den Buben an die Zauberkraft und -wir-
kung dieser primitivsten und urtiimlichsten handwerklichen
Betriebsart zu glauben. Es ging ihnen wie jenen frechen Prah-
lern unter den Buben, die beispielsweise die Echtheit der Exi-
stenz eines Sankt Nikolaus bezweifeln und die Zweifel mit
Schadenfreude ihren Kameraden weitergeben. Wenn aber am
6. Dezember der Greis in seiner ganzen Wiirde die Schwelle

254



des Hauses iiberschreitet, werden gerade die Zweifler kleinlaut
und fiir diesen Abend wieder «gldubigy.

Und nun einige Worte iiber diesen eben erwihnten Heiligen,
der besonders den kleinen Kindern Furcht und Freude berei-
tet. Auch hier muss «geglaubt» werden, sonst fehlt die Span-
nung, die Verziickung. Unzdhlige Gebete der Kleinen steigen
Wochen vorher mit Bitten, Wiinschen und Vorsidtzen gegen
den Himmel, ja sogar Brieflein werden verfasst und abgesandst.
Die Zahl der Gebete wird schriftlich vermerkt, obwohl der Hei-
lige alles weiss, sein dickes Buch alles enthilt, Gutes und Béses!
Friither wurden die tdglich verrichteten Gebetlein sogar auf Tes-
seln eingekerbt. Noch heute bedeutet in unseren Dorfern die
Bescherung von Apfeln, Niissen usw. nicht nur eitel Freude.
Die iiberall draussen und drinnen herumrasenden und wiiten-
den Ruprechte, ils fumegls, mit Schellen, Ketten und Peit-
schenhieben, passen nicht recht mit der Strenge, Ruhe und
Giite des Heiligen zusammen. Da die Gaben — dort die Ruten! -
Der «weiter Sankt Nikolaus erscheint des nachts, heimlich.
Seine reichen Gaben legt er wihrend des Schlafes der Kinder
auf bereitgelegte Teller. Jeder bekommt seinen Teil, nach Ver-
diensten! Fiir furchtsame Gemiiter ist der Sontgaclau della
notg beliebter und geschitzter als der mit Eseln, polternden
und wilden Ruprechten erscheinende Sontgaclau della sera.
Auch dieser Brauch ist in allen katholischen Gemeinden der
Surselva verbreitet. Mitunter wirken zahlreiche Burschen mit.
Von ihrem «rdischen Daseiny diirfen die Kinder nie etwas er-
fahren. Besonders tiefes Schweigen umbhiillt den Heiligen
selbst. Es gibt Ortschaften, wo nicht einmal die Ruprechte und
das iibrige Gesindel den Namen des Nikolausdarstellers erfah-
ren diirfen. Er wird von schweigepflichtigen Betreuerinnen um-
gekleidet und hergerichtet; meist sind es einige Mitglieder der
Jungfraueninnung. Dies geschieht in einem bestimmten Haus
der Ortschaft, wihrend die iibrigen anderswo, unter sich, die
Vorbereitungen treffen.

Epiphanien ist nicht nur der grosse Tag der Jungmannen; an
diesem 6. Januar wandern die Drei Konige singend von Haus
zu Haus. Es gibt wohl keine katholische Ortschaft in der Sur-
selva ohne diesen Brauch. Aus den heidnischen Weisen, Ma-

255



giern und Sterndeutern aus dem Morgenlande sind im Mittelal-
ter die «heiligen» Konige entstanden. Seit wann die ersten
Gruppen unsere Drei-Konigs-Feste beleben, wissen wir nicht
genau. Einige Talgruppen diirften wohl schon vor Jahrhunder-
ten bestanden haben. Zihe halten die Schulbuben - denn nur
sie sind die Triger dieses Brauches — an den miindlich iiberlie-
ferten Satzungen. Begeistert und mit sprichwortlicher Aus-
dauer werden die Lieder gelernt und gesungen, dann die letz-
ten Vorbereitungen getroffen. Neben den wenigen alten,
immer wieder gesungenen Liedern schaffen die nichtlichen
Gédnge mit Krone und Stern immer wieder neues Liedergut.
Der frithere Reichtum an Formen und Farben an den Beklei-
dungen ist mit der fast vollen Ausbreitung des Brauches ver-
armt, vereinheitlicht worden. Auch das Auftreten, das Tragen
von Zutaten und Erkennungszeichen ist bei den neuen Grup-
pen nicht mehr so unterschiedlich und sehenswert.

Von Weihnachts-, Silvester- und Neujahrsbrauchen war in
dieser Zeitschrift bereits frither die Rede. Auch diese Kundge-
bungen zur Verschonerung und Vertiefung unseres christli-
chen Glaubens mit religiosem Gesang und Vorstellungen ha-
ben sich in den letzten 50 Jahren stark veréindert. Gerade diese
Festtage weisen bisweilen recht grosse Unterschiede bei den
beiden Konfessionen auf; dies hiangt auch mit der Verschieden-
heit der gottesdienstlichen Ordnung und deren =zeitlicher
Durchfiihrung zusammen.

Auch zu Ostern gab es besonders friiher interessante An-
ldsse, die noch vor 30 Jahren unter der Jugend mit Spielen al-
ler mit allen stattfanden. Das «Eierputschen» in allen seinen
schonen Formen ist noch heute, aber seltener als Gemein-
schaftsspiel anzutreffen; auch ist die Art der Durchfithrung we-
niger eindriicklich.

Die bis jetzt erwihnten Sitten und Briduche sind noch heute
allgemein verbreitet. Wir erwédhnen nun einige, die in der Sur-
selva nur mehr in einzelnen, ganz bestimmten Ortschaften ver-
blieben sind, frither aber iiber ganze Teile unseres Kontinents
verbreitet waren.

Unter dem Namen Vugadeias, Vogteien (lat. advocatura),
besteht in Domat/Ems ein ausserordentlich aufschlussreicher

256



Brauch. Vugadeias bedeutet in diesem besonderen Fall Vor-
mundschaft eines Jungmannes iiber ein ihm ausgelostes Mad-
chen. Die Bindung dauert jeweilen zwei Jahre. Die Auslosung
wird von einem Ausschuss, bestehend aus zwei Jahrgiingen, ge-
heim vorbereitet und in der Silvesternacht durchgefiihrt.
Gleichzeitig mit der Verkiindung des Middchennamens erfolgt
auch die Bekanntgabe je eines von den «Jahrgiingen» erdachten
Spruches, der das Méadchen in witziger Art, mitunter in fast
riicksichtsloser Schérfe charakterisiert. Mit der Auslosung, den
eigentlichen Vugadeias beginnt eine ganze Brauchtumsfolge,
die von Neujahr, dem Dreikonigsfest {iber die ganze Fastnacht
bis zum «Schmutzigen Donnerstagy, steigend fortschreitet, um
dann an diesem Tag jih abzubrechen.

Die rasche Zunahme der Bevilkerung von Domat/Ems be-
ginnt die Durchfiihrung des einzigartigen Brauches zu er-
schweren, miissen heute doch iiber 200 Paare ausgelost wer-
den, die sich dann in der Folge zum erstenmal treffen. Dass
der Brauch von der Emser Knabenschaft doch noch hochgehal-
ten wird, gereicht ihr zur Ehre.

Das Scheibenschlagen, trer schibettas, ist fiir das Oberland,
in Form eines ausgebauten Brauches, nur mehr in Danis-Ta-
vanasa erhalten geblieben. Dass es friiher weit iiber unsere
Landesgrenzen bestand, ist ldingstens erwiesen und bekannt,
ebenfalls seine Beziehungen zum heidnischen Sonnenkult. Der
Brauch erhielt mit dem Christentum neue Glut, neues Leben
und neue Formen, aber ist heute in der Hauptsache ein Liebes-
werben.

Die Herstellung der vielen Wurfscheiben liegt heute vollstin-
dig in den Hinden der Schulbuben. Ohne sie ware der Brauch
laingstens verschwunden, da die Burschen sich um die Vorberei-
tungen gar nicht mehr kiimmern. Nach Wochen der Vorberei-
tungen riickt die ereignisvolle Woche vor dem «Nidelsonntagy,
dumengia de groma, heran. Die Hunderte von Scheiben sind
nun trocken, die Wurfstecken geschnitten, angefertigt und auch
eingespielt, die Bretter und Stiitzen fiir die Wurfbianke an Ort
und Stelle gebracht, hoch ob dem Dorf. Auch die Holzscheite
sind bereits droben, die die Buben unentgeltlich von den Haus-
haltungen erhalten. Am Samstagabend erfolgt mit einem klei-

257



nen Feuer die Feuerprobe der Knaben. Probewiirfe miissen
durchgefiihrt werden; jedes Jahr kommen aus den unteren
Klassen Neulinge hinzu. Bald riickt der Sonntagabend heran!
Mit dem Avelduten werden die Scheiterhaufen angeziindet, und
schon beginnt an drei Wurfbénken zugleich das Schwingen und
Schleudern, nachdem die Réddchen an die Stecken befestigt und
im Feuer glithend geworden sind. Der Flug jeder gelungenen
Scheibe trigt auch den Namen eines Schulméddchens weit hin-
aus in die schwarze Nacht. Auch dem Herrn Pfarrer, den
Behorden geziemt es sich, Scheiben zu widmen.

Nach etwa einer Stunde grosster Anstrengung erfolgt plotz-
lich ein Szenenwechsel. Nach einigen verstindlichen Widerstin-
den der Buben sind nun die Burschen Platzherren geworden.
Von den Kleinen werden je einige Scheibchen entwendet und
ebenfalls die Wurfstecken. Nun beginnt das Spiel erst recht.
Die Handdnderung da oben ist schnell und lautlos vor sich ge-
gangen; die Bevolkerung, vor allem die jungen Frauen, die un-
ten im Dorf auf offener Wiese mit Ungeduld und Teilnahme
dem Schauspiel folgen, bemerken den Wechsel einzig an den
wuchtigeren Schldgen und Wiirfen, an den veréinderten Zuru-
fen. Oft starten oben drei Scheiben gleichzeitig; ohrenbetédu-
bend ist der Lirm der begleitenden Rufe, unten aber deutlich
vernehmbar, da das Lirmen des Aufschlagens nicht bis dort
hérbar ist. )

Die Buben waren nach ihrer Uberwiltigung durch die Bur-
schen schnell zu Tale gerannt, um von den Schulméddchen die
wohlverdienten Fastnachtkuchen und Nideln in Empfang zu
nehmen. Sie ziehen nun fréhlich von Haus zu Haus. auf ihrem
Wege laut patlaunas, patlaunas rufend. Bis tief in die Nacht
hinein geht dieses Werben frohlich weiter. Etwa um 10 Uhr ha-
ben aber auch die Burschen ihre letzten Scheiben verschossen.
Die Feuer werden sorgfiltig geloscht, und schon folgen sie den
Spuren der Knaben unten im Dorf. Sie werden nun von den
jungen Frauen, zu denen sie in Gruppen gehen, aufs Beste
empfangen und bewirtet, denn ihnen hatten die Ehrungen ge-
golten. So geht’s bis tief in die Nacht hinein. Endlich finden
sich die Gruppen irgendwo zum letzten Schmaus, zur letzten
grossen Unterhaltung.

258



Auch in diesem Fall bewundern wir die Beharrlichkeit, be-
sonders der Schulbuben. Das Verstindnis der Lehrer und El-
tern fiir die besonderen Freiheiten, die den Kleinen durch die
Uberlieferung zuteil wurde, haben diesen wunderbaren Brauch
in der Surselva vor dem Untergang gerettet.

Von der Fiille des noch erhaltenen Brauchtums im Biindner
Oberland kamen nur einige Beispiele zur Sprache. Die Zeiten
sind allerdings nicht giinstig fiir die Erhaltung und Belebung
von Sitten und Briduchen. Was sich heute anbahnt, gleicht eher
einer Vermassung. Deshalb gehort den erhaltenden Elementen
schoner Briuche volles Lob und der Dank aller, die im echten
Brauchtum bestindige Werte erkennen.

259






	Alte Volksbräuche in der Surselva

