Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 8 (1993)

Artikel: Ratoromanisch : Aufsatze zur Sprach-, Kulturgeschichte und zur
Kulturpolitik

Autor: Decurtins, Alexi

Kapitel: Zur Entstehung des ratoromanischen St.Margaretha-Liedes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-859061

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-859061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Entstehung des rdtoromanischen
St.Margaretha-Liedes

(in: Schw. Arch. Volksk. 58, 1962, 138-150).

Der Beitrag nimmt das Thema von MULLER, 1.: Die christlichen
Elemente des ritoromanischen Margaretha-Liedes im gleichen Ban-
de auf und vertieft die Analyse in sprachlicher und literaturkundli-

cher Hinsicht.

397



19. Zur Entstehung des ritoromanischen
St.Margaretha-Liedes

I Einleitung

Vom St.Margaretha-Lied geht, jedesmal wenn man es hort, eine
eigenartige, starke Wirkung aus. Die «einféltige» und zugleich hin-
tergriindige Aussage klingt an unser Ohr wie die zeitlose Botschaft
aus einer fremden, oder aus einer uns fremd gewordenen Welt.
Schon der Text allein, losgelost vom getragenen Rezitativ, steht vor
uns strahlend wie ein Bergkristall. Schlicht und doch vollendet in
seiner Art, vereinigt er in sich die Wesensziige eines literarischen
Kunstwerkes, in dem epische, dramatische und lyrische Elemente in
seltener Ausgewogenheit wetteifern!.

Im ritoromanischen Volksliederschatz wird man nicht leicht et-
was finden, das sich als Ganzes mit unserem Liede messen kann. Da
das Lied zudem als das wohl ilteste Sprachdenkmal der Orallitera-
tur gilt, so ist man vorerst erstaunt, dass im Kreise der Erforscher
des Liedes die Stimme des Philologen bisher nicht zu horen war. Bei
nédherer Priifung stellen sich jedoch bald Griinde fiir dieses Abseits-
stehen ein. Der Volkskundler vermochte den sagenhaften, mythi-
schen Kern des Liedes herauszuschilen, der Musiker fand in der
Melodie Ankldnge an mittelalterliche, kirchliche Weisen; der Histo-
riker besitzt in der Lokalisierung, und was die Verchristlichung des
Liedes betrifft, in verschiedenen Angaben (Titel, Glocken von St.
Georg und St. Gallus) mehr oder weniger konkrete Anhaltspunkte.
Demgegeniiber hilt es aus sprachlicher Sicht schwer, dem Texte ei-
nige fiir die Entstehung und Datierung des Liedes wirklich ins Ge-
wicht fallende Ergebnisse abzugewinnen.

1e Decurtins veroffentlichte in: Dec 2, 238 erstmals den Text, in 3, 20f. fiinf Liedanfange. Er zéhlt
das Lied zu den éltesten Denkmélern der ritoromanischen Literatur, spricht jedoch nirgends von
seiner literarischen Einmaligkeit. Dagegen hat uns die faszinierende Arbeit von CAMINADA, CHR.:
Das ritoromanische St. Margaretha-Lied. In: Schw. Arch.Volksk. 36 (1937/38), 197-236, auch fiir die
sprachlichen Schonheiten des Textes hellhorig und hellsichtig gemacht.

398



II Mutmassliche Datierung

Im vorausgehenden Aufsatz hat 1. Miiller mit guten Argumenten
den blassen christlichen Firnis des Liedes, also den christlichen Rah-
men, um einige Jahrhunderte spéter angesetzt als bis dahin ange-
nommen. Er hilt dafiir, dass die «schriftliche Fixierung» des Liedes,
das schon vorher in einer romanisch-lateinischen Form fortlebte, im
14. Jahrhundert erfolgt seiZ.

Wie stellt sich, so fragt man sich wohl, die Sprachforschung zu die-
ser Ausserung des Historikers? Ganz allgemein betrachtet striubt
man sich schon rein gefiihlsmissig dagegen, die Entstehung des Lie-
des ins 7.-8. Jahrhundert zu setzen. Dabei denkt man nicht einmal an
eine «schriftliche Fixierung», die fiir jene Zeit ohnehin auszuschlies-
sen ist. Die &ltesten rdtoromanischen Schriftproben, etwa die Ein-
siedler Interlinearversion aus dem 11./12. Jahrhundert, die nach
dem neuesten Stand der Forschung als im «Pirminschen Kreise» (=
Reichenau, Pfifers, Disentis) entstanden betrachtet wird, zeigt
sprachlich eine Kluft zu unserem Liede3. Es wire natiirlich unbillig,
wollte man die Einsiedler Interlinearversion direkt mit unserem
modernen Texte vergleichen. Aber von Leuten, die noch im 11./12.
Jahrhundert mit der Ubersetzung einer lateinischen Predigt ihre lie-
be Miihe hatten, war eine solche Leistung, wie sie das St.Margare-
tha-Lied darstellt, doch kaum zu erwarten. Man erinnert sich auch,
dass andere romanische Sprachen, wie das Franzdsische und Italie-
nische, fiir diese Zeit nicht einmal die bescheidensten schriftsprach-
lichen Zeugnisse vorzuweisen haben. Das Franzosische meldet sich
im 9. Jahrhundert mit den Strassburger Eiden und mit der Séquence
de Sainte Eulalie, das Italienische erst im 10. Jahrhundert mit der
Carta capuana 4.

Das St.Margaretha-Lied wirkt als literarischer Text ungemein ge-
schlossen. Sieht man von den fiir das Volkslied typischen Wiederho-
lungen ab, so ist dem Lied kein Wortchen zu viel und keines zu we-
nig eigen. Es ist als ob dieser «erratische Block» seit undenklichen
Zeiten seine urspriingliche Gestalt bewahrt hétte. Hinter dieser ein-

2 Nach Caminada (op. cit. 236) wire «das Lied zwischen 645 und 753 entstanden... die Echtheit der
beiden Schlussworte vorausgesetzt».

3 Vel. GARTNER, TH.:Handbuch der ritoromanischen Sprache und Literatur 274; ZRPh 58, 549; MUL-
LER, L. in: Vox Romanica 18 (1959), 104f.

4 Vgl. MoNAct: Crest., 1ff.

399



heitlichen Form mochte man, ohne moderne literarkritische Mass-
stdbe anlegen zu wollen, irgend eine schopferische Individualitét
vermuten, irgend einen «rédtischen Homer», der das Lied aus ver-
schiedenen Themen gestaltet und geformt hétte. Natiirlich besteht
nicht die geringste Hoffnung, dass wir den «Dichter» jemals finden
werden. Auch in anderer Hinsicht gibt uns das Lied mehr Rétsel auf,
als wir deren zu 16sen vermogen. Aber wir konnen zumindest versu-
chen, auf uns vertrauteren, wenn auch nicht immer gesicherten und
gefahrlosen Pfaden, dem Problem der Entstehung des Liedes nidher
zu kommen. Seit der Arbeit Caminadas zum Vorschein gekomme-
nes, neues Material sowie weitere Erkenntnisse werden uns die eine
oder andere neue Sicht ermdglichen.

III Charakterisierung der beiden Versionen

Das St.Margaretha-Lied liegt in zwei vollstdndigen Texten vor. Es
handelt sich um denjenigen, den C. Decurtins, dem Lautstand nach
zu urteilen, irgendwo in der Foppa oder Lumnezia aufgenommen
hat5 sowie um die Version, die Frau Gartmann, Surin (Lumnezia),
anlésslich der 1931 von Hanns in der Gand durchgefiihrten Liedauf-
nahme beisteuerte. Ein Vergleich der beiden untereinander ist nur
bedingt moglich. Die lugnezische Sdngerin musste sich das Lied erst
wieder in Erinnerung rufen und stiitzte sich dabei «teilweise auf den
Text der Chrestomathie»6. Die beiden Versionen decken sich inhalt-
lich und stimmen auch sprachlich weitgehend iiberein. Beide ent-
halten die gleiche Zahlensymbolik (7-15-3-24), dieselben seltenen
Worter und Wendungen’. Diese inhaltliche und sprachliche Uber-
einstimmung , die auch durch die surselvische Sage L’jarva de son-
tga Margriatha (Das Islindische Moos)8 bestétigt wird, erlaubt die

5 DEC 2,238.
6 CAMINADA: op.cit. 203.

7 Paster petschen ha quei ad aguri cattau (Der Hirtenbub hat das gesehen); petschen fiir pign ist heute
in der Surselva ein seltenes Wort mit literarischem Anstrich. Es war friiher, wie schon die Flur- und
Familiennamen bezeugen, bedeutend vitaler. Vgl. Disentis: Acletta Petschna, Vignogn: Prau Pe-
tschen sowie RN 2, s.v. *pikk. - ad aguri cattau fir cattau ad agur ist auffillig wegen des -i, das zu-
sammen mit der Inversion aus dem Bediirfnis nach grosserer Sangbarkeit des Textes zu erkldren ist.
Es erinnert an den Anfang des Volksliedes O frari, o frari fir O frar, o frar. Vgl. DEc 2,332. - In der
Surselva ebenfalls selten und durch das Material des Dicziunari Rumantsch Grischun als fiir die
Foppa und Lumnezia typisch ausgewiesen, ist fundar (sinken, einsinken; versiegen vom Wasser);
vgl. ALIG, B.: «Epistolas ad Evangelis» 1674, 311, Bibliogr. Nr. 54.

8 DEc 2, 652; dazu auch unten Anm. 16.

400



Feststellung, dass die Urfassung, trotz moglicher geringfiigiger Ver-
dnderungen, im wesentlichen durch die Jahrhunderte erhalten ge-
blieben ist. Gegeniiber dem Texte der Chrestomathie weist derjeni-
ge von Frau Gartmann einige Archaismen auf, die ihn doch als et-
was dlter erscheinen lassen. Im lugnezischen Texte ist bemerkens-
wert der Ausdruck zezna purschala, welcher in der Chrestomathie
durch ventireivla purschala ersetzt ist. Dass mit zezna die Gehilfin
des Sennen, der weibliche Zusenn (zezen) bezeichnet werden soll,
steht ausser Frage. Es ist aber wohl moglich, dass das Attribut spé-
ter, da es als ungewohnt und stérend empfunden wurde, durch ven-
tireivla ersetzt wurde. Vom Liedinhalt aus gesehen ist der Ausdruck
ventireivla kaum am Platze, da es «gliicklich», nicht aber das, was es
wohl ausdriicken mochte, ndmlich «gliickbringend» bedeutet. Oder
ist der Ausdruck der Verchristlichungstendenz zuzuschreiben, in-
dem man an Anrufungen der Muttergottes, etwa beada purschala
dachte? Sprachlich wichtiger sind die sich wiederholenden Wendun-
gen Quei sto nies signun ir a saver (das muss unser Senne erfahren)
und sche jeu mon ir naven (wenn ich fortgehe). Diese erinnern an die
im Altlugnezischen des 17. Jahrhunderts hiufig belegte syntaktische
Konstrunktion des Typus esser + Infinitiv (z.B. jeu sun far, ich bin im
Begriffe, zu tun; #i eis tarlischar, du leuchtest, gldnzest), mit welcher
ein durativer und futurischer Aspekt ausgedriickt werden sollte®.
Die Wendung jeu mon ir richtet sich genau nach diesem Bildungs-
prinzip, und ir a saver ist nicht weit davon entfernt!0.

Der ganze iibrige Wortschatz des Liedes bietet nichts ausserge-
woOhnliches, ja mutet uns geradezu modern an. Dass das Lied im Ge-
gensatz zu manchem alten rdtoromanischen Volkslied den Reim
nicht kennt - nur an zwei Stellen treten mehr zufillige Reime auf -
konnte fiir ein hohes Alter sprechen. Allein, es bleibt zu bedenken,
dass der Reim im Rezitativ, welches von Fall zu Fall wechselte, nicht
von Belang war.

Man wird also aus diesem, sprachlich betrachtet, mageren Ergeb-
nis nicht allzuviel fiir das Alter des Liedes schliessen kéonnen. Im
Vergleich zum iibrigen uns bekannten Volksliederschatz, weist das
St.Margaretha-Lied keine Merkmale auf, die es gestatten wiirden,
es als sprachlich und formal wesentlich dlter als jenes zu bezeichnen.
Auch sachlich-lexikologisch ist aus dem Texte nicht viel herauszu-

9 Vgl. Vox Romanica 15/2, 8Tff.

10 Nach Bischof Caminada (schriftliche Mitteilung) soll man im Lugnez noch heute Bildungen horen,
wie quels ein a leger (sie sind im Begriffe, daran, zu lesen), jeu sun a far messa (ich stehe oder bin im
Begriffe, Messe zu lesen).

401



holen. Ausdriicke der Alpwirtschaft wie signun (Senne), caldera
(Kisekessel), panaglia (Butterfass), curter (Gebse) sind mit dieser
zusammen schon uralt. Begriffe wie curtin (Obstgarten), mulin
(Miihle) finden sich bereits in den friithesten rétolateinischen Ur-
kunden!!. Auch der Ausdruck camischa (Hemd) diirfte nicht aus
diesem Rahmen fallen!2.

IV Zur Frage nach den Quellen des Liedes

Fiir die Behandlung unseres Problems ergiebiger ist die Beant-
wortung der Frage nach den Quellen des Liedes. Mit ziemlicher Si-
cherheit kann man sagen, dass im St.Margaretha-Lied zwei bis drei
bekannte Sagenmotive zu einem Ganzen umgeschmolzen wurden.
Das erfolgte derart kunstvoll, dass die Nahtstellen kaum mehr er-
sichtlich sind. Es ist zunéchst jene Sage, die von hilfsbereiten Gei-
stern, meistens jungfraulichen Gestalten (rdtorom. dialas, dieuldas,
tschalereras, uldaunas, vioulas) berichtet. Den Sommer iiber sind
diese Feen der Alplerfamilie behilflich. IThre Zauberkraft, die sich
auf die Quellen und Kriuter und auf das Wachstum und Gedeihen
des Viehs erstreckt, erlischt aber, sobald sie in ihrem Wesen erkannt
werden. Fiir diese Sage hat A. Schortal3 auf den erstmals bei F. Jeck-
lin14 verzeichneten Stoff der «Fanggin Madrisa» hingewiesen. In der
s. Margriata vermutet er eine vorchristliche Madrisa, eine Gottheit
der Fruchtbarkeit, die ihre Spuren in manchen Ortsnamen in
Graubiinden und dariiber hinaus im Vorarlberg und in den Dolomi-
ten zuriickgelassen hat!s. Der Inhalt der betreffenden Sage ist kurz
folgender: Ein Bauer aus Saas im Prittigau fiittert im Winter seine
Viehhabe auf dem Maiensiss aus. Da er nie nach Hause kehrt und
nichts von sich verlauten ldsst, macht sich dessen Vater auf, um
nachzusehen, wie es mit seinem Sohne, mit dem Vieh und dem Heu-

11 puB 1,465;1,478.

12 pRG 3, 226.

13 BertoGa, H. (1940), 52, Anm. 20.

14 JEcKLIN, E.: Volksthiimliches aus Graubiinden (1916), 291.
15 RN 2, 4. Teil s.v. Madris.

402



vorrat bestellt sei. In der Maiensésshiitte angekommen, ist er er-
staunt iiber den reichen Ertrag an Molkenprodukten, iiber das vor-
zligliche Aussehen des Viehs und iiber die kaum angetasteten
Vorrite. Er befragt den Sohn nach dem Geheimnis dieses Segens.
Da deutet der Jiingling auf die Pritsche in der Hiittenecke, wo eine
Jungfrau schlift, deren goldgelbes Haar iiber die Lade herunterfallt.
«Das hat meine Madrisa getan», sagt er. Da erwacht das Midchen,
ldsst sich herbei und sagt ruhig und wehmiitig zum Vater: «Ach, dass
du kommen musstest. Wire ich unerkannt geblieben... So aber
muss ich scheiden». Und sie zog von dannen, leichten Schrittes, den
Felsenhornern zu, die ihren Namen tragen... und ward nie mehr ge-
sehen.

Die Madrisa, die schone wilde Maid, die die geheimnisvolle Zau-
berkraft von Kriutern und Wurzeln kennt, ist der s. Margriata in
manchem &hnlich. Sie ist trotz ihrer wilden Abstammung ein sanftes
Wesen. Traurig verlisst sie, einmal entdeckt, wie jene den Sennen,
das Vieh und die Alp.

Die Parallelitét ist jedoch nicht liickenlos. Die Madrisa hat sich
nicht verstellt und verkleidet. Sie ist auch dusserlich eine wirkliche
Jungfrau und als solche vom Saaser Jiingling erkannt. So glaubt er
thre Anwesenheit und ihr Wirken dem Vater nicht verbergen zu
miissen und gibt sein «Geheimnis» ohne weiteres preis. Die Madri-
sa feilscht im weiteren nicht mit Schweigegaben um ihr Bleiben. Das
hitte auch wenig Sinn. Das Geheimnis ist einer Drittperson ge-
geniiber verraten worden. Das ganze dramatische Geschehen, das
im St.Margaretha-Lied eine zentrale Stellung einnimmt, ist damit
hinfillig. Das Scheiden der Fee hat nicht eine Ver6dung der Alp zur
Folge. Das Leben kehrt einfach zum tiblichen Alltag zuriick. Auf-
fallig ist auch, dass der Saaser Bursche, obschon er das «Geheimnis»
enthiillt, nicht eigentlich bestraft wird. Der Handbub im St.Marga-
retha-Lied dagegen versinkt drei Klafter tief im Boden, bevor er
iiberhaupt dazu kommt, seine Entdeckung dem Sennen kundzutun.
Obschon bei derartigen Vergleichen von Sagenmotiven mit reiner
Logik nicht auszukommen sein diirfte, drdngen sich verschiedene
Fragen auf. Die Madrisa-Sage als einzige Quelle fiir unser Lied
geniigt nicht, es sei denn, der Liedschopfer habe, um die Sage inter-
essanter und dramatischer zu gestalten, verschiedene neue Elemen-
te eingefiihrt, wie die Verkleidung der Jungfrau, das Feilschen mit
Schweigegaben um die Einsicht des Hiiterbuben, die Bestrafung
desselben und die génzliche Ver6dung der Alp. Woher hat er diesen
Stoff genommen? Hat er es aus seiner eigenen Phantasie geschopft
oder aus anderen Sagen?

403



Fir die Verd6dung der Alp stand natiirlich das im ganzen alpinen
Raum bekannte Thema der «verfluchten Alp» zur Verfiigung!t. Wie
verhdlt es sich aber mit der Verkleidung der s. Margriata? Bildet sie
wirklich ein uraltes Sagenmotivl7 oder gehort sie zusammen mit der
Bestrafung des Hiiterbuben vielleicht auch zum christlichen Rah-
men des Liedes?

Es ist in diesem Zusammenhang gegeben, auf die fiinf Sagen hin-
zuweisen, die G. Gadola im Kalender I/ Glogn verétfentlicht hat
und die mit dem Stoff des St.Margaretha-Liedes eng verkniipft
sind18. Allen fiinf Sagen, die Gadola gesammelt hat und die sursel-
vische Alpen der linken Talseite!®, von der Alp Magriel (Disentis)
bis hinunter zur Alp Kunkels betreffen, haben das gemeinsam, dass
sie von einem als Jiingling «verkleideten» weiblichen Zusenn, in ei-
nem Falle von einem Gehilfen des Schafhirten, berichten. Die
dieulda-tersola (Alp Magriel), zu ratorom. tersiel (Zusenn), diala-
paster pign (Alp Crap ner/Sumvitg), dialda-nursera (Alp Rana-
sca/Pigniu), zu rdtorom. nurser (Schafhirt) bestétigen eindeutig die
zezna purschala des St.Margaretha-Liedes. Sie weisen auch nach,
dass hinter der s. Margriata eine diaula, eine Fee steckt.

Es erhebt sich nun die Frage, ob die erwdhnten Sagen erst sekun-
dir, d.h. erst nach dem friiher weiter verbreiteten Liede entstanden
seien. Das ist aus verschiedenen Griinden unwahrscheinlich. Was
darin deutlich ins Auge féllt, ist das Fehlen irgend eines christlichen
Elementes. Nie ist in ihnen von der s. Margriata die Rede, ebenso-

16 Vgl.in DEc 11,219 die Remiiser Sage der Segnessa soincha (Heilige Sennerin), die das Islindische
Moos verfluchte und verdorren liess, seies, dass sie zu faul war, die Kiihe dreimal im Tag zu mel-
ken, sei es, dass sie beleidigt wurde. Diese Sage spielt zweifellos auch in das St.Margaretha-Lied
hinein. Ihr Grundgedanke ist u.a. in der Schweigegabe treis bialas vaccas che ti sas mulscher treis
gadas il di... enthalten. In der surselvischen Sage L’jarva de sontga Margriatha fliessen die beiden
Sagenmotive Sontga Margriata und Jarva de sontga Margriata ineinander. Der Ausdruck jarva
sontga Margriata scheint iibrigens eine altritische Form busecca, vgl. dazu DRG 2, 711 s.v. busec-
ca Il ersetzt zu haben.

17 camiNaDA: op.cit. 220, der auf die Schweigepflicht in den Initiationsriten hinweist, scheint das an-

zunehmen. Nach Jecklin (vgl. Anm. 14) 540 kleideten sich namentlich die weiblichen Vertreter der
u.a. im Prittigau, Schanfigg, Safien und (nach Vonbun s.u.) auch im Montafon erscheinenden
«Waldfédnggen» mit umgeworfenen Fellen von Fiichsen, Dachsen, Mardern und andern Tieren. Sie
«verkleideten» sich aber anscheinend nicht. Vgl. auch VoONBUN, F.: Beitrige zur deutschen Mytho-
logie. Gesammelt in Churrhaetien. Chur 1862, 45.

18 Vgl. Glogn 1941, 4 Detgas e praulas alpestras ch’audan tier la legenda de s. Margretta. Dazu auch

Glogn 1940, 89.

19 Obschon Gadola darauf hinweist, dass die von ihm publizierten Sagenstoffe nur Alpen der linken

Rheinseite betreffen, wird man daraus nicht zu viel folgern diirfen. Ausgrabungen prihistorischer
Siedlungen (z.B. Grepault/Trun) und spitere historische Dokumente (Tello-Testament) weisen ja
die Kultur schon seit dltester Zeit auf beiden Seiten des Flusses nach.

404



wenig erschallt bei ihrem Wegzug von der Alp die eherne Stimme ir-
gend einer Glocke. Lediglich die letzte, auf die Alp Kunkels lokali-
sierte Variante, erwidhnt das «Zusammenlduten», wobei der
Schwengel der «grossen Glocke» herausfiel. Sie weist auch in ande-
rer Hinsicht verwandtschaftliche Ziige zum St.Margaretha-Lied auf.
So spricht sie ausdriicklich vom Tersiel grond dell’alp de Cunclas und
vom Kunkels, den die entdeckte Fee bei threm Abschied beniitzt ha-
ben soll. Ebenso erscheinen in dieser Sage, wie iibrigens auch in den
anderen vier, die sogenannten «Schweigegaben», welche die Fee
dem Hiiterbuben anbietet. Sie sind hier jedoch anderer Art, man
mochte sagen méarchenhafter als jene im St.Margaretha-Lied. Da
sind einmal drei Zauberstibe oder Wiinschelruten, einer um Quel-
len hervorzuzaubern, ein anderer, um die Riifen und Wildwasser zu
bannen, und ein dritter, um die Wolken zu zerteilen. Da sind im wei-
teren drei Kréuter, eines gegen die Krankheit, eines gegen die bosen
Geister und eines gegen den Tod. Da ist endlich ein Napf, der sich
nachts mit Rahm, tagsiiber mit Wein fiillt. Nicht wenig erstaunt ist
man, in der genannten Sage die lyrische Invokation der Alp, der
Alplerfamilie und der Quellen vorzufinden, wie wir sie aus der Ab-
schiedsszene des Margaretha-Liedes kennen. Wir wollen uns das fiir
spiter merken.

In den ersten vier Sagen ist der mythische Charakter sehr abge-
schliffen. Der Mythos ist hier zu einem sexuellen Anliegen herabge-
sunken. Das ist aber nicht ein zwingender Grund dafiir, sie als jiin-
ger hinzustellen als das St.Margaretha-Lied. Thr Zustand besagt
vielmehr, was durchaus einleuchtend wirkt, dass der mythische Ge-
halt im christlichen Gewand und in der gebundeneren Form des Lie-
des der Zeit besser getrotzt hat.

V Weite Verbreitung und Umformung

Nun gilt es hinsichtlich des St.Margaretha-Liedes eine weitere
Tatsache ins Feld zu fithren. Schon C. Decurtins hat auf Grund einer
Arbeit von A. Mohr erkannt, dass das St.Margaretha-Lied auch im
Engadin verbreitet war. Es habe, so schreibt er, «die dlteste Fassung
der Margaretalegende zur Voraussetzung»?0. Dieser wichtige Hin-
weis ist anscheinend Caminada entgangen. Mohrs Beitrag wurde
durch A. Schorta im Rahmen einer Vorlesung an der ETH wieder-

20 ppco, IX.

405



um in die Diskussion eingespannt. Pfarrer A. Mohr von Susch (Un-
terengadin) erinnerte sich, als er das St.Margaretha-Lied bei Decur-
tins sah, dass er in seiner Kindheit ungefihr dieselbe Sage habe er-
zahlen horen?!. Die Gefahr, er konnte dabei einer Autosuggestion
zum Opfer gefallen sein, ist auszuschliessen. Das beweisen die nach-
stehenden, von ihm aus der Erinnerung zitierten Versfragmente und
Ubergiinge:

«Tras mai il signun a savair vain

Ch’iina giuventschella nus qui avain...»

«Fontana d’fontaniva

Tuott’ova in tai staliva...»

«Costera, costeretta,

Spassir dess ti’erbetta.. . »

«E U'erba spassit. Passand ella sper la chapella

da St. Gierg, schi sun’il sain da quella»

«Tin, tin, tin,

Cha’l battagl saglia oura alla fin».

Ist nun diese Sage im Engadin autochthon, oder stammt sie aus
Rheinischbiinden???2 Manche Griinde sprechen fiir die letztere An-
nahme. In der unterengadinischen Sage wird der Name Margreta er-
wahnt, wobei nicht besonders auffillig ist, dass sie ihres Heiligen-
scheins verlustig gegangen ist. Nicht minder wichtig ist die Erwéh-
nung der «Kapelle» und der Glocke von «St. Gierg», wihrend der hl.
Gallus fehlt. Die engadinischen Versfragmente sind, und das diirfte
den Text gegeniiber dem St.Margaretha-Lied als jiinger ausweisen,
kunstvoller und straffer gebaut als diejenigen der surselvischen Ver-
sionen. Man beachte die bewusst gesetzten Reime, die Alliteratio-
nen und lautmalerischen Effekte:

«Fontana d’fontaniva, tuott’'ova in tai staliva.. . »
«costera, costeretta, spassir dess ti’erbetta...»

Die Engadiner Variante hat mit dem St.Margaretha-Lied einen ge-
wissen sprachlich-archaischen Zug gemein. Man denke an das sehr
seltene Adjektiv fontaniv, fontaniva, pra funtaniv (Ort, Wiese, wo viel
Wasser hervorsickert, Quellboden), das man in biindnerromanischen
Flurnamen vielfach belegt findet?3. Ferner an stalivar (Versickern)
spassir (welken) und besonders an die Infinitivkonstruktion gnir a sa-
vair, die im surselvischen ir a saver ihre Entsprechung hat.

21 Apnalas 16 (1902), 22.
22 Vgl. oben Anm. 16.
23 Vgl. RN 2, s.v. fontana, Ableitungen.

406



Um das Vorhandensein des St.Margaretha-Liedes im Unteren-
gadin besser erkldren zu konnen, miissen wir hier etwas weiter aus-
holen. In den Notizias sur il lungatg romonsch e sia litteratura
schreibt G.C. Muoth in einer beildufigen Bemerkung, das bekannte
St.Margaretha-Lied stamme zusammen mit verschiedenen Frag-
menten von historischen Gedichten («Hennenkrieg» 1475, Erobe-
rung von Bormio und Puschlav durch die Biindner 1486), wenn wir
ihn richtig interpretieren, aus dem Ende des 15. Jahrhunderts24. Die-
se Ansicht hat einiges fiir sich. Gerade in jener vorreformatorischen
Epoche war das Land der Drei Biinde noch nicht so «verkammert»
wie spater zur Zeit der Biindner Wirren.

Ein im Rheingebiet entstehendes Volkslied konnte ohne weiteres
den Weg an die Ufer des Inn finden und umgekehrt. Das surselvi-
sche Volkslied Stai si, Gion Paul da Flem, stai si...25 treffen wir im
Engadin (Zuoz) als Wiegenlied an26, und zwar in einer interessanten
Mischung von Surselvisch und Oberengadinisch, was deutlich zeigt,
dass es aus dem Rheingebiet stammen muss. Die gleiche Variante
wie in Zuoz ist auch fiir Bergiin belegt?’. Sie ist nach dem Material
des Dicziunari Rumantsch Grischun auch in Flims zu Hause.

Das Lied der Schamser Braut, die einen ungeliebten Oberldnder
heiraten muss, trifft man nicht nur im Schams, sondern auch im En-
gadin an, das die Braut versténdlicherweise als Engadinerin ausgibt;
die Surselva, die im Liede etwas schlecht wegkommt, kennt es be-
greiflicherweise nicht28. Weitere Lieder, wie Dunna, dunna va a casa;
Calger vev’ina miur sind gleichfalls im Engadin wie in der Surselva
vertreten?’. Vgl. dazu ausfiihrlicher Bd. II, Nr. 10.

24 Cudisch de lectura 1882, 323, Bibliogr. Nr. 830; zu den genannten historischen Gedichten vgl. Bd.
IT, Nr. 18, Kap II.

25 Eine alte Alplermir, die vom Einfall der Glarner in die Flimseralp berichtet. Sie entfiihrten das
Vieh und ermordeten den Sennen. Der Alphirte konnte entfliehen und blies am Flimserstein
Alarm, so kriftig, dass ihm die Lungen platzten. Es liegen von diesem Liede mehrere Versionen
vor. Die eine nennt als Raubweg den Segnespass, die andere erwahnt ausdriicklich den Kunkels
Tia vacca nera va avon / Da Cunclas giu, tiscarvon Gion. Vgl. DEC 2, 341, ibid. 2, 12 Melodie.

26 BM 1939, Nr. 1, 23.

27 Annalas 16 (1902), 50.

28 Annalas 33 (1919), 136f. - FLUGI, A.: Die Volkslieder des Engadin. Strassburg 1873, 23.
29 DEc 2,327; dazu DRG 3,197, 3.

407



Kehren wir nach dieser Abschweifung zum Thema des St.Marga-
retha-Liedes zuriick, so ist folgendes zu sagen. Die Versfragmente
der engadinischen Sage bezeugen, dass das Lied sprachlich, und
zwar in einem echt dichterischen Sinne, immer wieder umgemodelt
werden konnte. Das geht, was einzelne Ausdriicke anbelangt, allein
schon aus den beiden surselvischen Texten hervor. In ihren Grund-
ziigen aber decken sich die drei Texte und lassen also auf eine in sich
ziemlich geschlossene Urfassung des Liedes schliessen.

Was beim wandernden Volkslied einigermassen unverdndert
bleibt, das sind gewisse immer wiederkehrende Merkspriiche, die im
Lied einen besonderen Klang haben oder die im Geschehen beson-
ders hervortreten. Zum Beispiel Stai si, Gion Paul da Flem, stai si;
Quei sto nies signun ir a saver, e quei sto nies signun ir a saver, oder
Surselva, Surselva, ti freida Surselva; / Val Schoms, Val Schoms, ti
bialla Val Schoms 30, Das konnte vielleicht andeuten, wie die Ent-
wicklung von der Sage (oder vom Mirchen) zum Lied, zur Ballade
vor sich ging. Die Sage an sich, das geschichtliche Bewusstsein pri-
mitiver Volker, ist niichtern und rauh. Sie strebt keine literarische
Wirkung an. Aber sobald der Sagenerzéhler seinen Bericht kom-
mentiert oder ihn mittels des Dialogs oder mittels seiner Phantasie
lebendiger gestaltet, setzt der Wandel ein. Die Sage wird zum Mir-
chen3! oder, wenn die Formung noch straffer erfolgt, zur Ballade.
Die erste Phase wird dargestellt von den ersten vier durch Gadola
aufgezeichneten Sagen. Eine zweite Phase haben wir in der Sage
von der Kunkelser Alp, die nicht nur méirchenhafte Ziige aufweist
(Schweigegaben), sondern {iiberdies in nucleo die rithrende Ab-
schiedsszene des St.Margaretha-Liedes bereits vorwegnimmt. Von
einem solchen Kern aus war der Schritt zur geschlossenen Ballade
nicht mehr so gross.

VI Zum Verhiiltnis Margaretha-Lied und Betruf der Sennen

Das Weiterleben der von Gadola aufgenommenen Alpsagen
stiitzt in einem gewissen Sinne die von C. Decurtins gedusserte An-
sicht, wonach wir «die Erhaltung dieses Liedes durch die Jahrhun-

30 pec 2, 345.

31 Die von G. Gadola aufgezeichneten Texte sind tatsdchlich mehr als Miarchen denn als Sagen an-

zusprechen, wobei das, was Gadola méglicherweise aus eigenem hinzugefiigt hat, dahingestellt
bleiben mag.

408



derte hindurch wohl dem Umstande» verdanken, «dass die Hirten
auf den Alpen das Singen desselben als verdienstvoll und als Mittel,
die Herde vor Schaden zu bewahren betrachteten»32. Man hat aller-
dings etwelche Miihe zu glauben, die rauhe Welt des Alplers sei die
Wiege eines so feinen Liedes - zumindest der Fassungen, die uns
tberliefert sind - gewesen. Nicht ausgeschlossen wire es aber, dass
eine dltere, mit der endgiiltigen Form unseres Liedes nur bedingt
vergleichbare Fassung vorgelegen hitte, welche in uralter Zeit auf
den Alpen die Funktion des Abwehrzaubers ausgetibt hitte.

Hier stellt sich ein fliichtiger Vergleich mit dem Betruf der Sennen
(Avemaria dils signuns) von selbst ein. Auch von diesem finden sich
in der Ritoromanischen Chrestomathie33 zwei Varianten, wovon
jene kiirzere von Sevgein im vorliegenden Zusammenhang die be-
merkenswertere sein diirfte. In dieser stossen wir gleich eingangs
auf den ratselhaften Ruf Hotsch la baloma, der sich im Verlaufe des
Betrufes nochmals wiederholt. Man nimmt heute an, dass die Al-
penbetrufe keine «origindre Entstehung» haben, sondern dass man
mit ithnen dltere schadenabwehrende Formeln aus heidnischer Zeit
verdringte34. Hotsch la baloma diirfte ein spérliches Relikt einer
solchen Beschwdrungsformel darstellen3>.

Wenn unser Lied, vermutlich in einer primitiveren Form, auf den
Alpen rezitiert oder gesungen wurde, welche Beziehung hat es dann
zum Betruf der Sennen? Nach W. Stadler3¢ «<haben wir uns das Sin-
gen des Liedes unmittelbar nach dem Betruf der Sennen vorzustel-

32 DEcuURTINS, C.: Geschichte der ritoromanischen Litteratur. Strassburg 1897, 220. Der Verfasser
lésst uns im dunkeln dartiber, wie er zu diesem Schluss gekommen ist. Im Zusammenhang mit der
Textverdffentlichung spricht er nicht davon.

33 DEec 2,236 und 695.

34 Im Schw. Arch. Volksk. 36 (1937/38), 491f. sagt M. Bukofzer, das Verhiltnis Kiihreihen - Alpenbet-
ruf kommentierend: «Man christianisierte den Kiihreihen, indem man allmihlich die Be-
schworungsformeln heidnischer Magie durch die Anrufung von Heiligen ersetzte».

35 M. Bukofzer (wie Anm. 34) 51, weist darauf hin, dass sich in den Alpenbetrufen das Wort «loben»
sinnwidrig hduft. Er bringt es mit den Kiihreihen und «Lobe»tdnzen in Verbindung und nimmt an,
dass das alte illyrische loba (Rufname der Kuh), das sich von Albanien bis zu den Westalpen er-
streckt, sich dahinter verberge. Es ist naheliegend, dass man auch im dunkeln la baloma ein ver-
kiimmertes loba, loba zu erblicken hat, das vielleicht nach baloma, buloma, dem fiir das Vieh gif-
tigen Weissen Germer (Veratrum album) volksetymologisch umgedeutet wurde. In Romanisch-
biinden erscheint /oba nur mehr in der sekundiren Bedeutung ‘Tannzapfen; Dolde’, doch ist es in
Mittelbiinden und im unteren Teil der Surselva (Foppa, Lumnezia) in der Nebenform hoba, hova
auch als Ruf-, Lockname fiir Rinder gut belegt und lebendig. Vgl. RUTIMEYER, L.: Ur-Ethnogra-
phie der Schweiz. Basel 1924, 194,

36 Nzz 1955, 10. April, Blatt 8. - Ders. Autor bringt in NZZ 1988, 23./24. Jan., Blatt 69 unter dem Ti-
tel Banger Weiber Klageruf (Das Margaretenlied der Ritoromanen) sozialgeschichtliche und tie-
fenpsychologische Aspekte in die Diskussion.

409



len». Das spricht nicht gegen die obigen Ausfithrungen. Abwehr-
zauber, d.h. die dlteste Form unseres Liedes, und Betruf mogen eine
Zeitlang nebeneinander bestanden haben. War das der Fall, so
moOchte man gegenseitige musikalische, rhythmische, sprachliche
und inhaltliche Einwirkungen annehmen. Das alles miisste einmal
von Fachleuten ndher untersucht werden. Konnte beispielsweise
nicht der Name der hl. Margaretha aus einem Betruf stammen?
Durchaus. Dass die hl. Margaretha im Betruf der Walser in Obersa-
xen erwahnt wird, nicht aber im Avemaria dils signuns 37 beweist
nicht das Gegenteil. Schon die zwei uns zugénglichen romanischen
Betrufe fithren nidmlich verschiedene und verschieden viele Heili-
gennamen an. Um 1901 kannte in der Surselva nur ein einziger Hir-
te mehr den Betruf38. Nach G. Gadola soll man um 1830 herum den
letzten Betruf auf der Alp Russein-Disentis vernommen haben.
Wer kann uns also verbiirgen, dass es nicht romanische Betrufe ge-
geben habe, in denen die hl. Margaretha, die zur Verdrangung der
heidnischen Maid wie pradestiniert erschien, vorkam! Im Betruf der
Sennen am Brindlisberg, auf Lasen, Pardiel und im Weisstannental
- aus einem dem Kunkels nahestehenden Gebiet - dem «schonsten
unter den deutschen Betrufen»#, werden die Heiligen «St. Jori» und
«St. Gall» angerufen4!.

VII Einige Schlussfolgerungen

Auf Grund unserer Untersuchung konnen mit aller Vorsicht eini-
ge Folgerungen gezogen werden. Die verschiedenen Fassungen des
Liedes, die wir kennen, lassen auf eine Urform schliessen, deren we-
sentliche Bestandteile von Anfang an feststanden. Anders ausge-
driickt: Das Lied muss zu einer gewissen Zeit sprachlich und bis zu
einem gewissen Grade auch musikalisch gestaltet worden sein. Es ist
dabei nicht so wichtig, ob man eine schriftliche oder miindliche Fi-
xierung annehmen will.

37 CAMINADA, CHR.: Die Biindner Glocken. Ziirich 1915, 85f.

38 DEec2,243.

39 Glogn 1940, 115.

40 HDA 1,1183.

41 EGGER, F.: Urkunden und Aktensammliung der Gemeinde Ragaz. 1872, XXI.

410



Das St.Margaretha-Lied ist im Rheingebiet, im Raume um den
Kunkels entstanden. Das bezeugt indirekt auch die engadinische
Variante, die sich inhaltlich mit den iibrigen Fassungen deckt, und
wo der Name Margaretha und die Glocke der St.Georgs-Kapelle er-
scheinen42.

Das Lied muss in vorreformatorischer Zeit konzipiert und in Um-
lauf gebracht worden sein, ansonst es kaum ins Engadin gelangt
ware. Es ist jedoch nicht anzunehmen, dass dies schon im 7.-8. Jahr-
hundert geschehen sei. Die sprachlich-formale Qualitit des Liedes
spricht entschieden dagegen.

Dass das Lied als solches auf irgend einer Alp entstanden sei, ja,
dass man es in der endgiiltigen Form auf den Alpen gesungen habe,
ist mit Vorbehalt aufzunehmen. Wohl ist es moglich, dass hier eine
uralte Beschworungsformel, die von irgend einer heidnischen Gott-
heit berichtete, gesprochen oder rezitiert wurde. Eine Art Abwehr-
zauber gegen schédliche Einfliisse, gegen Ddmonen, eine Anrufung
fir das Wachstum und Gedeihen von Mensch und Tier. Diese alte
Formel wurde moglicherweise durch den Alpenbetruf verdringt.
Die jetzige Form hat das Lied aber sicher nicht auf irgendeiner Alp
erhalten. Der liturgische Aufbau mit dem Erzéhler (der gleichsam
die Rolle des antiken Chores iibernimmt), mit dem dramatischen
Dialog zwischen der Heiligen Margaretha und dem Handbub, mit
seinen Ankldngen an kirchliche Musik, mit andern Worten: die iiber
die christlichen Spuren hinausgehende Gestaltung des Liedes setzt
jemanden voraus, der nicht im Alplermilieu zu suchen ist, sondern
der iiber eine ansehnliche Bildung verfiigte.

Ob die straffe Formung des Liedes (aus dlterem Sagengut) gleich-
zeitig mit der Verchristlichung erfolgt sei, ist nicht leicht zu ent-
scheiden, aber nach allem, was wir gehort haben, doch nicht ganz
von der Hand zu weisen.

42 Verschiedene Ortsnamen lassen vermuten, dass die Lokalisierung des Liedes auch andernorts ver-
sucht wurde. Vgl. Surcasti (Lumnezia): Pleun Sontga Margriata; Vignogn (Lumnezia): Fanteuna
Sontga Margriata (Quelle im Wald). Dazu RN 2, 3. Teil s.v. Margarita.

411






	Zur Entstehung des rätoromanischen St.Margaretha-Liedes

