
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 8 (1993)

Artikel: Rätoromanisch : Aufsätze zur Sprach-, Kulturgeschichte und zur
Kulturpolitik

Autor: Decurtins, Alexi

Kapitel: Zur Entstehung des rätoromanischen St.Margaretha-Liedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-859061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-859061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Entstehung des rätoromanischen
St.Margaretha-Liedes

(in: Schw. Arch. Volksk. 58,1962,138-150).

Der Beitrag nimmt das Thema von Müller, I.: Die christlichen
Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes im gleichen Bande

auf und vertieft die Analyse in sprachlicher und literaturkundli¬
cher Hinsicht.

397



19. Zur Entstehung des rätoromanischen
St.Margaretha-Liedes

I Einleitung

Vom St.Margaretha-Lied geht, jedesmal wenn man es hört, eine
eigenartige, starke Wirkung aus. Die «einfältige» und zugleich
hintergründige Aussage klingt an unser Ohr wie die zeitlose Botschaft
aus einer fremden, oder aus einer uns fremd gewordenen Welt.
Schon der Text allein, losgelöst vom getragenen Rezitativ, steht vor
uns strahlend wie ein Bergkristall. Schlicht und doch vollendet in
seiner Art, vereinigt er in sich die Wesenszüge eines literarischen
Kunstwerkes, in dem epische, dramatische und lyrische Elemente in
seltener Ausgewogenheit wetteifern1.

Im rätoromanischen Volksliederschatz wird man nicht leicht
etwas finden, das sich als Ganzes mit unserem Liede messen kann. Da
das Lied zudem als das wohl älteste Sprachdenkmal der Oralliteratur

gilt, so ist man vorerst erstaunt, dass im Kreise der Erforscher
des Liedes die Stimme des Philologen bisher nicht zu hören war. Bei
näherer Prüfung stellen sich jedoch bald Gründe für dieses Abseitsstehen

ein. Der Volkskundler vermochte den sagenhaften, mythischen

Kern des Liedes herauszuschälen, der Musiker fand in der
Melodie Anklänge an mittelalterliche, kirchliche Weisen; der Historiker

besitzt in der Lokalisierung, und was die Verchristlichung des
Liedes betrifft, in verschiedenen Angaben (Titel, Glocken von St.

Georg und St. Gallus) mehr oder weniger konkrete Anhaltspunkte.
Demgegenüber hält es aus sprachlicher Sicht schwer, dem Texte
einige für die Entstehung und Datierung des Liedes wirklich ins
Gewicht fallende Ergebnisse abzugewinnen.

1 C. Decurtins veröffentlichte in: Dec 2, 238 erstmals den Text, in 3, 20f. fünf Liedanfänge. Er zählt
das Lied zu den ältesten Denkmälern der rätoromanischen Literatur, spricht jedoch nirgends von
seiner literarischen Einmaligkeit. Dagegen hat uns die faszinierende Arbeit von Caminada, Chr.:
Das rätoromanische St.Margaretha-Lied. In: Schw. Arch.Volksk. 36 (1937/38), 197-236, auch für die
sprachlichen Schönheiten des Textes hellhörig und hellsichtig gemacht.

398



II Mutmassliche Datierung

Im vorausgehenden Aufsatz hat I. Müller mit guten Argumenten
den blassen christlichen Firnis des Liedes, also den christlichen Rahmen,

um einige Jahrhunderte später angesetzt als bis dahin
angenommen. Er hält dafür, dass die «schriftliche Fixierung» des Liedes,
das schon vorher in einer romanisch-lateinischen Form fortlebte, im
14. Jahrhundert erfolgt sei2.

Wie stellt sich, so fragt man sich wohl, die Sprachforschung zu dieser

Äusserung des Historikers? Ganz allgemein betrachtet sträubt
man sich schon rein gefühlsmässig dagegen, die Entstehung des Liedes

ins 7.-8. Jahrhundert zu setzen. Dabei denkt man nicht einmal an
eine «schriftliche Fixierung», die für jene Zeit ohnehin auszuschlies-
sen ist. Die ältesten rätoromanischen Schriftproben, etwa die
Einsiedler Interlinearversion aus dem 11./12. Jahrhundert, die nach
dem neuesten Stand der Forschung als im «Pirminschen Kreise»
Reichenau, Pfäfers, Disentis) entstanden betrachtet wird, zeigt
sprachlich eine Kluft zu unserem Liede3. Es wäre natürlich unbillig,
wollte man die Einsiedler Interlinearversion direkt mit unserem
modernen Texte vergleichen. Aber von Leuten, die noch im 11./12.
Jahrhundert mit der Übersetzung einer lateinischen Predigt ihre liebe

Mühe hatten, war eine solche Leistung, wie sie das St.Margare-
tha-Lied darstellt, doch kaum zu erwarten. Man erinnert sich auch,
dass andere romanische Sprachen, wie das Französische und
Italienische, für diese Zeit nicht einmal die bescheidensten schriftsprachlichen

Zeugnisse vorzuweisen haben. Das Französische meldet sich
im 9. Jahrhundert mit den Strassburger Eiden und mit der Séquence
de Sainte Eulalie, das Italienische erst im 10. Jahrhundert mit der
Carta capuana 4.

Das St.Margaretha-Lied wirkt als literarischer Text ungemein
geschlossen. Sieht man von den für das Volkslied typischen Wiederholungen

ab, so ist dem Lied kein Wörtchen zu viel und keines zu wenig

eigen. Es ist als ob dieser «erratische Block» seit undenklichen
Zeiten seine ursprüngliche Gestalt bewahrt hätte. Hinter dieser ein-

2 Nach Caminada (op. cit. 236) wäre «das Lied zwischen 645 und 753 entstanden... die Echtheit der
beiden Schlussworte vorausgesetzt».

3 Vgl. Gartner, Th/.Handbuch der rätoromanischen Sprache und Literatur 274; ZRPh 58,549; Müller,

I. in: Vox Romanica 18 (1959), 104f.

4 Vgl. Monaci: Crest., Iff.

399



heitlichen Form möchte man, ohne moderne literarkritische Massstäbe

anlegen zu wollen, irgend eine schöpferische Individualität
vermuten, irgend einen «rätischen Homer», der das Lied aus
verschiedenen Themen gestaltet und geformt hätte. Natürlich besteht
nicht die geringste Hoffnung, dass wir den «Dichter» jemals finden
werden. Auch in anderer Hinsicht gibt uns das Lied mehr Rätsel auf,
als wir deren zu lösen vermögen. Aber wir können zumindest versuchen,

auf uns vertrauteren, wenn auch nicht immer gesicherten und
gefahrlosen Pfaden, dem Problem der Entstehung des Liedes näher
zu kommen. Seit der Arbeit Caminadas zum Vorschein gekommenes,

neues Material sowie weitere Erkenntnisse werden uns die eine
oder andere neue Sicht ermöglichen.

III Charakterisierung der beiden Versionen

Das St.Margaretha-Lied liegt in zwei vollständigen Texten vor. Es
handelt sich um denjenigen, den C. Decurtins, dem Lautstand nach
zu urteilen, irgendwo in der Foppa oder Lumnezia aufgenommen
hat5 sowie um die Version, die Frau Gartmann, Surin (Lumnezia),
anlässlich der 1931 von Hanns in der Gand durchgeführten Liedaufnahme

beisteuerte. Ein Vergleich der beiden untereinander ist nur
bedingt möglich. Die lugnezische Sängerin musste sich das Lied erst
wieder in Erinnerung rufen und stützte sich dabei «teilweise auf den
Text der Chrestomathie»6. Die beiden Versionen decken sich inhaltlich

und stimmen auch sprachlich weitgehend überein. Beide
enthalten die gleiche Zahlensymbolik (7-15-3-24), dieselben seltenen
Wörter und Wendungen7. Diese inhaltliche und sprachliche
Übereinstimmung die auch durch die surselvische Sage L'jarva de son-
tga Margriatha (Das Isländische Moos)8 bestätigt wird, erlaubt die

5 Dec 2,238.

6 Caminada: op.cit. 203.

7 Pasterpetschen ha quei ad aguri Cattau (Der Hirtenbub hat das gesehen); petschen für pign ist heute
in der Surselva ein seltenes Wort mit literarischem Anstrich. Es war früher, wie schon die Flur- und
Familiennamen bezeugen, bedeutend vitaler. Vgl. Disentis: Acletta Petschna, Vignogn: Prau
Petschen sowie RN 2, s.v. *pikk. - ad aguri Cattau für Cattau ad agur ist auffällig wegen des -i, das
zusammen mit der Inversion aus dem Bedürfnis nach grösserer Sangbarkeit des Textes zu erklären ist.
Es erinnert an den Anfang des Volksliedes Ofrari, ofrari für Ofrar, ofrar. Vgl. Dec 2,332. - In der
Surselva ebenfalls selten und durch das Material des Dicziunari Rumantsch Grischun als für die
Foppa und Lumnezia typisch ausgewiesen, ist fundar (sinken, einsinken; versiegen vom Wasser);
vgl. Alig, B.: «Epistolas ad Evangelis» 1674, 311, Bibliogr. Nr. 54.

8 Dec 2, 652; dazu auch unten Anm. 16.

400



Feststellung, dass die Urfassung, trotz möglicher geringfügiger
Veränderungen, im wesentlichen durch die Jahrhunderte erhalten
geblieben ist. Gegenüber dem Texte der Chrestomathie weist derjenige

von Frau Gartmann einige Archaismen auf, die ihn doch als
etwas älter erscheinen lassen. Im lugnezischen Texte ist bemerkenswert

der Ausdruck zezna purschala, welcher in der Chrestomathie
durch ventireivla purschala ersetzt ist. Dass mit zezna die Gehilfin
des Sennen, der weibliche Zusenn (zezen) bezeichnet werden soll,
steht ausser Frage. Es ist aber wohl möglich, dass das Attribut später,

da es als ungewohnt und störend empfunden wurde, durch
ventireivla ersetzt wurde. Vom Liedinhalt aus gesehen ist der Ausdruck
ventireivla kaum am Platze, da es «glücklich», nicht aber das, was es
wohl ausdrücken möchte, nämlich «glückbringend» bedeutet. Oder
ist der Ausdruck der Verchristlichungstendenz zuzuschreiben,
indem man an Anrufungen der Muttergottes, etwa beada purschala
dachte? Sprachlich wichtiger sind die sich wiederholenden Wendungen

Quei sto nies signun ir a saver (das muss unser Senne erfahren)
und sehe jeu mon ir naven (wenn ich fortgehe). Diese erinnern an die
im Altlugnezischen des 17. Jahrhunderts häufig belegte syntaktische
Konstrunktion des Typus esser + Infinitiv (z.B. jeu sun far, ich bin im
Begriffe, zu tun; ti eis tarlischar, du leuchtest, glänzest), mit welcher
ein durativer und futurischer Aspekt ausgedrückt werden sollte9.
Die Wendung jeu mon ir richtet sich genau nach diesem Bildungsprinzip,

und ir a saver ist nicht weit davon entfernt10.
Der ganze übrige Wortschatz des Liedes bietet nichts ausserge-

wöhnliches, ja mutet uns geradezu modern an. Dass das Lied im
Gegensatz zu manchem alten rätoromanischen Volkslied den Reim
nicht kennt - nur an zwei Stellen treten mehr zufällige Reime auf -

könnte für ein hohes Alter sprechen. Allein, es bleibt zu bedenken,
dass der Reim im Rezitativ, welches von Fall zu Fall wechselte, nicht
von Belang war.

Man wird also aus diesem, sprachlich betrachtet, mageren Ergebnis
nicht allzuviel für das Alter des Liedes schliessen können. Im

Vergleich zum übrigen uns bekannten Volksliederschatz, weist das

St.Margaretha-Lied keine Merkmale auf, die es gestatten würden,
es als sprachlich und formal wesentlich älter als jenes zu bezeichnen.
Auch sachlich-lexikologisch ist aus dem Texte nicht viel herauszu-

9 Vgl. Vox Romanica 15/2,87ff.

10 Nach Bischof Caminada (schriftliche Mitteilung) soll man im Lugnez noch heute Bildungen hören,
wie quels ein a leger (sie sind im Begriffe, daran, zu lesen), yew sun afar messa (ich stehe oder bin im
Begriffe, Messe zu lesen).

401



holen. Ausdrücke der Alpwirtschaft wie signun (Senne), caldera
(Käsekessel), panaglia (Butterfass), curter (Gebse) sind mit dieser
zusammen schon uralt. Begriffe wie curtin (Obstgarten), mulin
(Mühle) finden sich bereits in den frühesten rätolateinischen
Urkunden11. Auch der Ausdruck camischa (Hemd) dürfte nicht aus
diesem Rahmen fallen12.

IV Zur Frage nach den Quellen des Liedes

Für die Behandlung unseres Problems ergiebiger ist die
Beantwortung der Frage nach den Quellen des Liedes. Mit ziemlicher
Sicherheit kann man sagen, dass im St.Margaretha-Lied zwei bis drei
bekannte Sagenmotive zu einem Ganzen umgeschmolzen wurden.
Das erfolgte derart kunstvoll, dass die Nahtstellen kaum mehr
ersichtlich sind. Es ist zunächst jene Sage, die von hilfsbereiten
Geistern, meistens jungfräulichen Gestalten (rätorom. dialas, dieuldas,
tschalereras, uldaunas, vioulas) berichtet. Den Sommer über sind
diese Feen der Älplerfamilie behilflich. Ihre Zauberkraft, die sich
auf die Quellen und Kräuter und auf das Wachstum und Gedeihen
des Viehs erstreckt, erlischt aber, sobald sie in ihrem Wesen erkannt
werden. Für diese Sage hat A. Schorta13 auf den erstmals bei F. Jeck-
lin14 verzeichneten Stoff der «Fänggin Madrisa» hingewiesen. In der
s. Margriata vermutet er eine vorchristliche Madrisa, eine Gottheit
der Fruchtbarkeit, die ihre Spuren in manchen Ortsnamen in
Graubünden und darüber hinaus im Vorarlberg und in den Dolomiten

zurückgelassen hat15. Der Inhalt der betreffenden Sage ist kurz
folgender: Ein Bauer aus Saas im Prättigau füttert im Winter seine
Viehhabe auf dem Maiensäss aus. Da er nie nach Hause kehrt und
nichts von sich verlauten lässt, macht sich dessen Vater auf, um
nachzusehen, wie es mit seinem Sohne, mit dem Vieh und dem Heu-

11 BUB 1, 465; 1, 478.

12 DRG 3, 226.

13 Bertogg, H. (1940), 52, Anm. 20.

14 Jecklin, F.: Volksthümliches aus Graubünden (1916), 291.

15 RN 2,4. Teil s.v. Madris.

402



vorrat bestellt sei. In der Maiensässhütte angekommen, ist er
erstaunt über den reichen Ertrag an Molkenprodukten, über das
vorzügliche Aussehen des Viehs und über die kaum angetasteten
Vorräte. Er befragt den Sohn nach dem Geheimnis dieses Segens.
Da deutet der Jüngling auf die Pritsche in der Hüttenecke, wo eine
Jungfrau schläft, deren goldgelbes Haar über die Lade herunterfällt.
«Das hat meine Madrisa getan», sagt er. Da erwacht das Mädchen,
lässt sich herbei und sagt ruhig und wehmütig zum Vater: «Ach, dass
du kommen musstest. Wäre ich unerkannt geblieben... So aber
muss ich scheiden». Und sie zog von dannen, leichten Schrittes, den
Felsenhörnern zu, die ihren Namen tragen... und ward nie mehr
gesehen.

Die Madrisa, die schöne wilde Maid, die die geheimnisvolle
Zauberkraft von Kräutern und Wurzeln kennt, ist der s. Margriata in
manchem ähnlich. Sie ist trotz ihrer wilden Abstammung ein sanftes
Wesen. Traurig verlässt sie, einmal entdeckt, wie jene den Sennen,
das Vieh und die Alp.

Die Parallelität ist jedoch nicht lückenlos. Die Madrisa hat sich
nicht verstellt und verkleidet. Sie ist auch äusserlich eine wirkliche
Jungfrau und als solche vom Saaser Jüngling erkannt. So glaubt er
ihre Anwesenheit und ihr Wirken dem Vater nicht verbergen zu
müssen und gibt sein «Geheimnis» ohne weiteres preis. Die Madrisa

feilscht im weiteren nicht mit Schweigegaben um ihr Bleiben. Das
hätte auch wenig Sinn. Das Geheimnis ist einer Drittperson
gegenüber verraten worden. Das ganze dramatische Geschehen, das
im St.Margaretha-Lied eine zentrale Stellung einnimmt, ist damit
hinfällig. Das Scheiden der Fee hat nicht eine Verödung der Alp zur
Folge. Das Leben kehrt einfach zum üblichen Alltag zurück.
Auffällig ist auch, dass der Saaser Bursche, obschon er das «Geheimnis»
enthüllt, nicht eigentlich bestraft wird. Der Handbub im St.Marga¬
retha-Lied dagegen versinkt drei Klafter tief im Boden, bevor er
überhaupt dazu kommt, seine Entdeckung dem Sennen kundzutun.
Obschon bei derartigen Vergleichen von Sagenmotiven mit reiner
Logik nicht auszukommen sein dürfte, drängen sich verschiedene
Fragen auf. Die Madrisa-Sage als einzige Quelle für unser Lied
genügt nicht, es sei denn, der Liedschöpfer habe, um die Sage
interessanter und dramatischer zu gestalten, verschiedene neue Elemente

eingeführt, wie die Verkleidung der Jungfrau, das Feilschen mit
Schweigegaben um die Einsicht des Hüterbuben, die Bestrafung
desselben und die gänzliche Verödung der Alp. Woher hat er diesen
Stoff genommen? Hat er es aus seiner eigenen Phantasie geschöpft
oder aus anderen Sagen?

403



Für die Verödung der Alp stand natürlich das im ganzen alpinen
Raum bekannte Thema der «verfluchten Alp» zur Verfügung16. Wie
verhält es sich aber mit der Verkleidung der s. Margriata? Bildet sie
wirklich ein uraltes Sagenmotiv17 oder gehört sie zusammen mit der
Bestrafung des Hüterbuben vielleicht auch zum christlichen Rahmen

des Liedes?
Es ist in diesem Zusammenhang gegeben, auf die fünf Sagen

hinzuweisen, die G. Gadola im Kalender II Glogn veröffentlicht hat
und die mit dem Stoff des St.Margaretha-Liedes eng verknüpft
sind18. Allen fünf Sagen, die Gadola gesammelt hat und die sursel-
vische Alpen der linken Talseite19, von der Alp Magriel (Disentis)
bis hinunter zur Alp Runkels betreffen, haben das gemeinsam, dass
sie von einem als Jüngling «verkleideten» weiblichen Zusenn, in
einem Falle von einem Gehilfen des Schafhirten, berichten. Die
dieulda-tersola (Alp Magriel), zu rätorom. tersiel (Zusenn), diala-
paster pign (Alp Crap ner/Sumvitg), dialda-nursera (Alp Rana-
sca/Pigniu), zu rätorom. nurser (Schafhirt) bestätigen eindeutig die
zezna purschala des St.Margaretha-Liedes. Sie weisen auch nach,
dass hinter der s. Margriata eine diaula, eine Fee steckt.

Es erhebt sich nun die Frage, ob die erwähnten Sagen erst sekundär,

d.h. erst nach dem früher weiter verbreiteten Liede entstanden
seien. Das ist aus verschiedenen Gründen unwahrscheinlich. Was
darin deutlich ins Auge fällt, ist das Fehlen irgend eines christlichen
Elementes. Nie ist in ihnen von der s. Margriata die Rede, ebenso-

16 Vgl. in Dec 11,219 die Remüser Sage der Segnessa soincha (Heilige Sennerin), die das Isländische
Moos verfluchte und verdorren liess, sei es, dass sie zu faul war, die Kühe dreimal im Tag zu melken,

sei es, dass sie beleidigt wurde. Diese Sage spielt zweifellos auch in das St.Margaretha-Lied
hinein. Ihr Grundgedanke ist u.a. in der Schweigegabe treis bialas vaccas che ti sas mulscher treis
gadas il di... enthalten. In der surselvischen Sage L'jarva de sontga Margriatha fliessen die beiden
Sagenmotive Sontga Margriata und Jarva de sontga Margriata ineinander. Der Ausdruck jarva
sontga Margriata scheint übrigens eine alträtische Form busecca, vgl. dazu DRG 2, 711 s.v. busec-
ca II ersetzt zu haben.

Caminada: op.cit. 220, der auf die Schweigepflicht in den Initiationsriten hinweist, scheint das
anzunehmen. Nach Jecklin (vgl. Anm. 14) 540 kleideten sich namentlich die weiblichen Vertreter der
u.a. im Prättigau, Schanfigg, Safien und (nach Vonbun s.u.) auch im Montafon erscheinenden
«Waldfänggen» mit umgeworfenen Fellen von Füchsen, Dachsen, Mardern und andern Tieren. Sie
«verkleideten» sich aber anscheinend nicht. Vgl. auch Vonbun, F.: Beiträge zur deutschen Mythologie.

Gesammelt in Churrhaetien. Chur 1862,45.

^ Vgl. Glogn 1941, 4 Detgas e praulas alpestras ch'audan tier la legenda de s. Margretta. Dazu auch
Glogn 1940,89.

Obschon Gadola darauf hinweist, dass die von ihm publizierten Sagenstoffe nur Alpen der linken
Rheinseite betreffen, wird man daraus nicht zu viel folgern dürfen. Ausgrabungen prähistorischer
Siedlungen (z.B. Grepault/Trun) und spätere historische Dokumente (Tello-Testament) weisen ja
die Kultur schon seit ältester Zeit auf beiden Seiten des Flusses nach.

404



wenig erschallt bei ihrem Wegzug von der Alp die eherne Stimme
irgend einer Glocke. Lediglich die letzte, auf die Alp Kunkels lokalisierte

Variante, erwähnt das «Zusammenläuten», wobei der
Schwengel der «grossen Glocke» herausfiel. Sie weist auch in anderer

Hinsicht verwandtschaftliche Züge zum St.Margaretha-Lied auf.
So spricht sie ausdrücklich vom Tersiel grond dell'alp de Cunclas und
vom Kunkels, den die entdeckte Fee bei ihrem Abschied benützt
haben soll. Ebenso erscheinen in dieser Sage, wie übrigens auch in den
anderen vier, die sogenannten «Schweigegaben», welche die Fee
dem Hüterbuben anbietet. Sie sind hier jedoch anderer Art, man
möchte sagen märchenhafter als jene im St.Margaretha-Lied. Da
sind einmal drei Zauberstäbe oder Wünschelruten, einer um Quellen

hervorzuzaubern, ein anderer, um die Rüfen und Wildwasser zu
bannen, und ein dritter, um die Wolken zu zerteilen. Da sind im
weiteren drei Kräuter, eines gegen die Krankheit, eines gegen die bösen
Geister und eines gegen den Tod. Da ist endlich ein Napf, der sich
nachts mit Rahm, tagsüber mit Wein füllt. Nicht wenig erstaunt ist
man, in der genannten Sage die lyrische Invokation der Alp, der
Älplerfamilie und der Quellen vorzufinden, wie wir sie aus der
Abschiedsszene des Margaretha-Liedes kennen. Wir wollen uns das für
später merken.

In den ersten vier Sagen ist der mythische Charakter sehr
abgeschliffen. Der Mythos ist hier zu einem sexuellen Anliegen herabgesunken.

Das ist aber nicht ein zwingender Grund dafür, sie als jünger

hinzustellen als das St.Margaretha-Lied. Ihr Zustand besagt
vielmehr, was durchaus einleuchtend wirkt, dass der mythische
Gehalt im christlichen Gewand und in der gebundeneren Form des Liedes

der Zeit besser getrotzt hat.

V Weite Verbreitung und Umformung

Nun gilt es hinsichtlich des St.Margaretha-Liedes eine weitere
Tatsache ins Feld zu führen. Schon C. Decurtins hat auf Grund einer
Arbeit von A. Mohr erkannt, dass das St.Margaretha-Lied auch im
Engadin verbreitet war. Es habe, so schreibt er, «die älteste Fassung
der Margaretalegende zur Voraussetzung»20. Dieser wichtige Hinweis

ist anscheinend Caminada entgangen. Möhrs Beitrag wurde
durch A. Schorta im Rahmen einer Vorlesung an der ETH wieder-

20 Dec 9, IX.

405



um in die Diskussion eingespannt. Pfarrer A. Mohr von Susch (Un-
terengadin) erinnerte sich, als er das St.Margaretha-Lied bei Decur-
tins sah, dass er in seiner Kindheit ungefähr dieselbe Sage habe
erzählen hören21. Die Gefahr, er könnte dabei einer Autosuggestion
zum Opfer gefallen sein, ist auszuschliessen. Das beweisen die
nachstehenden, von ihm aus der Erinnerung zitierten Versfragmente und
Übergänge:

«Tras mai il signun a savair vain
Ch'üna giuventschella nus qui avain...»
«Fontana d'fontaniva
Tuott'ova in tai staliva... »

« Costera, costeretta,
Spassir dess ti'erbetta... »

«E l'erba spassit. Passand ella sper la chapella
da St. Gierg, schi sun'il sain da quella»
«Tin, tin, tin,
Cha'l battagl saglia oura alla fin».
Ist nun diese Sage im Engadin autochthon, oder stammt sie aus

Rheinischbünden?22 Manche Gründe sprechen für die letztere
Annahme. In der unterengadinischen Sage wird der Name Margreta
erwähnt, wobei nicht besonders auffällig ist, dass sie ihres Heiligenscheins

verlustig gegangen ist. Nicht minder wichtig ist die Erwähnung

der «Kapelle» und der Glocke von «St. Gierg», während der hl.
Gallus fehlt. Die engadinischen Versfragmente sind, und das dürfte
den Text gegenüber dem St.Margaretha-Lied als jünger ausweisen,
kunstvoller und straffer gebaut als diejenigen der surselvischen
Versionen. Man beachte die bewusst gesetzten Reime, die Alliterationen

und lautmalerischen Effekte:
«Fontana d'fontaniva, tuott'ova in tai staliva...»
«costera, costeretta, spassir dess ti'erbetta...»
Die Engadiner Variante hat mit dem St.Margaretha-Lied einen

gewissen sprachlich-archaischen Zug gemein. Man denke an das sehr
seltene Adjektiv fontaniv, fontaniva, pràfuntaniv (Ort, Wiese, wo viel
Wasser hervorsickert, Quellboden), das man in bündnerromanischen
Flurnamen vielfach belegt findet23. Ferner an stalivar (versickern),
spassir (welken) und besonders an die Infinitivkonstruktion gnir a
savair, die im surselvischen ir a saver ihre Entsprechung hat.

21 Annalas 16 (1902), 22.

22 Vgl. oben Anm. 16.

23 Vgl. RN 2, s.v. fontana, Ableitungen.

406



Um das Vorhandensein des St.Margaretha-Liedes im Unteren-
gadin besser erklären zu können, müssen wir hier etwas weiter
ausholen. In den Notizias sur il lungatg romonsch e sia litteratura
schreibt G.C. Muoth in einer beiläufigen Bemerkung, das bekannte
St.Margaretha-Lied stamme zusammen mit verschiedenen
Fragmenten von historischen Gedichten («Hennenkrieg» 1475, Eroberung

von Bormio und Puschlav durch die Bündner 1486), wenn wir
ihn richtig interpretieren, aus dem Ende des 15. Jahrhunderts24. Diese

Ansicht hat einiges für sich. Gerade in jener vorreformatorischen
Epoche war das Land der Drei Bünde noch nicht so «verkammert»
wie später zur Zeit der Bündner Wirren.

Ein im Rheingebiet entstehendes Volkslied konnte ohne weiteres
den Weg an die Ufer des Inn finden und umgekehrt. Das surselvi-
sche Volkslied Stai si, Gion Paul da Flem, stai si...25 treffen wir im
Engadin (Zuoz) als Wiegenlied an26, und zwar in einer interessanten
Mischung von Surselvisch und Oberengadinisch, was deutlich zeigt,
dass es aus dem Rheingebiet stammen muss. Die gleiche Variante
wie in Zuoz ist auch für Bergün belegt27. Sie ist nach dem Material
des Dicziunari Rumantsch Grischun auch in Flims zu Hause.

Das Lied der Schamser Braut, die einen ungeliebten Oberländer
heiraten muss, trifft man nicht nur im Schams, sondern auch im
Engadin an, das die Braut verständlicherweise als Engadinerin ausgibt;
die Surselva, die im Liede etwas schlecht wegkommt, kennt es
begreiflicherweise nicht28. Weitere Lieder, wie Dunna, dunna va a casa;
Calger vev'ina miur sind gleichfalls im Engadin wie in der Surselva
vertreten29. Vgl. dazu ausführlicher Bd. II, Nr. 10.

24 Cudisch de lectura 1882, 323, Bibliogr. Nr. 830; zu den genannten historischen Gedichten vgl. Bd.
II, Nr. 18, Kap II.

2^ Eine alte Älplermär, die vom Einfall der Glarner in die Flimseralp berichtet. Sie entführten das
Vieh und ermordeten den Sennen. Der Alphirte konnte entfliehen und blies am Flimserstein
Alarm, so kräftig, dass ihm die Lungen platzten. Es liegen von diesem Liede mehrere Versionen
vor. Die eine nennt als Raubweg den Segnespass, die andere erwähnt ausdrücklich den Runkels
Tia vacca nera va avon/ Da Cunclas giu, tiscarvon Gion. Vgl. Dec 2,341, ibid. 2,12 Melodie.

26 BM1939, Nr. 1,23.

27 Annalas 16 (1902), 50.

28 Annalas 33 (1919), 136f. - Flugi, A.: Die Volkslieder des Engadin. Strassburg 1873,23.

29 Dec 2,327; dazu DRG 3,197,3.

407



Kehren wir nach dieser Abschweifung zum Thema des St.Marga-
retha-Liedes zurück, so ist folgendes zu sagen. Die Versfragmente
der engadinischen Sage bezeugen, dass das Lied sprachlich, und
zwar in einem echt dichterischen Sinne, immer wieder umgemodelt
werden konnte. Das geht, was einzelne Ausdrücke anbelangt, allein
schon aus den beiden surselvischen Texten hervor. In ihren Grundzügen

aber decken sich die drei Texte und lassen also auf eine in sich
ziemlich geschlossene Urfassung des Liedes schliessen.

Was beim wandernden Volkslied einigermassen unverändert
bleibt, das sind gewisse immerwiederkehrende Merksprüche, die im
Lied einen besonderen Klang haben oder die im Geschehen besonders

hervortreten. Zum Beispiel Stai si, Gion Paul da Flem, stai si;
Quei sto nies signun ir a saver, e quei sto nies signun ir a saver, oder
Surselva, Surselva, ti freida Surselva; / Val Schorns, Val Schorns, ti
bialla Val Schorns 30. Das könnte vielleicht andeuten, wie die
Entwicklung von der Sage (oder vom Märchen) zum Lied, zur Ballade
vor sich ging. Die Sage an sich, das geschichtliche Bewusstsein
primitiver Völker, ist nüchtern und rauh. Sie strebt keine literarische
Wirkung an. Aber sobald der Sagenerzähler seinen Bericht
kommentiert oder ihn mittels des Dialogs oder mittels seiner Phantasie
lebendiger gestaltet, setzt der Wandel ein. Die Sage wird zum
Märchen31 oder, wenn die Formung noch straffer erfolgt, zur Ballade.
Die erste Phase wird dargestellt von den ersten vier durch Gadola
aufgezeichneten Sagen. Eine zweite Phase haben wir in der Sage
von der Kunkelser Alp, die nicht nur märchenhafte Züge aufweist
(Schweigegaben), sondern überdies in nucleo die rührende
Abschiedsszene des St.Margaretha-Liedes bereits vorwegnimmt. Von
einem solchen Kern aus war der Schritt zur geschlossenen Ballade
nicht mehr so gross.

VI Zum Verhältnis Margaretha-Lied und Betruf der Sennen

Das Weiterleben der von Gadola aufgenommenen Alpsagen
stützt in einem gewissen Sinne die von C. Decurtins geäusserte
Ansicht, wonach wir «die Erhaltung dieses Liedes durch die Jahrhun-

30 Dec 2,345.

31 Die von G. Gadola aufgezeichneten Texte sind tatsächlich mehr als Märchen denn als Sagen an-
zusprechen, wobei das, was Gadola möglicherweise aus eigenem hinzugefügt hat, dahingestellt
bleiben mag.

408



derte hindurch wohl dem Umstände» verdanken, «dass die Hirten
auf den Alpen das Singen desselben als verdienstvoll und als Mittel,
die Herde vor Schaden zu bewahren betrachteten»32. Man hat
allerdings etwelche Mühe zu glauben, die rauhe Welt des Älplers sei die
Wiege eines so feinen Liedes - zumindest der Fassungen, die uns
überliefert sind - gewesen. Nicht ausgeschlossen wäre es aber, dass
eine ältere, mit der endgültigen Form unseres Liedes nur bedingt
vergleichbare Fassung vorgelegen hätte, welche in uralter Zeit auf
den Alpen die Funktion des Abwehrzaubers ausgeübt hätte.

Hier stellt sich ein flüchtiger Vergleich mit dem Betruf der Sennen
(Avemaria dils signuns) von selbst ein. Auch von diesem finden sich
in der Rätoromanischen Chrestomathie33 zwei Varianten, wovon
jene kürzere von Sevgein im vorliegenden Zusammenhang die
bemerkenswertere sein dürfte. In dieser stossen wir gleich eingangs
auf den rätselhaften Ruf Hotsch la baloma, der sich im Verlaufe des
Betrufes nochmals wiederholt. Man nimmt heute an, dass die Al-
penbetrufe keine «originäre Entstehung» haben, sondern dass man
mit ihnen ältere schadenabwehrende Formeln aus heidnischer Zeit
verdrängte34. Hotsch la baloma dürfte ein spärliches Relikt einer
solchen Beschwörungsformel darstellen35.

Wenn unser Lied, vermutlich in einer primitiveren Form, auf den
Alpen rezitiert oder gesungen wurde, welche Beziehung hat es dann
zum Betruf der Sennen? Nach W. Stadler36 «haben wir uns das Singen

des Liedes unmittelbar nach dem Betruf der Sennen vorzustel-

32 Decurtins, C.: Geschichte der rätoromanischen Litteratur. Strassburg 1897, 220. Der Verfasser
lässt uns im dunkeln darüber, wie er zu diesem Schluss gekommen ist. Im Zusammenhang mit der
Textveröffentlichung spricht er nicht davon.

33 Dec 2,236 und 695.

3^ Im Schw. Arch. Volksk. 36 (1937/38), 49ff. sagt M. Bukofzer, das Verhältnis Kühreihen - Alpenbet-
ruf kommentierend: «Man christianisierte den Kühreihen, indem man allmählich die
Beschwörungsformeln heidnischer Magie durch die Anrufung von Heiligen ersetzte».

33 M. Bukofzer (wie Anm. 34) 51, weist darauf hin, dass sich in den Alpenbetrufen das Wort «loben»
sinnwidrig häuft. Er bringt es mit den Kühreihen und «Lobe»tänzen in Verbindung und nimmt an,
dass das alte illyrische loba (Rufname der Kuh), das sich von Albanien bis zu den Westalpen
erstreckt, sich dahinter verberge. Es ist naheliegend, dass man auch im dunkeln la baloma ein
verkümmertes loba, loba zu erblicken hat, das vielleicht nach baloma, buloma, dem für das Vieh
giftigen Weissen Germer (Veratrum album) volksetymologisch umgedeutet wurde. In Romanischbünden

erscheint loba nur mehr in der sekundären Bedeutung 'Tannzapfen; Dolde', doch ist es in
Mittelbünden und im unteren Teil der Surselva (Foppa, Lumnezia) in der Nebenform hoba, hova
auch als Ruf-, Lockname für Rinder gut belegt und lebendig. Vgl. Rütimeyer, L.: Ur-Ethnogra-
phie der Schweiz. Basel 1924,194.

3^ NZZ1955,10. April, Blatt 8. - Ders. Autor bringt in NZZ1988,23./24. Jan., Blatt 69 unter dem Ti¬
tel Banger Weiber Klageruf (Das Margaretenlied der Rätoromanen) sozialgeschichtliche und
tiefenpsychologische Aspekte in die Diskussion.

409



len». Das spricht nicht gegen die obigen Ausführungen. Abwehrzauber,

d.h. die älteste Form unseres Liedes, und Betruf mögen eine
Zeitlang nebeneinander bestanden haben. War das der Fall, so
möchte man gegenseitige musikalische, rhythmische, sprachliche
und inhaltliche Einwirkungen annehmen. Das alles müsste einmal
von Fachleuten näher untersucht werden. Könnte beispielsweise
nicht der Name der hl. Margaretha aus einem Betruf stammen?
Durchaus. Dass die hl. Margaretha im Betruf der Walser in Obersa-
xen erwähnt wird, nicht aber im Avemaria dils signuns 37 beweist
nicht das Gegenteil. Schon die zwei uns zugänglichen romanischen
Betrufe führen nämlich verschiedene und verschieden viele
Heiligennamen an. Um 1901 kannte in der Surselva nur ein einziger Hir-
te mehr den Betruf38. Nach G. Gadola soll man um 1830 herum den
letzten Betruf auf der Alp Russein-Disentis vernommen haben39.
Wer kann uns also verbürgen, dass es nicht romanische Betrufe
gegeben habe, in denen die hl. Margaretha, die zur Verdrängung der
heidnischen Maid wie prädestiniert erschien, vorkam! Im Betruf der
Sennen am Brändlisberg, auf Lasen, Pardiel und im Weisstannental
- aus einem dem Kunkels nahestehenden Gebiet - dem «schönsten
unter den deutschen Betrufen»40, werden die Heiligen «St. Jöri» und
«St. Gall» angerufen41.

VII Einige Schlussfolgerungen

Auf Grund unserer Untersuchung können mit aller Vorsicht einige

Folgerungen gezogen werden. Die verschiedenen Fassungen des
Liedes, die wir kennen, lassen auf eine Urform schliessen, deren
wesentliche Bestandteile von Anfang an feststanden. Anders
ausgedrückt: Das Lied muss zu einer gewissen Zeit sprachlich und bis zu
einem gewissen Grade auch musikalisch gestaltet worden sein. Es ist
dabei nicht so wichtig, ob man eine schriftliche oder mündliche
Fixierung annehmen will.

37 Caminada, Chr.: Die Bündner Glocken. Zürich 1915,85f.

38 Dec 2,243.

39 Glogn 1940,115.

40 HDA1,1183.
41 Egger, F.: Urkunden und Aktensammlung der Gemeinde Ragaz. 1872, XXI.

410



Das St.Margaretha-Lied ist im Rheingebiet, im Räume um den
Runkels entstanden. Das bezeugt indirekt auch die engadinische
Variante, die sich inhaltlich mit den übrigen Fassungen deckt, und
wo der Name Margaretha und die Glocke der St.Georgs-Kapelle
erscheinen42.

Das Lied muss in vorreformatorischer Zeit konzipiert und in Umlauf

gebracht worden sein, ansonst es kaum ins Engadin gelangt
wäre. Es ist jedoch nicht anzunehmen, dass dies schon im 7.-8.
Jahrhundert geschehen sei. Die sprachlich-formale Qualität des Liedes
spricht entschieden dagegen.

Dass das Lied als solches auf irgend einer Alp entstanden sei, ja,
dass man es in der endgültigen Form auf den Alpen gesungen habe,
ist mit Vorbehalt aufzunehmen. Wohl ist es möglich, dass hier eine
uralte Beschwörungsformel, die von irgend einer heidnischen Gottheit

berichtete, gesprochen oder rezitiert wurde. Eine Art Abwehrzauber

gegen schädliche Einflüsse, gegen Dämonen, eine Anrufung
für das Wachstum und Gedeihen von Mensch und Tier. Diese alte
Formel wurde möglicherweise durch den Alpenbetruf verdrängt.
Die jetzige Form hat das Lied aber sicher nicht auf irgendeiner Alp
erhalten. Der liturgische Aufbau mit dem Erzähler (der gleichsam
die Rolle des antiken Chores übernimmt), mit dem dramatischen
Dialog zwischen der Heiligen Margaretha und dem Handbub, mit
seinen Anklängen an kirchliche Musik, mit andern Worten: die über
die christlichen Spuren hinausgehende Gestaltung des Liedes setzt
jemanden voraus, der nicht im Älplermilieu zu suchen ist, sondern
der über eine ansehnliche Bildung verfügte.

Ob die straffe Formung des Liedes (aus älterem Sagengut) gleichzeitig

mit der Verchristlichung erfolgt sei, ist nicht leicht zu
entscheiden, aber nach allem, was wir gehört haben, doch nicht ganz
von der Hand zu weisen.

42 Verschiedene Ortsnamen lassen vermuten, dass die Lokalisierung des Liedes auch andernorts ver-
sucht wurde. Vgl. Surcasti (Lumnezia): Pleun Sontga Margriata; Vignogn (Lumnezia): Fanteuna
Sontga Margriata (Quelle im Wald). Dazu RN2, 3. Teil s.v. Margarita.

411




	Zur Entstehung des rätoromanischen St.Margaretha-Liedes

