
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 12 (1993)

Artikel: Literatur und Kleinsprache : Studien zur bündnerromanischen Literatur
seit 1860 (Teil II)

Autor: Riatsch, Clà / Walther, Lucia

Kapitel: C.4: Zwischen "Heimatliteratur" und "Moderne" : zu Thematik, Typologie
und Periodisierung bündnerromanischer Prosa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-859063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-859063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 829

C.4. Zwischen 'Heimatliteratur' und
'Moderne': zu Thematik, Typologie und
Periodisierung bündnerromanischer Prosa

4.1. Typologische und literarhistorische
Überlegungen

Einem Versuch, bündnerromanische Prosa des 20. Jahrhunderts
unter Einbezug der inhaltlich-thematischen Seite der Texte literaturty-
pologisch zu umreissen, bieten sich Stichworte wie 'Bauernepik',
'Dorfgeschichte' und 'Heimatliteratur' an. Diese Begriffe dienen - vor allem
derjenige der 'Heimatliteratur' - nicht ausschliesslich der inhaltsbezogenen

Typologisierung von Texten, sie beziehen sich immer auch auf
bestimmte Epochen und sind mit soziologischen, ideologiekritischen
und ästhetisch wertenden Kategorien verquickt. Fliessende Übergänge
zwischen inhaltlicher Typologie, Literaturgeschichte, Literatursoziologie
und Ideologiekritik finden sich nicht nur in Charakterisierungen von
'Bauernepik' und 'Heimatliteratur', sie finden sich auch bei der hier
hineinspielenden, weiterreichenden Unterscheidung zwischen Literatur und
Volksliteratur'1. Die Frage, ob und inwieweit die romanische Literatur
als Volksliteratur anzusprechen sei, wird vom Literaturhistoriker Reto
R. Bezzola auf eine Weise entschieden, welche dieses Ineinanderflies-
sen verschiedenster Indizien in aller Deutlichkeit zeigt: «La differenza
traunter 'litteratura populera' e litteratura sainza adjectiv nun ais facila
da stabilir e per la litteratura rumauntscha bod impussibla. Fin ad ün

1 Eine Zusammenstellung der 'Mythen der Forschung' zum Gegenstand der populären

Literatur gibt Geyer-Ryan (1983: 8), die auch die Aporien ästhetischer,
soziologischer und ideologiekritischer Ansätze diskutiert (ibid. 8-13). Dazu gehören:

die 'Negativdefinition' (Nicht-Erfüllen von Normen) der ästhetischen Wertung,

die fliessenden Grenzen 'Volksliteratur' - 'Trivialliteratur' - 'Kitsch', die

Vernachlässigung des einzelnen Textes durch soziologische Klassifizierung und
die Dämonisierung des 'Trivialen' als perfides Instrument der Klassenherrschaft
durch die marxistisch orientierte Literaturkritik (cfr. dazu Schnur-Wellpott 1983:

170-173, Enzensberger 1988: 44 f.). Cfr. Arno Schmidts Ansicht, wonach
Volksliteratur «nur ein rücksichtsvollerer Ausdruck für Kitsch» (in: 1987: 144) wäre.
Zum grundsätzlichen Problem der Zweiteilung einer Kultur-Literatur cfr. Bürger
und Schulte-Sasse (Hrsg.) 1982.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 830

tschert punct as po dir cha tuot nossa litteratura appartegna cun pochas
excepziuns a que cha'l tudas-ch nomna 'Volksliteratur' L'autur ru-
mauntsch scriva pel solit consciaintamaing per il pövel - per chi scrivess
el uschigliö? Que nun impedescha cha la litteratura rumauntscha ho

prodüt singulas ouvras chi resistan eir ad üna critica estetica severa, chi
fo üna differenza traunter litteratura sainz'oter e litteratura populera,
attribuind a quaista ultima ouvra chi's drizza particulermaing ad üna
populaziun poch sculeda e renunzcha consciaintamaing a mezs litterars
ed artistics, chi dumandan dal lectur tschertas cugnuschentschas.
In generei s'inclegia suot 'litteratura populera' üna litteratura inua cha
l'autur nu's sfadia otramaing per oter cu per divertir u per edificher
morelmaing il lectur» (1979: 477 f.)2. Aufgrund des literatursoziologischen

Indizes der fehlenden literarischen Bildung des Adressaten3 wird
hier die romanische Literatur, wenn auch zögernd, als Volksliteratur
angesprochen. Auch die ästhetische Einstufung operiert mit ungebildeten

Adressaten, wobei die Verlässlichkeit dieses Indizes mit dem Hinweis

darauf relativiert wird, «... dass ein Grossteil der klassischen
Literaturen aller Völker sich gerade durch ihre Zugänglichkeit für das

einfache Volk auszeichnet» (1979: 478). Zudem wird behauptet, die
romanische Literatur habe 'einzelne Werke' hervorgebracht, die einer
ästhetischen Kritik standhielten, ja es sei in der romanischen Literatur

2 «Der Unterschied zwischen 'Volksliteratur' und Literatur ohne Attribut ist in be-

zug auf die romanische Literatur fast unmöglich festzulegen. Bis zu einem gewissen

Punkt lässt sich sagen, dass unsere ganze Literatur mit wenigen Ausnahmen

zu dem gehört, was im Deutschen als 'Volksliteratur' bezeichnet wird Der
romanische Autor schreibt meistens bewusst für das Volk - für wen sollte er
sonst schreiben? Das hindert nicht, dass die romanische Literatur einzelne
Werke hervorgebracht hat, die auch vor einer strengen ästhetischen Kritik bestehen,

die zwischen Literatur und Volksliteratur unterscheidet, wobei sie letzterer
Werke zuschreibt, die sich speziell an ein ungebildetes Publikum richten und
bewusst von literarischen und künstlerischen Mitteln absehen, die beim Leser
gewisse Kenntnisse voraussetzen. Im allgemeinen versteht man unter
'Volksliteratur' eine Literatur, in der sich der Autor um nichts weiteres bemüht, als um
Unterhaltung und moralische Erbauung des Lesers.» Cfr. A.3.1.2.

3 Cfr. dazu G. Deplazes (in: Camartin 1976: 119), Camartin ibid. und 1987: 175,
wo von «kleine(r) Gemeinschaft von Bauern und Handwerkern, für die Flurin
Darms vornehmlich diese Geschichten schrieb», die Rede ist. Auf Seiten der
Produzenten findet der signifikant hohe Anteil Dorfschullehrer unter den
Heimatkunstautoren (cfr. Rossbacher 1975: 71 ff.) in der romanischen Literatur eine

Entsprechung (cfr. oben C.l.1.1.).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 831

'suvenz il cas', 'oftmals der Fall', dass eine 'natürliche ästhetische

Begabung' bestimmten Werken einen 'Wert an sich' verleihe. «Im übrigen

ist es fast unmöglich», so Bezzola weiter, «einen klaren Unterschied
zwischen Literatur im eigentlichen Wortsinn und Volksliteratur
festzustellen» (1979: 478). Und doch wird diese Grenze von Bezzola, wie
bei der Behandlung von Carnots Bündnerblut4, manchmal mitten durch
einen einzelnen Text gezogen. Zur weiteren Verwirrung führt Bezzola
im Kapitel 'Litteratura populera' (1979: 817-921) eine völlig anders

geartete, auf die Anonymität oder Kollektivität der Produzenten und den

Eigenheiten vorwiegend mündlich tradierter Gattungen beruhende
Unterscheidung ein5. Mit ähnlich unbestimmten Unterscheidungen, in
denen verschiedenste, häufig nicht explizierte Indizien beliebige Verbindungen

eingehen, werden in der romanischen Literaturkritik und
Literaturgeschichte immer wieder einzelne Autoren als 'Volkschriftsteller',
bestimmte Texte als 'volksliterarisch' charakterisiert6. Camartin stellt
die Verwischung der Grenze zwischen Literatur und 'Volksliteratur'
ebenfalls fest, ortet sie aber auf der Objektsebene, als Dilemma der
romanischen Literatur und ihrer Produzenten: «Die traditionelle Nähe
zur Volksliteratur bestimmt auch die heutige Literatur in thematischer,
struktureller und ideologischer Hinsicht. Bekanntlich zeichnen sich die

4 Cfr. Bezzola 1979: 428 f., unten C.4.2.
5 «Cun il term litteratura populera as soula incler poesias, chanzuns, raquints, le-

gendas, parevlas, farsas ed anecdotas da las quelas nu's cugnuoscha in generei
l'autur e cha'l pövel transmetta a buocha suvenz a traviers tschientiners e

tschientiners, müdand, amplifichand, scurznind na da rer il text originel, chi pel
solit nu po pü gnir reconstruieu.» («Unter dem Begriff 'Volksliteratur' versteht

man üblicherweise Gedichte, Lieder, Erzählungen, Legenden, Färsen und
Anekdoten, deren Autor man im allgemeinen nicht kennt und die das Volk oft über
Jahrhunderte mündlich überliefert, den meistens nicht mehr rekonstruierbaren

Originaltext verändernd, erweiternd, häufig auch kürzend» [1979: 817].) Die
Erweiterung dieses Begriffes verwischt die Grenze zur 'Folklore': «II cunfin traun-
ter folclor e litteratura populera nu po gnir trat cun üna lingia précisa.» («Die
Grenze zwischen Folklore und Volksliteratur kann nicht genau gezogen werden»

[ibid.].) Eine Kritik von Bezzolas Definition von 'Volksliteratur' gibt Derungs
1980: 100-102. Zur 'Volkspoesie' cfr. Bausinger 19802; zu den Wechselbeziehungen

zwischen 'Oralliteratur' und romanischer Belletristik cfr. Egloff 1985

(cfr. oben B.3., S. 477, Anm. 11).
6 P. M. Carnot (Bezzola 1979: 423 ff.), G. Gadola ('scribent popular': Deplazes

1956: VIII), P. Duff (cfr. Einführung von A. Maissen zu P. Duff 1976), Tina
Truog-Saluz (Bezzola 1979: 477 f.), C. Schmid (cfr. Einführung von Cahannes zu
Schmid 1925: 3).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 832

Adressaten, ihr Weltbild und ihre Erwartungen auch dort in die Texte
ein, wo der Autor sie in herrlicher Subjektivität verfasst. Der in der

Sprache sich entfaltende Sog der Tradition ist viel unwiderstehlicher, als

der solitäre Habitus mancher Autoren es eingestehen mag. Die oft in
den Dienst der ideologischen Aufrüstung genommene schöne Literatur
hatte bei den Rätoromanen von Anbeginn die Aufgabe, sowohl
trivialliterarische Bedürfnisse der allein vorhandenen Leserschaft zu befriedigen
als auch gleichsam die Schönheitsfähigkeit einer Kleinsprache darzutun.
Aus diesem Dilemma zwischen Popularitätsrücksichten und künstlerischem

Anspruch ist die rätoromanische Literatur nie herausgekommen,
auch heute nicht» (1981: 146 f.)7. Das Problem scheint offensichtlich,
vor allem für die bündnerromanische Prosa, der mangelnde Kontrast
dieser Unterscheidung im Bereich der Produzenten, der Texte, ihrer
Vermittlung und Rezeption: dieselben Autoren befriedigen in denselben

Texten, die in denselben Organen publiziert und durch dieselben Kanäle
vermittelt werden, supponierte trivialliterarische wie ästhetische
Bedürfnisse einer einzigen potentiellen Leserschaft, die zudem besser nicht
mit mit dem 'Volk' im Sinne von Unterschicht gleichgesetzt werden
sollte.

Zu den Begriffen 'Dorfgeschichte', 'Bauernepik', 'Heimatliteratur'.

Lür die seit Anfang des 19. Jahrhunderts aufkommende 'bäuerliche
Epik mit realistischem Anspruch' (Zimmermann 1975: 8) ist, nach
Auerbachs Schwarzwälder Dorfgeschichten (1843), die Bezeichnung
'Dorfgeschichte' üblich geworden. «Gegen Ende des 19. Jahrhunderts
setzten sich neben dem Terminus 'Dorfgeschichte' die Termini
'Bauerngeschichte', 'Bauernerzählung' und 'Bauernroman', die bis 1945 bevorzugt

verwendet wurden, immer stärker durch» (ibid.). Mit gleicher
Bedeutung werden auch die Begriffe 'Dorferzählung' und 'Dorfroman'
verwendet. Zimmermann schlägt als Oberbegriff 'Bauernepik' vor und
definiert sie «als Erzähltext beliebiger Länge - dessen Schauplatz zum
überwiegenden Teil ein ländlich-dörfliches Milieu ist - dessen

Haupthandlungsträger Bauern, Mitglieder bäuerlicher Lamilien oder andere in
der Landwirtschaft tätige Personen vom Landarbeiter bis zum
Grossgrundbesitzer sind» (1975: 9).

7 Cfr. auch Camartin 1985: 174: «In inhaltlicher, formaler und ideologischer Sicht
ist die rätoromanische Literatur geprägt durch die traditionelle Nähe zur
Volksliteratur.» Zu ihren Aufgaben gehöre es, «. die trivialliterarischen Bedürfnisse
der kleinen Leserschaft zu befriedigen» (ibid.).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 833

Als 'Kernstück der Heimatliteratur' (Zimmermann 1975: 1) erlebt
die deutsch-österreichische Bauernepik eine Blütezeit während der 'Hei-
matkunstbewegung'8 der Jahrhundertwende. Diese Bewegung erhält
«. ihre Kontur durch das Radikalwerden des Konservativismus nach
1890» (Rossbacher 1975: 13), erlebt in den Jahren zwischen 1895 und
1905 ihre «Zeit der Diskussion und der Programme» (ibid.), findet in
der Zeitschrift 'Heimat' (1900-1904) ihren prägnantesten Ausdruck und
verschwindet gegen 1910 allmählich als Diskussionsgegenstand. Neben
Technikfeindlichkeit, antiwissenschaftlicher, vorindustrieller, 'regionaler'

Ideologie, einer ahistorisch-idealistischen Vorstellung einer 'Höhe
des Geistes' ('Höhenkunst', 'Hochland des Geistes') sei für diese
Heimatkunst der «... Hang zur Materialisierung übernommener
Vorstellungen und Begriffe .(Volk, Blut, Art, Stamm)» (Rossbacher 1975:
57) kennzeichnend. Schon 1897 werden im 'Bund der Landwirte' die
Formeln 'Gut und Blut', 'Blut und Boden' gebraucht. Trotz der von
Zimmermann (1975: 4) und Rossbacher (1975: 10) ausgesprochenen
Warnung vor voreiligen Identifikationen lasse sich an vielen dieser
Bauern- und Hochlandgeschichten herauslesen, «... was in der
Heimatliteratur als Entwicklungsmöglichkeit steckte: Vorbereitung für die Blut-
und-Boden-Literatur» (Rossbacher 1975: 14).

Mit der Frage nach der Übertragbarkeit dieser Begriffe auf die
romanische Literatur verbindet sich diejenige nach ihrem analytischen
Wert. Nehmen wir die folgende Charakterisierung der 'Dorfgeschichte':
«. zeichnet sich aus durch Volkstümlichkeit (Einfachheit, Klarheit),
bäuerliche Erzählperspektive und pädagogische Tendenz; Hauptmotive
sind: 1) Der Hof, 2) die Dorfgemeinschaft, 3) Stadt - Land, 4) Sittenkritik

(Laster und Leidenschaften).» Dass diese Charakterisierung ohne
jegliche Modifikation dem weitaus grössten Teil bünderromanischer
Erzählungen und Romane gerecht wird, ist nicht abzustreiten, nur lässt
sich dies ebensogut auf ihre Konturlosigkeit wie auf die Ähnlichkeit
der beiden Textgruppen zurückführen9. Hein gibt einen differenzierteren

Zur Verbindung zwischen Dorfgeschichte und Heimatroman cfr. Rossbacher: die

Dorfgeschichte zählt «. zu jenen Formen, die einen Vorrat von Motiven und
Typen erarbeiten, deren sich dann der Heimatroman bedient» (1975: 131).

9 Die Charakterisierung der 'Dorfgeschichte' stammt von Altvater (nach Hein
1976: 22). Die erklärende Gleichsetzung von 'Volkstümlichkeit' mit 'Einfachheit,
Klarheit' (sind das nicht Ideale der 'Klassiker'?) ist ebenso problematisch wie die



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 834

Motivkatalog der Dorfgeschichte, aus dem hier nur auswahlweise zitiert
wird: 'Erbschaftsfolge', 'Motiv des fehlenden Erben', 'Verschuldung und

Untergang des Hofes (durch Laster oder Bodenspekulation)', 'der verlorene

Sohn', 'Familienprobleme feindliche Familien, Vater-Sohn-
Konflikt, Generationenkonflikt allgemein ...)', 'falsche Freundschaft
und Verführung', 'Durchbrechen der Standesordnung durch Liebe',
'Haltung gegen das Fremde', 'Dorfgemeinschaft wendet sich gegen
Aussenseiter - einer stellt sich gegen die Dorfgemeinschaft', 'Liebe
zwischen Kindern verfeindeter Familien', 'Der Heimkehrer', 'Der Auswanderer',

'Mensch zwischen Geld und Heimat', 'Liebe und Heirat
zwischen Dorf- und Stadtmenschen', 'Stadt als Gegner (Agenten,
Spekulanten, Händler)', 'Tourismus', 'Problem der Resozialisierung von
Gefangenen, Zuchthäuslern in die Dorfgemeinschaft' (1976: 39 f.). Wer
für diese 'Motive' der Dorfgeschichte Belege aus der romanischen Prosa

beibringen möchte, kommt anhand von Bezzola (1979) oder Deplazes
(1991) sehr schnell voran und merkt bald, dass sich die aufgeführten
Stichworte für Reihen wie die Chasa Paterna oder Nies Tschespet zur
Grundlage eines thematischen Indexs machen liessen10. Obwohl auch
hier die Ubertragbarkeit vor allem mit den offensichtlichen Mängeln
dieses 'Motivkatalogs'11 zusammenhängt, können 'Dorfgeschichte' und
'Heimatliteratur' als sinnvolle Begriffe zur komparatistischen Einordnung

bündnerromanischer Prosa gelten.
Zur Präzisierung der Fragestellung nochmals (oben B.3.) Segres

Unterscheidung dreier Existenzweisen von Texten innerhalb einer Kultur:

«Nella cultura i testi letterari sono presenti in varie forme: a) come
testi ufficiali, testi della cultura: si tratta dei testi in cui una data cultura

'bäuerliche Erzählperspektive' und der allzu weit gefasste Gebrauch von
'Motiv' ('Der Hof neben 'Sittenkritik', letztere ebenfalls ziemlich allgegenwärtig).

10 Cfr. Bezzola 1979: 463-609, Deplazes 1991 die Kapitel 'Auswandern - Heimweh

- Rückkehr' (196-248), 'II pur suveran, ein Mythos?' (249-343), 'Tourismus

und Hôtellerie in der Literatur' (392-441). Zu Chasa Paterna und Nies

Tschespet cfr. oben C.2.2. (S. 633 f.)
11 Im Sinne der oben (B.3., S. 497 ff.) referierten Unterscheidung Segres (1985: 349)

handelt es sich eher um 'Themen' als um 'Motive'. Die undifferenzierte Mischung
von Aktionsdiskurs («Dorfgemeinschaft wendet sich gegen .»), metonymisch
verquickt mit Personentypologien ('Der Heimkehrer') und zusammenfassenden

Paraphrasen des Ideen-Diskurses ('Haltung gegen das Fremde': in welchem Text
kommt dieses 'Motiv' nicht vor?) führen dazu, dass dieser Katalog nichts
Spezifisches beschreibt.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 835

si riconosce, e che continua a interrogate; b) scomposti in materiali an-
tropologici tematizzati, e perciö sullo stesso piano del materiale folclo-
rico; in 'schemi di rappresentabilità' o paradigmi conoscitivi, c)

scomposti in parole e sintagmi, sullo stesso piano di tutti gli enunciati
(discorsi) registrati. I Lo schema, approssimativo e meritevole di appro-
fondimenti, è giustificato dalla doppia natura dei testi: di prodotti
linguistics scomponibili in parole e sintagmi, e perciö produttivi per la
forma c, e di prodotti semiotici, scomponibili in unità di contenuto, e

pertanto produttivi per la forma b .» (1982: 19). Die erste Form (a)
ist in ihrer Bedeutung für die Einreihung romanischer Erzählliteratur in
eine bauernepische, heimatliterarische Tradition von punktueller Bedeutung;

direkte intertextuelle Verbindungen (cfr. B.l.) sind selten.
Erfolgsversprechend wäre eine diesbezügliche Untersuchung des umfang- und
einflussreichen Werkes von P. Maurus Carnot (1865-1935), dessen

thematisch-ideologische Gemeinsamkeiten mit österreichischer Heimatliteratur

offensichtlich sind und auch auf direkten Einfluss zurückgehen
dürften12. Intertextuellen Einflüssen aus österreichischer Volks- und
Heimatliteratur müsste ferner im Bereich des Volkstheaters (Jagdtragödien,
Schwänke) nachgegangen werden13. Eine spezielle Untersuchung
verdiente der durch persönlichen Kontakt begünstigte Einfluss des für die
Heimatkunstbewegung wichtigen Kulturhistorikers W. H. Riehl auf das

12 Neben Katholizismus-Konservativismus verbindet die betonte Kaiserfreundlich¬
keit den mit dem Herrscher persönlich bekannten Carnot mit der Heimatkunstszene

(«Der Erste Weltkrieg, die Notlage Tirols und Österreichs, das Geschick
der Kaiserfamilie, die des öfteren bei P. M. Carnot in Disentis weilte, rissen
eine tiefe Wunde in das österreichfreundliche Herz des Dichters» (Affentranger
in: Vaterland, 28.12.1984: 9). Zur Sympathie des deutschen Kaisers Wilhelm II.
für die Heimatkunst und den äusserst erfolgreichen Heimatschriftsteller Ludwig
Ganghofer cfr. Zimmermann 1975: 113, Rossbacher 1975: 15. Zur heimatliterarischen

Verbindung zwischen 'Blut' und 'Volkscharakter' bei Carnot cfr. unten
C.4.2., oben B.3. S. 493). Zur Bedeutung des 'sprachlichen Konvertiten', Carnot
als Propagator der 'romanischen Muttersprache' cfr. Deplazes 1991: 156-176.

13 Zu Volksdrama und Schwank cfr. Bezzola 1979: 794 f., Deplazes 1991: 483. Die
Heimatkunstbewegung unterstützt das 'Harzer Bergtheater', in dessen

Förderungsverein Ernst von Wildenbruch sitzt (cfr. Rossbacher 1975: 61 f.) Von ihm
übersetzt Guglielm Gadola, La dunschala dil casti ner (cfr. Bezzola 1979: 773,
Anm. 3). Eduard Bezzola adaptiert zwei Theaterstücke (cfr. Bezzola 1979: 803,
Anm. 15) des Schweizers A. Huggenberger, einer der seltenen Bauern unter den
Heimatschriftstellern (cfr. Rossbacher 1975: 20, 71, 84).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 836

Werk von G. C. Muoth14. In literarhistorischer Hinsicht wäre zu
untersuchen, wieweit romanische Texte unabhängig von deutscher
Heimatliteratur als heimatliterarische Ausprägung und Verengung des
Realismus beschrieben werden können. Dabei könnte die Eigenproduktion
der Übersetzer grosser bürgerlicher Realisten eine erste Möglichkeit der

Konkretisierung darstellen15. Viel umfassender, aber entsprechend auch
diffuser ist die Wirkung von Bauernepik und Heimatliteratur über die
semiotisch strukturierten inhaltlichen 'Schemen' (b)16. Die Formalisie-

rung dieser Schemen «... fornisce piccoli blocchi compatti di realtà esi-
stenziale o concettuale strutturata semioticamente, ed è nelle connessure
tra questi blocchi che il testo puö sviluppare le sue nuove proposte ...»
(Segre 1985: 349). Einige der rekurrentesten Verbindungen zwischen
solchen 'Blöcken', die in den Motivkatalogen von Bauernepik -
Heimatliteratur auftauchen, sollen an romanischen Texten aufgezeigt werden.

Die wichtigste Gemeinsamkeit solcher Stereotype ist die
naturalisierende Aufhebung von Geschichtlichkeit durch den 'Mythos', wie ihn
Roland Barthes (1957) definiert. Einige Beispiele dazu im folgenden
Abschnitt (C.4.2.).

'Heimatliteratur' definiert sich selbst als Gegensatz zur 'Moderne'17,

der 'Einbruch der Moderne' dient Periodisierungen romanischer
Literatur als Zäsur, vorhandene oder fehlende 'Modernität' wird zur
Kennzeichnung einzelner Texte oder Textgruppen gebraucht. «In dieser
Sicht erscheint die bäuerliche Epik als reaktionäre Gegenbewegung

gegen die jeweils zeitgemässe bürgerlich-fortschrittliche Literaturströ-

14 Zu W. H. Riehl als Lehrer und Förderer Muoths cfr. Deplazes 1991: 118 f.:
«Wahrscheinlich geht die Idylle Las spatlunzas (Die Flachsschwingerinnen) auf
Riehls Anregung zurück» (119). Zur Bedeutung der Gesellschaftstheorie Riehls

(Bauerntum und Adel als 'Mächte des Beharrens', Adel als höhere Stufe des

Bauerntums) für die heimatliterarische Bewegung cfr. Rossbacher 1975: 43, 75, 114;
Hein 1976: 58.

15 Cfr. oben B.2.3.1. S. 371 f.
16 Zur Lokalisierung von Themen und Motiven auf dieser Ebene zwischen Akti¬

onsdiskurs und Ideen-Diskurs cfr. Segre 1985: 345, 346 f., 348 f., oben B.3. (hier
auch Frenzeis 'Motivschemata'). Zum wissenschaftsgeschichtlichen Hintergrund
der Auffassung von 'Motiven' als «modelli semiologici di ordine culturale»
(S. 99) Avalle 1990: 99-110.

17 «Spätestens seit 1900 entstehen zwei gegensätzliche literarische Strömungen: die

sog. Moderne (Sprach- und Formexperiment, progressive Spannung von Kunst
und Wissenschaft) und als Gegenbewegung die 'Heimatkunst', .» (Hein 1976:
112 f.).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 837

mung, wobei 'reaktionär' in der Regel jedoch lediglich im Sinne von
'zurückgeblieben', 'nicht auf der Höhe der Zeit befindlich', 'unmodern'
begriffen wird. Die bäuerliche Epik wird zur Literatur des sozialen
Ressentiments erklärt, zu einer Literatur, die sich als unfähig erwiesen
habe, mit der Entwicklung der 'modernen Industriegesellschaft' Schritt
zu halten» (Zimmermann 1975: 2). Als 'zurückgeblieben', 'verspätet'
oder 'rückwärtsgewandt' wurde und wird auch die romanische Literatur
immer wieder charakterisiert. Neben thematischen Gemeinsamkeiten
('Bauerntum') wird der fehlende Anschluss an die 'Höhe der Zeit' als
Indiz ihres heimatliterarischen Charakters gewertet18. Zur 'Verspätung'
die folgende Bemerkung von Iso Camartin, der eine 'Phasenverschiebung'

als generelles Kennzeichen von Minderheitenliteraturen betrachtet:

«Eine grundlegende Erfahrung von Minderheiten besteht darin,
immer etwas nachholen zu müssen, was bei anderen bereits da ist.
Natürlich erreichen irgendwann die grossen geistigen Erschütterungen
auch die Randgebiete, aber eben mit der Verzögerung, in der wohl alle
Erscheinungen sich ausbreiten, die nicht gerade den Charakter einer
Epidemie haben. So ist Literaturgeschichte sprachlicher Minderheiten in
der Regel 'phasenverschoben', wobei kurzzeitig aufeinanderfolgende
Tendenzen, in der dominanten Kultur noch klar geschieden, in der
Randkultur nur mehr als Agglomerat in Erscheinung treten» (1985:
172). Die Vorstellung eines 'Agglomerats' verschiedener Tendenzen ist
für die Periodisierung romanischer Literatur mit Sicherheit die
angemessenste. Allerdings kann man sich fragen, ob sie nicht auch für grosse
Literaturen die angemessene ist und die klare Scheidung aufeinanderfolgender

Tendenzen nicht vor allem ein Produkt des Ordnungszwanges
literarhistorischer Handbücher ist. Wie in heimatliterarischen
Streitschriften wird das 'Neue', auf die romanische Literatur von aussen
'Hereinbrechende' generalisierend als das 'Moderne' umschrieben, wobei

in dieser Charakterisierung zeitliche und qualitative, vor allem den

Sprachgebrauch und die Themen betreffende Aspekte fliessend inein-

18 Die Gleichsetzung von 'heimatliterarisch' und 'verspätet' belegt die folgende
Stellungnahme von F. Spescha: «Es scheint, dass in der romanischen Literatur die
Krusten langsam aufbrechen. Neuer Wind weht herbei. Die Autoren der
Heimatliteratur aus den 50er, 60er und 70er Jahren sind älter und stiller geworden,

einige sind gestorben. Die Frage bleibt aber, ob die nachrückenden Generationen

genügend Autoren hervorbringen, die fähig sind, die rätoromanische
Literatur aus dem 19. Jahrhundert herauszuführen» (1987: 101).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 838

ander übergehen19. Die Periodisierung in 'heimatliterarische' (oder noch

vager: 'traditionelle') ältere und 'moderne' neue Literatur orientiert sich

am historischen Wandel von einer bäuerlich-handwerklichen zu einer
mobileren, pluralistischen Gesellschaft. Mit diesem Wandel verbunden
ist der für die Literatur ebenfalls als grundlegend angesehene Wechsel

von einer teilweise monoglott romanischen zu einer durchgehend
zweisprachigen Gesellschaft. Die am häufigsten genannte Übergangszeit
zwischen Heimatliteratur und literarischer Moderne ist der Zweite
Weltkrieg, als Indizien gelten vor allem die Ausweitung der thematischen

Basis und das Wegfallen von Tabus20. In seiner neuesten Stellungnahme

zur Lage der romanischen Literatur hält Camartin fest, dass die
Moderne auch nach dem Krieg in Graubünden noch ein halbes
Jahrhundert brauchte, um zur 'epochalen Unausweichlichkeit' zu werden:
«Doch irgendwann bricht auch innerhalb der selbsterbauten Mauern die
Tradition ab - und die Moderne bricht ein. In Einzelgestalten wird dies

gleich nach dem Zweiten Weltkrieg erkennbar. Als epochale
Unausweichlichkeit ist es erst allmählich der gesamten schreibenden Generation

bewusst geworden. Zwar gibt es noch ältere Autoren, die an
der aussen gestützten Funktion ihres Schreibens festhalten und deshalb

19 Ein ausschliesslich qualitativer Modernitäts-Begriff wird oben A.3.2.1. S. 251 f.
und besonders A.3.3. zugrunde gelegt (zum Unterschied 'modern' / 'zeitgenössisch'

cfr. ibid. S. 311 ff.). Zur 'Modernität' literarischen Sprachgebrauchs cfr.
oben A.l.l. S. 15 f).

20 «Bald nach dem Zweiten Weltkrieg Hessen sich neue Töne hören. Die Lyrik
wurde persönlich gefärbt, während sie bisher Volk, Stände, Religion, Vaterland
und Jahreszeiten besang Die Prosa zog allmählich neue Register. Schon

Gian Fontana hatte zwischen den Kriegen in seinen Novellen das Soziale und
Humane betont. Hier setzte eine neue Generation ein, die sich für politische,
soziale, allgemeinmenschliche und künstlerische Probleme interessierte...
Weg mit den Tabus und heiligen Kühen! So entstand eine pluralistische Gesellschaft,

die sich immer mehr von den moralischen Führungsansprüchen der Kirche
löste» (Deplazes 1991: 486). Als Tabus brechende Texte bespricht Deplazes im
Kapitel 'Der literarische Umbruch in der pluralistischen Gesellschaft' (1991: 484-
536) unter anderem C. Bierts La runa (Stichwort: Sexualität) (cfr. 1991: 500), V.
Hendrys Da murenta notg: «Die Geburt eines Tieres darzustellen, gesehen mit
den Augen eines 7-8jährigen Knaben, das war etwas Unerhörtes. Alles, was mit
Zeugung und Geburt zu tun hatte, war bisher in der romanischen Literatur tabu»

(1991: 502), Th. Candinas' Historias da Glon Barlac (1991: 516 f. und 536:
«Theo Candinas sucht stets nach neuen Tabus, die noch zu brechen wären, und
hat Freude an der Konfrontation») und U. G. G. Derungs, II testament (1991:
526).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 839

unbeirrt die konventionellen Formen literarischer Gestaltung fortsetzen.
Sie beschreiben bündnerromanische Umwelt immer noch so, als gelte es,
diese auf Dauer für das Schulbuch einzurichten» (1991: 17)21. Was die
qualitativen Aspekte des 'Modernen' betrifft, kann grundsätzlich
festgehalten werden, dass thematische Indizien im banalen Sinne der
Aktualität der vom Text aufgegriffenen Inhalte oder gar Gegenstände für
sich ein untaugliches Mittel zur Charakterisierung von Texten sind. Ferner

sind allgemeinere, literatur- und ideengeschichtlich orientierte
Charakteristika des Modernen - Negation von Tradition als solcher, Zerfall
grosser Zusammenhänge, Fragmentierung des Diskurses, Interferenz
verschiedenster Diskurstraditionen, Verlust des Sprachvertrauens bei
gleichzeitiger Autonomisierung des Sprachlich-Ästhetischen, 'Ästhetik
des Hässlichen' - mit äusserster Vorsicht auf die romanische Literatur
zu übertragen, wo sie nur in sehr wenigen Texten eine Entsprechung
finden22. Gegen die Verwechslung der Modernität eines Textes mit der

21 Cfr. Camartin 1981, wo die Bedeutung der neuen allgemeinen Zweisprachigkeit
für die Entwicklung der Literatur besonders hervorgehoben wird: «Für die
literarische Tradition bedeutet dieser Wandel eine tiefgehende Krise. Denn bis auf
einen winzigen Rest war das literarische rätoromanische Schrifttum Beschreibung,

Versinnlichung, Verbildlichung, Verherrlichung und (dies allerdings viel
seltener) Kritik eben dieser bäuerlichen kleinbürgerlichen Welt. Die
gegenwärtige literarische Szene bei den Rätoromanen lässt darauf schliessen, dass die
Autoren der älteren Generation mühsam versuchen, so viel wie möglich von der
alten Welt noch in ihre Texte einzubringen, während die jüngeren noch in
Erprobungsspielen mit einer den neuen Realitäten angepassten literarischen Sprache
befangen sind» (148).

22 Zur 'Modernität' der Lyrik cfr. oben A.3. und besonders A.3.3. Zum allgemeinen
Modernitäts-Begriff cfr. Adorno: «Er ist privativ, von Anbeginn an mehr Negation

dessen, was nun nicht mehr sein soll, als positive Parole. Er negiert aber

nicht, wie von je die Stile, vorhergehende Kunstübungen, sondern Tradition als
solche .» (1973: 38). Als 'Signum der Moderne' wird die 'Dissonanz' (ibid. 29)
bezeichnet, das 'Dissonante' als 'eine Art Invariante der Moderne' (29 f.) auf-
gefasst. «Die Male der Zerrüttung sind das Echtheitssiegel der Moderne; das,
wodurch sie die Geschlossenheit des Immergleichen verzweifelt negiert; Explosion

ist eine ihrer Invarianten» (ibid: 41). Zum bereits in Hofmannsthals
Chandos-Brief thematisierten Verlust des Zusammenhangs cfr. Gauger 1990: 174.:
«Es zerfiel mir alles in Teile, die Teile wieder in Teile, und nichts liess sich mehr

von einem Begriff umspannen» (ibid. 175). Zu Sprachentzug, Traditionsschwund,
'Sakralisierung des Künstlerischen' ibid. 176 f. Cfr. auch Guglielmi: «La modernité

è antipoetica. Fin dal secolo diciottesimo essa vuole le 'cose', l'immediatezza
delle cose, la verità delle cose, e vede le forme - le forme della retorica - come
mistificazione ed errore. La modernità è prosastica. Mentre scopre la



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 840

Neuartigkeit seiner Gegenstände wendet sich Cla Biert: «I nun es

d'incleger perche ch'ün scriptur rumantsch chi descriva üna fabrica vess

dad esser plü modern co ün chi descriva ün taglialaina. (Cun o sainza

resgia a motor nun importa, uman es uman.) L'uman modern es hoz eir
a Salouf ed a Curaglia ed a Vnà» (1970: 6)23. Die Entschlossenheit des

ersten Satzes erinnert an diesbezüglich radikale Stellungnahmen wie
diejenige von Ludwig Hohl: «Eben das Gegenteil ist wahr von dem, was
die meisten sich vorstellen: alle Schwierigkeiten liegen im 'Artistischen',
nicht in Sachen des Stoffs oder des Ganzen, sondern in Sache der Form
und des Einzelnsten» (1980: 130); und deutlicher: «Die sich bemühen,
Neues zu schreiben, sind keine Schriftsteller» (ibid. 131). Im weiteren
beruft sich Biert relativierend auf das 'allgemein Menschliche' (ein
Topos der klassischen Poetik) und auf die Allgegenwart der Moderne,
womit er die Gültigkeit seines ersten Argumentes wieder aufhebt. Die
romanische Literatur hat inzwischen zu den berühmten 'neuen Themen'
gefunden, obwohl das noch nicht alle ihrer Leserinnen und Leser
wahrhaben wollen. Weder dies noch die Tatsache, dass nicht alle Autorinnen
und Autoren Reaktionäre oder Konservative sind24, genügt, um zu
behaupten, die romanische Literatur sei zur 'modernen' geworden.

In ihren allgemeinen Aspekten lassen sich 'Heimatliteratur' und
'Modernität' als kontrastierende Begriffe einander gegenüberstellen. Es

cosiddetta autonomia dell'estetico, nello stesso tempo lo abbassa nei confronti
dei saperi scientifici e filosofici» (1991: 5).

23 «Es ist nicht einzusehen, warum ein romanischer Schriftsteller, der eine Fabrik
beschreibt, moderner sein sollte, als einer, der einen Holzfäller beschreibt. (Mit
oder ohne Motorsäge bleibt sich gleich, Mensch ist Mensch.) Der moderne
Mensch findet sich heute auch in Salouf, in Curaglia und in Vnà.»

24 Zu den 'neuen Themen' cfr. oben C.2.3.1. S. 662. Eine Befragung von Disentiser
Mittelschülerinnen und Mittelschülern ergibt: «Dus tiarzs dils interrogai ein dil
meini che la litteratura romontscha descrivi adina ils medems temas ed eviteschi

l'occupaziun cun problems actuals» (Sialm 1990: 246). «Scrivi pli modern, Leo
Tuor ei in bien exempel» (Sialm 1990: 239). Zu Silvio Camenisch: « - el scriva

pli modern - el ei buc schi conservativs - el descriva problems da nies temps»
(S. 241). Im 'Fögl Ladin' findet Ursula Schneeberger, es werde von den behandelten

Themen abhängen, ob die ladinische Literatur Weltruhm erlange oder nicht:
«Scha la litteratura ladina ragiundscharegia ün bei di renomina mundiela depen-
da na be da la lingua, dimpersè püchöntsch dais temas tschernieus. Uschè lönch
ch'ella guarda be inavous, trattand la vita da noss babuns impè da tscherner
temas da nos temp, da scriver davart problems chi muaintan a nus umauns
dal 20/21evel secul, uschè lönch resta'la üna litteratura provinziela» (FL, mardi
29.1.1991:5).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 841

steht die kommunikative Gemütlichkeit der Heimatliteratur (Erfüllung
der Lesererwartung, Reproduktion fester Schemen, harmonisierende
Ausblendung von Widersprüchen, 'Mythos') der Zerstörung der
'kommunikativen Wohnlichkeit' (H. Friedrich cfr. Gauger 1990: 202), der

Widersprüchlichkeit, dem Widerstand des modernen Textes gegen seine
Konsumierbarkeit gegenüber.

In vielen der zitierten Stellen meint 'modern' vor allem, wenn
nicht ausschliesslich, 'innovativ'. Zur Unterscheidung möglicher Ebenen
literarischer Innovation sei nochmals an Gaugers literarische Diskurstraditionen

(oben A.l.l.) und Segres 'semiotisch strukturierte inhaltliche
Schemen' (cfr. oben) erinnert. Die eine wie die andere Ebene kann zum
Ausgangspunkt literarischer Innovation werden, und es ist verlockend,
die zwingende Wechselwirkung zwischen diesen Ebenen (das gegenseitige

Sich-Erzwingen von neuer 'Form' und neuem 'Inhalt') zum Indiz
einer wirklichen Innovation zu machen. Die Brauchbarkeit dieses Indizes

hängt an der Definition von 'Form' und 'Inhalt'. Wenn mit 'Form'
literarischer Sprachgebrauch im Sinne von Gaugers 'Diskurstraditionen'
gemeint ist, ist mit diesem Indiz nichts anzufangen: es gibt auch unter
den 'Modernen' grosse Erneuerer der literarischen Tradition, die sprachlich

konservativ sind25. Daraus ergibt sich die Frage, ob dies auch umgekehrt

gilt, ob deutliche sprachliche Innovationen mit der stereotypen
Wiederholung traditioneller 'Inhalte' kompatibel sind oder ob es Bereiche

gibt, in denen sich 'Formen' und 'Inhalte' wie im einzelnen sprachlichen

Zeichen wechselseitig determinieren.
Im folgenden Abschnitt sollen bauernepische Thematik und

heimatliterarische 'Mythologie' an einigen Texten dokumentiert und etwas

genauer beschrieben werden.

25 Gauger unterscheidet «Dichtungen, die zwar modern sind, aber gerade nicht im
Sprachlichen. Die Sprache etwa eines so evident modernen Autors wie Kafka ist
nicht spezifisch modern: eine klassisch genaue, reinliche Sprache, die sich

auszeichnet, neben anderem, durch die literarische Anverwandlung des

Verwaltungsdeutsch. Und gewiss liegt die Faszination Kafkas nicht zuletzt in der Spannung

zwischen dieser Sprache und den Inhalten, die sie - wiederum bieder
formuliert - zum Ausdruck bringt» (1990: 180). (Als weitere Fälle dieser Kategorie
werden Proust, Th. Mann, Musil und Svevo genannt.) Demgegenüber gibt es «die
auch und gerade im Sprachlichen in ihrer Sprachverwendung modernen Autoren:
Rimbaud, Mallarmé, Joyce, Eliot, Lorca, Benn, Rilke und so fort. Also, noch
einmal: unmoderne und moderne Autoren und unter den letzteren solche, die

modern, spezifisch modern sind, auch und besonders in ihrer Sprache» (181).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 842

4.2. Textbeispiele. Heimatliterarische und
bauernepische Themen und Motive

Beispiel 1: P. Maurus Carnot, Bündnerblut (1902)

Zum Text:
Der deutscher Originaltext erscheint 1902 (19042), eine surselvi-

sche Übersetzung von Flurin Camathias 1901 (19452), eine ladinische

von G. Krum (Tista Murk) 1935. Die historische Novelle erzählt die
Geschichte von Silvester Wolf, der sich im Jahre 1524 als 'Kommissär'
der Drei Bünde im Schloss Chiavenna von Riccio, einem Abenteurer im
Sold Gian Giacomo Medicis ('il Medeghin'), überlisten und gefangennehmen

lässt. Als vermeintlicher Verräter wird er vor ein Bündner
Femegericht geschleppt, zu Unrecht verurteilt und sofort hingerichtet.
(Cfr. Bezzola 1979: 428 f.) Die Handlung wird immer wieder durch den

Hinweis auf das 'Blut' der Handelnden motiviert.

Bezzola lässt die von ihm unter Vorbehalten gezogene Grenze
zwischen 'Literatur' und 'Volksliteratur' (cfr. oben C.4.1.) mitten durch
diesen Text verlaufen: «La figüra da Wolf. ais bain deda, medem-

mamaing quella dal vegl guardian chi vezza pü dalöntsch cu el, dürant
cha las scenas da Riccio e sieus bandits haun il tipic caracter da la

'Volkserzählung' romantica .» (1979: 429)26. Selbstverständlich führt
diese Kennzeichnung einzelner, ästhetisch misslungener Aspekte als

'volksliterarisch' nicht weiter.
Im folgenden einige Bemerkungen zur Funktion des Blut-Motivs in

diesem Text.
Der thematische Titel Bündnerblut braucht eine geographische

Bezeichnung zur Determinierung von Eigenschaften einer biologischen
Substanz. In diesem Bereichwechsel, vor allem aber im Zusammenspiel
zwischen Titel und Text übernimmt 'Blut' metonymische (Blut/
Mensch) und metaphorische (Blut / Eigenart) Funktionen27. Die Meta-

26 «.. die Figur von Wolf... ist gut wiedergegeben, ebenso diejenige des alten

Wächters, der weiter blickt als er, während die Szenen mit Riccio den typischen
Charakter der romantischen 'Volkserzählung' haben .»

27 Zur Verbindung zwischen Metonymie und Metapher in literarischen Texten cfr.
Genette 1972: 41-63; De Man 1988: 31-51, 91-117.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 843

phorisierung macht die Bevölkerung einer Gegend zur Spezies, zum
'Volk'.

Die Spezifizität des 'Bündnerischen' wird denn auch von allem
Anfang an geradezu obsessiv hervorgehoben: «Graue Nebel hingen an
den Bündner Bergen, an den Bündner Tannen Fetzen harten Schnees.
Ich sass in einer heimeligen Bündnerstube .» (S. 3). Parallel mit der
konzentrischen Verengung des Raumes wechselt das determinierende
'Bündner' vom Geographischen (Berge) zum Organischen (Bäume), zum
Kulturellen (Stube). Vom Aussenraum zum Innenraum, zu den
Menschen und ihren Texten (ein Freund liest dem andern alte Volkslieder
vor): das spezifische Merkmal bleibt immer dasselbe. «'Das ist echtes

Bündnerblut', rief der begeisterte Freund, schob die Blätter und Blättchen

beiseite und goss aufs neue Wein in unsere Kelchgläser. Wir Hessen

in der braungetäfelten Stube die mit hellrotem Veltliner gefüllten Gläser
erklingen. 'Es lebe der Bündnergeist in diesen Blättern!' sagte mein
Freund. 'Und auch das Bündnerblut in deinen Adern!' antwortete ich,
das Glas auf den Tisch stellend» (S. 3). Die in der Metapher 'Bündnerblut'

für: 'alte romanische Volkslieder'28 postulierte Ähnlichkeit
zwischen 'Blut' und 'Volksdichtung' gehört ebenso wie die Synonymie 'alt'
(Volkslieder) - 'echt' (Blut) zum festen Bestand heimatliterarischer
Topik. Dazu gehört auch die metaphorische Umschreibung der (ebenfalls

'Bündnerblut' betitelten Erzählung) des Freundes als «...
Blumen die auf den Fluren gewachsen waren, welche er als Knabe und
Mann so innig liebte» (S. 4). Zwischen den konkurrierenden Metaphern
'Blut' und 'Geist', die beide die 'Volkslieder' charakterisieren, steht der
Wein; beiden Bereichen metonymisch wie metaphorisch (und sakral)
verbunden. Die romanische Übersetzung von Camathias, welche die
heimatliterarische Metaphorik der deutschen Fassung insgesamt eher noch
verstärkt, macht auch hier alles klar: der 'Bündnergeist' (der Lieder)
wird durch 'saung grischun' ('Bündnerblut') ersetzt, was die Austauschbarkeit

der Metaphern bestätigt; ferner wird die Metapher 'Bündnerblut'

explizit für den Wein in den Kelchen gebraucht: «'Viva il saung
grischun en quellas canzuns ed en quels boccals!' ha miu amitg ex-
clamau. 'Ed era en tias aveinas, ti pur grischun!' hai jeu rispundiu .»

28 Zum bündnerromanischen Volkslied und seiner 'Echtheit' cfr. Collenberg 1986.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 844

(S. 92 f.)29. Ganz im Sinne heimatliterarischer Mythologie ist auch die

Ersetzung des im deutschen Text als 'Schwärmer' und strengen
Literaturexperten charakterisierten Freundes durch einen Bauern in der
romanischen Übersetzung. Die Blut-Wein-Metaphorik gründet nicht nur
in der natürlichen Ähnlichkeit zwischen den beiden Stoffen, sie gründet
auch in einer 'kulturellen Einheit', in der Transsubstantiation, der es -
wie der Begriff besagt - nicht um die Verwandlung von Bedeutungen,
sondern um diejenige von Substanzen geht30. Eine substantielle Beziehung

zwischen Wein und Blut entdeckt Roland Barthes im Mythos:
«Sous sa forme rouge, il (le sang C. R.) a pour très vieille hypostase, le

sang, le liquide dense et vital. C'est qu'en fait, peu importe sa forme
humorale: il est avant tout une substance de conversion ...» (1957: 74).
Die Materialisierung der Metaphern führt zu einem geschlossenen Kreis
'Blut - Boden - Wein - Text (Volksdichtung)', die alle auch materiell
'ineinanderfliessen'. So vergiessen die Bündner Kolonisatoren im
Untertanenland Veltlin ihr Blut, wie der weitsichtige Silvester Wolf (S. 13)
befürchtet. Die Herrschaft ist in der Natur verankert, die beiden Böden
sind komplementär: die Bündner brauchen «... das üppige Land mit
seinen Weinbergen als notwendige Ergänzung ihres rauhen Landes»
(S. 5). Der hier wachsende Wein wird in den Gläsern wiederum zum
'Bündnerblut', das zusammen mit entsprechendem 'Geist' in den
Volksliedern zu finden ist und dem Text seinen Titel gibt31.

Die Naturalisierung von Gesellschaft und Geschichte32 und die

Rückbindung von Metaphern an Substanzen sind herausragende Merkmale

dieses Textes, der auch im engeren Sinne des Begriffes (Heimat-

29 «'Es lebe das Bündnerblut in diesen Liedern und in diesen Gläsern!' hat mein
Freund ausgerufen. 'Und auch in deinen Adern, du Bündner Bauer', habe ich
geantwortet. »

30 Zur Frage, ob Metaphern Ähnlichkeiten zwischen Sachen oder Proportionen zwi¬
schen 'kulturellen Einheiten' sichtbar machen cfr. Eco 1984: 164. Zur Metapher
als 'Interaktion' (und nicht: 'Substitution') von Lexemen cfr. Black 1962.

31 Zum 'Gegenseitigkeitsverhältnis zwischen Landschaft und Volk, zwischen Blut
und Boden' in der völkischen Ideologie des Nationalsozialismus cfr. Kautz 1977:
326-331 (329). Zum 'organologisch verstandenen Volk' und der entsprechenden
vegetativen Metaphorik cfr. Schmidt 1985 (II): 214.

32 Symptomatisch ist die Beschreibung des Lynch-Prozesses, der Silvester Wolf das

Leben kostet, als Naturkatastrophe: «Das waren die Wogen des aufgeregten
Bündnerblutes» (S. 50). Die mythisch determinierte Verbindung Blut - Heimat
erlaubt dem zu Unrecht Verurteilten keine Zweifel: «Ich hebe meine Heimat auch
jetzt noch - ich habe Bündnerblut!» (S. 51)



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 845

kunstbewegung der Jahrhundertwende) als ein Stück Heimatliteratur
gelten kann.

Die besonderen biographischen und ideologischen Voraussetzungen

des Autors P.M. Carnot (cfr. oben C.4.1.) mögen erklären helfen,
warum Bündnerblut - Saung grischun so eindeutig in die Tradition
österreichischer Heimatkunst gehört. Diese Besonderheiten verringern
allerdings die Repräsentativität dieses Textes für die bündnerromanische
erzählende Prosa der ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts.

Das nächste Beispiel ist in mancherlei Hinsicht repräsentativer. Es

ist eine 'Bauernerzählung', die eines der häufigsten bauernepischen
Themen aufgreift: den Verfall des Bauernhofes wegen Auswanderung
und Proletarisierung der Erben33.

Beispiel 2: G. M. Nay, II barun de Muntatscb (1905)

Zum Inhalt:
'Barun de Muntatsch' ist der Übername eines durch harte Arbeit

und viel Geschick reich gewordenen Bauern. Seine Kinder jedoch ziehen
'dem idealen und freien Bauernleben den Verdienst in den Hotels vor',
und so wandern zuerst die von ihren proletarischen Freundinnen
'verführten' Töchter nach Nizza aus, um als Serviertöchter zu arbeiten. Als
es auch den Sohn in die Fremde lockt, gibt der enttäuschte Bauer auf
und zieht ins Dorf. Erst nach seinem Tod taucht der Sohn wieder auf:
als Abenteurer und Trinker hat er in Amerika sein ganzes Erbe durchgebracht.

Das einst florierende Gut 'ei tut en decadenza', 'ist völlig verfallen'.

Die den Bauern metaphorisch verliehenen Adelsprädikate ersetzen
messbare ökonomische durch unermessliche ideologische Werte. In seiner

märchenhaften Entrücktheit ist besonders der 'König' geeignet, die
entsprechenden Unstimmigkeiten der Metapher zu vertuschen34. Der

33 Zur schwierigen Vererbung als Motiv der Bauernliteratur cfr. Hein 1976: 39

('Motivkatalog' oben C.4.1. S. 836) und Zimmermann 1975: 67 ff., 79-83. Cfr.
Tina Truog-Saluz, Babsegner testard; J. Semadeni, Hü Brün (1945), C. Biert, La
müdada (1962).

34 Zum Bauern als 'König' cfr. G. N. Spegnas En rètg (1951: 60, oben A.3.I.2.).
Die auf einer 'Arm-Aber-Frei'-Ideologie basierende Metapher findet sich auch in



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 846

Bauer Rest dagegen, der sich den Übernamen 'Baron' als Ehrentitel zu
eigen gemacht hat, will seinen besonderen Status durchaus auf seinen
selbsterworbenen Reichtum zurückgeführt haben35. Am Anfang des

Textes erzählt er dem armen Schlucker Nazi (Ignaz), der sich bei ihm
Geld ausleihen will, die Saga seines Reichtums, wobei der Zusammenhang

zwischen Ökonomie und gesellschaftlicher Stellung schon dadurch
deutlich wird, dass sich der 'Baron' vom armen Schuldner siezen lässt,
während er ihn durchwegs duzt. Sein Glück - der romanische Text
spielt mit der Homonymie 'fortuna': 'Glück' und 'Vermögen' - will Rest
selber gemacht haben: «... mia fortuna hai jeu fatg mez cun mia bra-
tscha, cun mia sauna raschun, cun mia intelligenza e diligenza» (1905:
66). Entsprechend will er die Bedeutung seines 'Titels' vor allem
ökonomisch verstanden wissen: «Quei tetel muntava ton suenter l'idea dil
Rest, ch'el seigi in pur, il quai hagi de sefutrar de negin, in pur bein-

stont, senza deivets, in um liber, che lavuri il siu e magli il siu» (1905:
68)36. Während Adelstitel problemlos vererbbar sind, scheitert der
'Bauernbaron' an der Vererbung seines Status. Von den Gründen dieses

Scheiterns berichtet der hier diskutierte Textabschnitt (1905: 69-73).
Der Gegensatz 'alt' vs. 'neu', der sich über eine Reihe paralleler

Antithesen mit dem Gegensatz 'Sein' vs. 'Schein' verbindet, verleiht dem
Text das einfache Profil bauernepischer Topik. Dem Bereich des 'Seins'

entspricht das denotative, demjenigen des 'Scheins' das konnotierte
Zeichen. Die Nähe der Konnotation zur Welt des Scheins besteht darin,
dass sie sich unabhängig von denotativer Bedeutung, im Extremfall auch

G. M. Nays Mat de cuolm (1926): «II pur ei in pign retg .» («Der Bauer ist ein
kleiner König» [S. 7]); «la libertad ed independentadad vala pli bia ch'ina ruaglia
vaglias» («. die Freiheit und Unabhängigkeit ist mehr Wert als ein Stapel
Wertpapiere» [ibid.]). Hier wird auch aus G. A. Huonders II pur suveran (cfr. dazu

Deplazes 1991: 252-263, 272 f.) zitiert: «Jeu sun cheu mez il retg» («Hier bin ich
selber König» [V. 8]).

35 G. M. Nay kann als der erste bündnerromanische Autor gelten, der auch die
ökonomischen Nöte der Bauern literarisch thematisiert und damit die Entwicklung
der Bauernfigur in Richtung 'Realismus' (cfr. dazu Deplazes 1991: 249-343, zu
G. M. Nay und seinem Werk ibid. 263-273) eingeleitet hat. Bezzola spricht von
Nays 'saun realissem' (1979: 414) und von einer 'prosa antilitterara' (415).

3fi «.. mein Glück habe ich selber mit meinen Armen gemacht, mit meiner Intelligenz

und meinem Fleiss» (1905: 66). «Dieser Titel bedeutet nach Rests Ansicht
so viel, wie dass er ein Bauer sei, der sich um niemanden zu bekümmern brauche,
ein wohlhabender Bauer ohne Schulden, ein freier Mann, der Eigenes bearbeitet
und Eigenes isst» (1905: 68).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 847

ohne diese, ergeben kann37. Im Gespräch mit Rests Töchtern zeichnen
sich die 'Fremden' durch ihre 'geschliffene Zunge' aus, während die
Bauerntöchter durch Unbeholfenheit auffallen und kaum die Worte
finden, ihr Staunen zum Ausdruck zu bringen. Die Reden der Mädchen
sind 'spir curtesia' ('lauter Höflichkeit' [S. 72]); durch das verbreitete
Vorurteil, wonach Höflichkeit etwas verbirgt, erhalten sie die negative
Konnotation von inhaltslosem, trügerischem Schein. Was der Bauer den

proletarischen Mädchen vorwirft, ist die Oberflächlichkeit ihrer
Welterfahrung: «Ellas havevan viu empau il mund e savevan discuorer sur quei
e tschei aschi bein, che nossas puras eran tut surpridas de lur sabien-
tscha» (S. 72)38. Die Mädchen haben sich von der Fremde nur
anhauchen lassen; ihrer Pseudo-Emigration entspricht die stark konnotierte,

lächerliche 'Mischsprache', in die sie manchmal verfallen: «Mais oui
madame, parce que à Nice ins fa veschlas en in caz furau» (S. 74). Die
'Mischsprache' ist so lächerlich wie die Aussage, in der sich das Fremde

als einfache Maskierung einheimischer Banalitäten präsentiert39. Die
oberflächlichen Französischkenntnisse der Mädchen werden zwar nur
kurz, aber auf signifikante Art angesprochen. Die Mädchen arbeiteten,
«enagada ch'ei savevan far empau oui oui. .» («wenn sie erst einmal
ein paar oui oui herausbrachten» [S. 71]) als Serviertöchter. Die
minimalen Sprachkenntnisse, die zu ihrer Arbeit nötig sind, disqualifizieren
diese gegenüber dem Hecheln, Walken, Spinnen und Weben der
daheimgebliebenen Frauen und geben den Mädchen nur die Möglichkeit
zum Ja-Sagen, zur völligen Unterordnung. Das Ja in der Fremdsprache
ist ein Ja zum Fremden und zur Entfremdung, letztlich zur Verhurung,
die die Arbeit der Mädchen zwangsläufig nach sich ziehen soll (cfr.
S. 71). Die Freiheit, nein zu sagen, hat dagegen der Bauer, der im

37 Cfr. von Hjelmslev aufgeführte Konnotatoren wie 'Physiognomie' oder 'Stim¬

mung'. Zur Nicht-Isomorphie von Denotation und Konnotation cfr. Johansen
1949: 298, Gary-Prieur 1971: 106. Greimas spricht von konnotativen Systemen
als 'sistemi deformanti' (1974: 102).

38 «Sie waren etwas in der Welt herumgekommen und konnten über dieses und
jenes so gut reden, dass unsere Bäuerinnen von ihrer Weisheit ganz überrascht

waren.»
39 Zum komischen Motiv des 'als fremd maskierten Einheimischen' cfr. G. Boccaccio

Decameron (VI, 10). Hinter der Verachtung des Bauern für die Emigrantinnen

steckt die Idee der im wesentlichen überall identischen Welt, wie sie im
romanischen Sprichwort: «Id es dapertuot mond» («Es ist überall Welt», sprich:
«überall gleich» zum Ausdruck kommt.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 848

Gegensatz zu den Serviertöchtern «... hagi de sefutrar de negin»
(«. sich um niemanden zu kümmern braucht» [S. 68]). Die weiteren
Antithesen sind offensichtlich:

Bauerntum
Einfachheit
Reichtum
Heimat
'guter Name'
Werktage
Unbeholfenheit
altmodisch
'natürliche' Jahresarbeit
ehrbare Mühsal
'Kern'
'Wolle'
Werte, Tugenden
'Gold'
'Milchkühe'
romanisch
SEIN

Proletariat
Luxus
Armut
Fremde
'Flittchen'
Sonntag
Geschliffenheit
modisch
entfremdete Saisonarbeit
schändliche Musse
'Schale'
'Parade'
Manieren, Gesten
'Katzengold'
'Heerkühe'
Mischsprachen
SCHEIN

Ähnliche Oppositionsschemen finden sich in vielen romanischen
Texten40. Ideologiekritisch interessant sind vor allem die scheinbar
paradoxen Gleichsetzungen Luxus - Armut (auf der negativen Seite) gegenüber

Einfachheit - Reichtum (auf der positiven), die auf einer ganz
bestimmten ideologischen Voraussetzung basieren. Danach ist die Armut
eine Folge der Verschwendung und deren gerechte Strafe; der Verzicht
dagegen ist die Grundlage und Zierde des Reichtums. Manche Gegensätze,

wie derjenige zwischen 'Schale' und 'Kern', lassen sich auch auf
spezifische Aspekte sprachlicher Kommunikation beziehen. So kann der
'Kern' als Metapher der denotativen Bedeutung oder der Referenz in-

40 Cfr. unten R. Luzzi (Beispiel 4). Die Oppositionen: Stadt vs. Land; Fremde vs.

Heimat, feindlich vs. bergend; krank vs. gesund; Künstlichkeit vs. Natürlichkeit;
Unfreiheit vs. Freiheit, neue Zeit vs. alte Zeit; Enge vs. Weite finden sich auch in
Halters Caumsura (oben: A.2.I.2.).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 849

terpretiert werden, die 'Schale' als Konnotation, die zu andern Kodes
wie Mode oder Gestik41 in enger Beziehung steht.

Über diesen Gegensatzpaaren steht die Ebene auktorialer Wertungen,

die Ebene der zusammenfassenden oder zitierenden Wiedergabe der
Reden der Personen, die Ebene der Ironie42. Die Träger nicht mit Ironie
belegter Werte sind die Männer: der reiche Bauer Rest und, über dem
Erzähler, der Autor. Die Frauen sind entweder selbst 'Heerkühe', oder
sie lassen sich von solchen beeindrucken. Die Zitierhaltung des Erzählers

ist geprägt von seiner feindseligen Haltung gegenüber der Scheinwelt

der Frauen: wenn eine fiktive Person diese entlarvt und beschimpft,
wird sie solidarisch zitiert, ansonsten mit feindseliger Ironie. «Tscha-
haias cun bialas fatschas, e buca verclusas encunter enqual struclada e

carsinada, fetschien pli cun ried raps Aschi vegneva ei risdau»43:

dort, wo der Erzähler seine 'Wahrheiten' nicht selber verbürgt, verlässt
er sich auf die Autorität des Klatsches, der Diskursform der Vorurteile
und der landläufigen Moral.

Charakter und Verhalten der Personen sind nicht - wie bei Carnot

- unmittelbarer Ausdruck der Herkunft, des 'Blutes', sondern stehen in
einem Verhältnis gegenseitiger Determination zur Arbeit und zur
Ökonomie, die auch die gesellschaftliche Position der Figuren bestimmt. In
dieser Hinsicht steht Nays Barun de Muntatsch in einer realistischen
Tradition44. Der heimatliterarische Charakter dieses Textes ergibt sich
aus der Stereotypie der Gegensätze Eigenes vs. Fremdes, Bauer vs.
Proletarier und der entsprechenden, nirgends differenzierten oder
hinterfragten Wertungen. Der Konservativismus dieses Textes liegt auch darin,

dass Auswanderung und soziale Deklassierung der Bauernkinder

«... in der Art vieler Dorfgeschichten auf moralisches Fehlverhalten

41 Zur Gestik cfr. Greimas, der sie der 'Semiotik der natürlichen Welt' zurechnet

(1974: 49 ff.). Zur häufigen Herabsetzung der Mode in der romanischen Literatur

cfr. z. B. Gion Cadielis II capi und II spuentegl (in: L. Deplazes [Hrsg.] 1983:

400-403).
42 Zur Beziehung zwischen Ironie und Zitat cfr. Sperber-Wilson 1978: 478-494.

Zur Abspaltung des 'énonciateur' vom 'locuteur' in der ironischen Rede cfr.
Ducrot 1980: 44 ff., Garavelli 1985: 56 ff.

43 «Gutaussehende, vor einem Tätscheln und einer Liebkosung nicht zimperlich zu¬
rückschreckende Flittchen kämen schneller zu Gelde So wurde gemunkelt»
(S. 71).

44 Zur Dorfgeschichte als 'ländliche Verengung' des poetischen Realismus cfr. J.

Hein 1976: 112.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 850

oder negative psychologische Konstanten - also auf den traditionellen
Fehlerkatalog (Leichtsinn, Trunk, Spiel, Herrschsucht usw.) -»
(Zimmermann 1975: 67 f.) zurückgeführt werden.

Um Erbfolge und Kontinuität der Bauernfamilie geht es auch im
folgenden Beispiel aus Cla Bierts La müdada (1962). Neu ist hier die

psychologisch differenzierte Darstellung des Kontinuitäts-Dilemmas aus
der Sicht des betroffenen Helden Tumasch Tach, der immer wieder von
Fernweh und Emigrationslust gepackt, sein 'Erbe' auch als Einengung,
als Beschränkung seiner Möglichkeiten empfindet45. Die Frage der
Kontinuität der Bauernfamilie tritt damit gegenüber der existentiellen
Problematik des einzelnen zurück.

Beispiel 3: Cla Biert, La müdada (1962)46

Schwer zu entrümpelnde Vergangenheit
Von den verschiedenen Bedeutungen des Titelwortes 'müdada':

«Wende Verwandlung Wandel. Auswechseln und Austauschen

Umzug von Menschen und Tieren in eine neue Bleibe» (Ca-
martin 1970: 32) wird im 12. Kapitel 'La müdada' (S. 273-287) die
letzte selektioniert47: Tumasch bereitet den Umzug der Familie Tach ins
Haus der Duonnanda Mariatöna vor. Die Wiederholung des Werktitels
als Kapitelüberschrift bedeutet eine 'teleskopische Verkleinerung', eine
mise-en-abîme der Metonymie zwischen Titel und Text. Diese formale
Beziehung ist deshalb von Interesse, weil sie auf der semantisch-thematischen

Ebene in dem mit einem 'Museum' verglichenen Estrich eine

signifikante Entsprechung findet. Der Blick auf die alte alpine Bauerngesellschaft,

deren Krise und Wandel zu einer modernen pluralistischen
Gesellschaft ein zentrales Thema der Müdada ist48, wird in diesem Kapi-

45 Als eigentlichen Fluch empfindet eine Bauernfigur ihre 'Erdgebundenheit' in: Cla

Biert, Amuras nairas (1956: 47-53).
46 Genauer untersucht wurden die Seiten 1962: 278-280. (Die zweite Seitenangabe

bezieht sich auf die deutsche Übersetzung: 1984: 285-287.
47 Zu den Funktionen des Titels cfr. Genette 1987: 54-97, oben C.2.2. S. 631 ff., zu

'La müdada' als 'thematischer Titel' ibid. S. 632 f. Die aufgezählten Bedeutungen
zeigen die Verbindung metaphorischer und metonymischer Funktionen des Titels
(cfr. Genette 1987: 80).

48 Cfr. oben C.3.2.2. Cfr. auch A. Peer, Darstellung seiner Gespräche mit Cla Biert:
«Nos pascul predilet: il scriver, il rumantsch, l'Engiadina, il temp nouv e'l vegl»



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 851

tel 'eingeengt': vom gesellschaftlichen Raum des Dorfes, zum privaten
des Hauses, zum Estrich, der so niedrig ist, dass Tumasch den Kopf
anschlägt (cfr. S. 274-279). Hier findet sich die Vergangenheit der im
Wandel befindlichen Bauerngesellschaft, metonymisch vertreten durch
die weggelegten, unnütz gewordenen Werkzeuge und Haushaltgeräte.
Der Estrich, ein Chronotop im Sinne Bachtins49, beherbergt nicht einen
beliebigen Teil der vergangenen Welt, sondern - so suggeriert es der

Vergleich mit einem Museum - einen repräsentativen: «Quai nu piglia
fin; mamma vaiva radschun. Id es sco aint il museum.» («Die Mutter
hatte doch recht, das will ja kein Ende nehmen. Wie in einem Museum»
[S. 276/283].) Die Vertretungsrelation Museumsinventar - vergangene
Welt bildet, zusammen mit der konzentrischen Verengung des Raumes,

die inhaltliche Entsprechung der angedeuteten formalen 'mise en
abîme'. Damit wird die ganze Szene zur 'Figur', die eine symbolische
Lektüre erlaubt: der junge Tumasch dringt in den Hort der Vergangenheit;

die neue Zeit dringt bis in die geschlossensten Bereiche der alten
Bauerngesellschaft50.

Im Gegensatz zur weisen Mutter: «Quai es bain il vaira scha-
schin da rumir ün palantschin sura sco nos, stachi cun roba» («Es ist
doch wirklich mühsam, einen Dachboden wie unseren zu räumen, der
so mit Plunder [eigentlich: Sachen] vollgestopft ist» [S. 273/279])
unterschätzt Tumasch die Last der Vergangenheit und will das Haus
systematisch 'da süsom gib' ('von oben nach unten' [ibid.]) räumen. Brauchbares

will er ins neue Haus (Gegenwart - Zukunft) hinüberretten, «.
e tschai our'in tabla, trais paivers culla sgür, e bel e fat esa» («. den
Rest in die Scheune, drei Hiebe mit der Axt und Schluss» [ibid.]). Die
Inventarisierung ihrer Geräte führt zur 'Wiederbelebung' der alten Welt:
«. e quel muond mort intuorn cumainza darcheu a viver» («. und

(«Unsere Hauptthemen: das Schreiben, das Romanische, das Engadin, die alte
und die neue Zeit. .» [1961: 63]).
«Nel cronotopo letterario ha luogo la fusione dei connotati spaziali e temporali
in un tutto dotato di senso e di concretezza» (1979: 231). Zur Bedeutung des

'inventaire' und des 'espace emboîté' in realistischen Texten cfr. Hamon 1982: 147.
50 Imelda Coray-Monn sieht in der 'müdada' ('Umzug') des 12. Kapitels «. en-

zaco la concretisaziun dallas autras, intonadas en quei roman» («irgendwo die

Konkretisierung der andern in diesem Roman angesprochenen Veränderungen»
[1971: 249]).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 852

die tote Welt ringsherum wird wieder lebendig» [S. 277/284])51. Die an-
thropomorphen Gegenstände 'sprechen' (cfr. etwa S. 278/284) und evo-
zieren von sich aus ihren verschwundenen Kontext. Die vermeintlichen
Geräusche der Herdschaufel, des Schleifwagens, der Mühle, der
vierspännigen Kutsche, die den Emigranten heimbringt, kommen in
Wirklichkeit von einem als 'utschèun' ('Riesenvogel' [S. 278/285]) bezeichneten

Flugzeug, womit zentrale Gegensatzpaare der Müdada wie alt vs.

neu, Sesshaftigkeit vs. Emigration ein weiteres Mal angesprochen sind52.

Als Tumasch aus den unbrauchbaren Geräten des 'Museums' Kleinholz
machen will, leisten sie unerwarteten Widerstand, vor allem die
'symbolischen', diejenigen, deren Bezeichnungen auch gängige Metaphern
sind. Mit dem Mistschlitten ist er bald fertig (cfr. S. 279/286), die
Heuraufen quietschen zwar, geben aber nach (ibid.). Doch dann gerät er
an eigentliche 'pièces de résistance': das Rad (der Geschichte) und die

Joche, an denen die Jugend offensichtlich (cfr. unten) die Last der
Vergangenheit weitertragen soll. Dem Rad, der Zyklik der Zeit, ist mit
einer Axt fast nicht beizukommen: «Quai tegna sco fat per l'eternità ..»
(«Das hält, als wäre es für die Ewigkeit gemacht. ..» [S. 279/286]).
Schlussendlich fliegen dann doch die Splitter: «. i siglian tocs fier,
sclavezzas pierlan per ajer, sco propellers» («. Eisenstücke fliegen
weg, Holzsplitter wirbeln wie Propeller durch die Luft...» [ibid.]). Wie
die Propeller des Flugzeugs, des 'Riesenvogels', der die Leute wegbringt
und so, im Falle der Emigration, den Familienkreis zersplittert? «Mo ils
plü dürs sun ils giufs. Quai es dür sco l'öss. Tumasch fa gio
las süuors, Iura ramaina'l la sgür. Mo il giuf tilla bütta inavo.» («Doch
am härtesten sind die Joche. Das Holz ist beinhart. Tumasch
wischt sich den Schweiss ab und holt die Axt; doch sie prallt am Joch
ab.» [ibid.].) Als das Joch endlich auseinanderbricht, tut es das 'cun üna
üerlada', 'mit einem Aufheulen' (S. 279/286). Ist dieses 'Aufheulen'

51 Zur Inventarisierung (Beispiel 3), cfr. auch R. Luzzi (Beispiel 4) und C.3.1.5. (S.

722 f.).
52 Zur Verbindung zwischen (Zug) Vogel und Emigration cfr. die lexikalisierte

Metapher 'randulin' / 'Schwalbe' (für: 'Emigrant'). Wegfliegende Vögel als

'Repräsentanten' des Fernwehs eines Bauern in Cla Biert Amuras nairas (1956: 47 ff.).
Tumasch schaut dem Flugzeug aus dem Guckloch des Estrichs nach: «Ingio
giarà'l? I Forsa in Ingalterra, forsa a Paris, forsa in Danemarca, chi sa?» («Wohin
fliegt es wohl? I Vielleicht nach England oder nach Paris, vielleicht aber auch
nach Dänemark, wer weiss?» [S. 278/285])



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 853

auch der Aufschrei der Ahnen ob der Unverfrorenheit des Nachkommen,

der im Hort der Kontinuität wütet? Tatsächlich präsentiert sich
das Aufräumen des Estrichs als ein Sich-Vergreifen an der Vergangenheit,

als ein Übergriff, dessen Folgen nicht ausbleiben können. Wer die
Axt gegen die Geräte der Ahnen erhebt, erhebt sie letztlich gegen sich
selbst: «... til metta sülla tschocca e doza la sgür. I Mo ourasom, güst
ingio ch'el laiva merar la sgür per til sfender, es ün buol; ün rinch nair,
chafuol aint il lain, e laint las inizialas: TT, e suot via, intagliä cun
cifras elegantas: 1748. Sgür e franc, quai d'eira ün Tumasch Tach»
(S. 280)53. Die Homonymie macht diesen Vorfahren zum mythischen
Vor- und Doppelgänger, zum Träger von Tumaschs eigener, in der

Familiengeschichte verankerten Identität. Sein Name vertritt ihn nach
dem Tode: auf dem Joch als Zeichen der Kontinuität des Besitzes, 'auf'
dem Nachkommen Tumasch Tach als Zeichen der Kontinuität der
Besitzer, der Familie. Damit erhebt der junge Mann die Axt - indirekt,
aber symbolisch prägnant - gegen das eigene Zeichen, den eigenen
Namen, sich selbst. «El lascha crodar il bratsch, el guarda aint pel buol. Iis
peis dais custaps sun sco duos pilasters, ils duos Strichs suravia vegnan
insembel: üna punt. -» («Er lässt den Arm sinken und schaut den Stempel

an. Die Beine der Buchstaben tragen die sich berührenden Balken
wie zwei Stützpfeiler: eine Brücke. —» [S. 280/287]) Die Homonymie
schlägt in zweifacher Hinsicht eine durch die Querbalken der Initialen
ikonisch repräsentierte 'Brücke': vom Individuum Tumasch zur Sippe
Tach und vom toten zum lebendigen Träger desselben Namens, von der
Vergangenheit zur Gegenwart. So haben wir hier das Grundthema der
Müdada mehrfach verkleinert und konzentriert: das Innehalten des

Jungen im Augenblick, als er schon die Axt erhoben hat, um die
'Brücke' zu zerschlagen; sein lastendes Erbe, das 'Joch', das aber das

Zeichen des Ahnen, des Namenvetters, der eigenen Identität trägt.
Tumasch nimmt das Joch «e til metta sur las spadlas aint per provar»
(«und legt es sich versuchsweise auf die Schultern» [S. 280/287])54, da

53 «... legt es auf den Bock und hebt die Axt. I Doch ganz aussen, gerade dort, wo
er mit der Axt hinzielt, um es zu spalten, ist ein Stempel. Tief eingebrannt ins

Holz, ein schwarzer Ring mit den Initialen TT und darunter mit eleganten
Ziffern 1748. Das war ganz bestimmt ein Tumasch Tach» (S. 286).

54 Cfr. Müdada S. 275/281, wo von den jungen Ochsen die Rede ist, die sich das

Joch abschütteln möchten: «... ils trims varan fat strepits, il prüm, büttaivan il
cheu per ajer, per lair squassar giö il squitsch ..» («Die Rinder haben sich wohl



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 854

steht plötzlich die Hausgöttin der Kontinuität hinter ihm, die Mutter:
«'Imprendast a portar il giuf, figl?' I Tumasch tascha el ha inclet -»
(«'Lernst du das Joch tragen, mein Sohn?' I Tumasch schweigt... er
hat verstanden» [ibid.]).

Als Verfahren, mit dem die Vielfalt der Dingwelt im (realistischen)
Text gespiegelt wird (cfr. oben, Anm. 49), findet sich die 'Inventarisierung'

(enumeratio) auch als 'Bilanz', als wertende Aufrechnungen der
Vorteile des einen gegen die Nachteile des andern. Die alte gegen die

neue Zeit, das Eigene gegen das Fremde, das Dorf gegen die Stadt;
solche Bilanzen werden mehr oder weniger offen in vielen romanischen
Texten erstellt, wobei die Wertzuweisungen nicht immer wie im Falle

von Biert ambivalent und Gegenstand literarischen Fragens sind. Häufig
sind sie stereotyp und folgen dem festen Muster des 'Lobes der
Vergangenheit'.

Beispiel 4: R. Luzzi, Cbasper Sût fa bilantsch (1986)55

Zum Inhalt:
Chasper Süt, ein verwitweter, alter Bauer, verlebt seine alten Tage

allein auf seinem einsamen Hof. In wiederholten 'inneren Monologen'
wird auf sein Leben zurückgeblendet: Szenen aus der Kindheit, die
erste Liebe, ein weit zurückliegendes Erntedankfest, die Kriegsjahre, der

plötzliche Tod einer Geliebten, die Unterländerin, der es im Bergtal
schliesslich doch zu einsam wird, die Ehe mit seiner verstorbenen Frau.
Bei seinen seltenen Gängen ins Dorf wird Chasper Süt mit den Veränderungen

konfrontiert, die sich hier vollzogen haben.

Chasper Süts Bilanz ist zwar eine metaphorische - er summiert
nicht Zahlen, sondern Erinnerungen, rechnet nicht Aktiven und Passiven

gegeneinander auf, sondern erfahrenes Glück gegen hingenommenes
Unglück, Gegenwärtiges gegen Vergangenes - seine Diskurse sind aber
ebenso monologisch wie das Germurmel eines rechnenden Buchhalters.
Die verschiedenen Monolog-Arten der fiktiven Person stehen zum Dis-

zuerst gewehrt und den Kopf in die Luft geworfen, um den Druck
abzuschütteln.»)

55 Cbasper Süt zieht Bilanz, Lavin, Chasa Paterna, Nr. 105, 1986. Genauer unter¬
sucht wurden die Seiten 55-63.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 855

kurs des Erzählers in einem Verhältnis, dessen Komplexität auf der
semantisch-thematischen Ebene des Textes keine Entsprechung findet.
Den vielfältigen Übergangsstufen im Bereich der Diskurse steht die
einfache, der heimatliterarischen Topik folgende Artikulation der Inhalte

gegenüber. Rossbachers Vermutung: 'Eine konsequente Anwendung
z. B. des inneren Monologs auf alle Typen der Heimatkunst hätte das

Bild von der heilen Projektionsfigur Bauer vielleicht zerstört» (1975:
215), wird von solchen Texten in ihrer Gültigkeit relativiert.

Nach der üblichen Dreiteilung der Formen der Redewiedergabe
(direkte, freie indirekte, indirekte Rede) unterscheidet Cohn (1981: 127)
drei Monologs-Typen fiktiver Personen: den 'monologue rapporté' ([Il
pensa]: Suis-je en retard?), den 'monologue narrativisé' (Etait-il en
retard?) und den 'psychorécit' (Il se demanda s'il était en retard)56.

Auffällig ist das spärliche Auftreten der beiden einfachen, klar
voneinander unterschiedenen Formen des Erzählerdiskurses und des

'monologue rapporté'. Im Gegensatz zur häufigen Allgegenwart des
Erzählers in romanischen Texten (cfr. oben A.2.2.3.), findet sich in diesem
Text eindeutiger Erzählerdiskurs - vom 'Rahmen' der Monologe
abgesehen - fast ausschliesslich dort, wo dieser die Person aus Gründen der
Plausibilität nicht 'beteiligen' kann: bei der Registrierung ihrer
Bewegungen im Raum57. Der Unterbruch der äusseren Bewegung der Person
kann die 'innere Bewegung' einleiten, wobei kurze Erzählerkommentare
den Wechsel zur Innenperspektive anzeigen können. «Chasper squas-
sa da stanguel il cheu ...» («Chasper schüttelt müde den Kopf. .»
[S. 57]), ein Satz, der rückwirkend und vorausdeutend vom Erzählerdiskurs

weg in Richtung 'monologue rapporté' weist. Rückwirkend
bestätigt er, dass der Satz: «Quai vegl sto apunta davent» («Das Alte muss
eben weg» [S. 56]) von Chasper stammt (über Feststellungen des Erzählers

kann die fiktive Person nicht den Kopf schütteln), vorausweisend
schreibt er ihm die folgenden Fragen zu: «E'l bügl da larsch? Ingiomâ

56 Zur grundsätzlichen Unterscheidung zwischen 'voix' ('wer spricht?') und 'mode'
('wer sieht?') cfr. Genette 1976 (1972): 233; 1983: 43 ff. Cfr. oben A.2.3.1. Für
den Wechsel der Sprechinstanz spricht Genette von 'transvocalisation', für
denjenigen der Wahrnehmungsinstanz von 'transfocalisation'.

57 «Dischillus va'l inavant. - e's ferma.» ('Enttäuscht geht er weiter - und
bleibt stehen» [S. 57]); «El va aint» («Er geht hinein» [S. 57]); «Chasper fa fouras
aint il ajer, e - spetta.» («Chasper guckt Löcher in die Luft und - wartet» [S.

60]); «El va» («Ergeht» [S. 63]).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 856

sarà be quel gnü via?» («Und der Brunnen aus Lärchenholz? Wo mag
der wohl hingekommen sein?» [S. 57])

Noch seltener sind als 'monologue rapporté' referierte direkte
Reden. Erst gegen Ende des untersuchten Segmentes (S. 55-63) spricht
Chasper, wie das Pronomen zeigt, 'von sich aus': «O eschna amenduos
ün pa intutits dal stoffi? ...» («Oder sind wir beide vom Überdruss

etwas benommen?» [S. 61]) Seine zweite direkte Rede ist zugleich die

einzige, die vom Erzähler mit einem Verbum dicendi und der
entsprechenden Interpunktion (es fehlen nur die Anführungszeichen)
eingeführt wird: «... disch el dapersai: Müsagls per quista signuria nu
füssan fraunc na da don» («. und sagt für sich: Maulkörbe würden
diesen Herrschaften gewiss nicht schaden» [S. 62]).

Der Rest des Textes ist, von wenigen 'Psychorécit'-Sequenzen
abgesehen, ein durchgehender 'monologue narrativisé'. Das entsprechende
diskursive 'Zwielicht', die Art wie die «mouvements de conscience du

personnage dans une sémi-obscurité très caractéristique» (Cohn 1981:
125) eingetaucht sind, ist eine Folge der zur Anwendung gelangten
typischen Verfahren58 der freien indirekten Rede. Dieses 'Zwielicht' der
Diskurse findet keine Entsprechung in der Artikulation der Themen59,

wo krasse, keine Schattierungen zulassende stereotype Gegensätze
vorherrschen.

In Luzzis Text ändern sich die Zeiten; die in den verschiedenen
Diskursformen gebrauchten grammatikalischen Zeiten ebenso wie die in
der erzählten Zeit reflektierte historische Zeit. «Listess es be il lö. -
Tuot tschai es ester e müdä» («Gleichgeblieben ist nur der Ort. - Alles

58 Cohn fasst sie zusammen: «Il y a une accumulation de questions, d'exclamations,
de répétitions, d'affirmations outrées, de tournures familières, en nombre bien

plus grand que dans un récit normal» (1981: 124). Die beschriebenen Eigenschaften

charakterisieren unseren Textabschnitt überraschend genau: Ausrufe (S. 55,

57, 58); Fragen (S. 56, 57, 58, 59); Wiederholungen: «. sco da plü bod. eir

sco da plü bod .» (56); expressiver-familiärer Sprachgebrauch: «maschinom»
(S. 55), «merda dal progress» (56), «muaglietta» (56), «blerüras da bellas al-

gordanzas» (56), «razz(a)» (57), «I's maglian aint cun dutscharias» (59).
59 In dieser Nicht-Entsprechung könnte ein wesentlicher Unterschied zu den be¬

rühmten Texten (Virginia Woolf, Kafka, Joyce) liegen, an denen Cohn ihre
Kategorien exemplifiziert. Hier sind die komplexen Diskurse Funktionen komplexer
Inhalte (und umgekehrt), welche einfache Schwarzweiss-Schemen gerade
aufbrechen.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 857

andere ist fremd und verändert» [S. 57])60, so ein Ergebnis der vom alten
Bauern gezogenen Bilanz. Die Bilanz verlässt sich auf den Ort, auf den

Topos; der Gang des Bauern durch das veränderte Dorf, sein Einkauf im
Laden - ein weiterer Gemeinplatz61 -, wo er Vergangenheit und Gegenwart

miteinander vergleicht, sind Anlässe für lange Reihen wertender
Gegensatzpaare nach dem Muster der 'laudatio temporis acti'. Die
Perspektive der wahrnehmenden Person geht in einer Serie von Gemeinplätzen

auf, die Aufzählung von Realien wird zur Funktion des ideologischen

Diskurses. Ein Beispiel aus der langen Reihe von Gegensatzpaaren:

früher
Fuhrwerke
Ochsen, Pferde
Geklingel
Naturstrasse
Tierkot
glänzende Blumen
Arbeitsgeräte
Eisen
Lärchenholz

jetzt
Autos
Maschinen ('maschinom')
Lärm
Teerstrasse
Ölflecken
matte Blumen
Ramsch ('rüzcha')
Plastik
Glas (Ladentisch)

Auf einer höheren, diese konkreten Gegensatzpaare ideologisch
bewertenden Ebene finden sich Gegensätze wie:

arm
glücklich
einheimisch
grüssen
Leute ('glieud')
Fremde als Flüchtlinge

reich
unglücklich
fremd
nicht grüssen
Pack ('razza')
Fremde als Touristen

60 Cfr. Men Rauch, II nar da Fallun, wo sich der aus dem Irrenhaus zurückkehrende

Töna Brach in der veränderten Gegend umsieht: «tuot ais müdä, be las mun-
tognas bricha» («alles ist verändert, nur die Berge nicht» (1923: 24). Cfr. unten
Bsp. 5.

61 Zum Laden und dem Inventar als Verfahren der realistischen Literatur cfr.
Hamon 1982: 147. Das berühmteste romanische Beispiel findet sich in Bierts La
müdada ('Pro'l butier' 1962: 5-26).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 858

Werktags vs. Sonntag
romanisch

immerzu Sonntag
Sprachengemisch

Die frühere Armut geriet den bescheidenen Einheimischen zum
Glück, der jetzige Reichtum ist der Fluch der unersättlichen Fremden. «I
chatschan aint tas-chadas, quists esters Fs maglian aint cun du-
tscharias. I paran insaziabels.» («Sie stopfen riesige Taschen voll, diese

Fremden Sie fressen sich mit Süssigkeiten voll. Sie scheinen
unersättlich.» [S. 59]) Der vom Text ausgeblendete Widerspruch der

Armutsidylle zeigt sich deutlich in der Szene mit der kleinen bettelnden

Zigeunerin, deren Armut sie glücksfähig macht, deren Glück aber doch

an der kalten Münze hängt, an jenem Geld, das diejenigen, die genug
davon haben, unglücklich macht.

In Chasper Süts Inventarisierung der Veränderungen erscheint
auch das Unveränderte. Neben dem 'Ort' als ganzem sind es: «las tra-
tschendas strettas e las giassettas sumbrivaunas a dretta ed a schnestra»

(«. die engen, schattigen Gässchen zwischen den Häusern auf der
rechten und der linken Seite der Strasse» [S. 56]); die Nebenwege, an
denen der Fortschritt vorbeigeht. Unverändert ist ferner ein Garten:
«F'üert es piain fluors, sco da plü bod, e'l surindsch aint il chantun
regala sia udur, eir sco da plü bod.» («Der Garten ist voller Blumen, wie
früher, und der Flieder in der Ecke verströmt seinen Duft, ebenfalls wie
früher.» [S. 56]) Die zyklische Wiederkehr der Vegetation steht gegen
die Linearität des historischen Fortschritts mit seinen nicht rückgängig
zu machenden Veränderungen. Verschont bleiben allerdings nur die von
ökonomischen Interessen ausgenommenen Gewächse, die Blumen und
der Flieder, die alten Fruchtbäume hat man ersetzt: «Ils vegls nu varan
portà abundantamaing frütta.» («Die alten werden nicht allzuviel
Früchte getragen haben.» [S. 56]) Wichtig ist auch hier62 der Duft als

Konservator von Erinnerungen.
Die Behandlung des heimatliterarischen Grundthemas 'Kontinuität

des Bauernstandes' in den drei letzten Texten (Beispiele 2-4) enthält
einige Hinweise, die für die Typologie wie für die Fiteraturgeschichte
wichtig sein können. Dass die Zeit nicht stehengeblieben ist, merkt man
daran, dass Nays Text für die Kontinuität einer Gesellschaft kämpft, der
Luzzis Figur nur noch nachtrauern kann. Ansonsten aber ist der Text

62 Cfr. A. Peer, Savur e memoria, in: 1951: 9-10.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 859

von R. Luzzi (1986), von seiner thematischen Artikulation her, in keiner
Weise 'moderner' als derjenige von G. M. Nay (1905): dieselbe Stereotypie

der Wertungen, dieselbe unreflektierte Abwehr moderner Mobilität
im Namen 'mythischer' Sesshaftigkeit. Das zeigt - auch abgesehen

davon, dass 'Modernität' kein rein zeitlicher Begriff ist - dass
Literaturgeschichte keine einfache Funktion von Zeitgeschichte ist und keine
einfache Linearität kennt, wie dies von monographischen
Literaturgeschichten häufig suggeriert wird. (Auf A folgt B, der ihn 'überwindet'.)

Es gibt offensichtlich zeitresistente literarische Traditionen. Die
heimatliterarische ist eine solche; sie verteidigt ihren mythischen Bauern

gegen jede zeit- und literaturgeschichtliche Veränderung. Bierts Text ist

- aber das wäre an der ganzen Müdada zu zeigen - 'moderner', weil
ambivalenter, weil seine Figur die Spannung einer doppelten Faszination
aushält; der Faszination 'Heimat' wie der Faszination 'Fremde'.

Der Abbruch der Kontinuität aus Gründen der fehlenden Nachfolge,

meistens auf moralisches Versagen der Bauernkinder zurückgeführt,

ist nur eine Variante dieses Themas. In der anderen, dramatischeren,

wird der Bauer von 'hereinbrechenden' fremden Kapitalisten (der
Jude, der Teufel63) verführt oder mit Gewalt von seinem Hof vertrieben.

Beispiel 5: Men Rauch, Ii nar da Fallun (1923)

Zum Inhalt64:
Der 'Dorfnarr' Töna Brach versucht vergebens, sein Vaterhaus vor

dem Zugriff des Spekulanten Mareng zu bewahren, der ihn schliesslich
als Geisteskranken in eine Klinik einliefern lässt. Das Haus des

Entmündigten wird abgerissen, Mareng lässt ein Hotel bauen und
beherrscht das ganze Dorf, bis seine Aktiengesellschaft infolge des ersten
Weltkriegs Bankrott macht. Am gleichen Abend, an dem sich der Spekulant

in seinem Hotel erschiesst, trifft der aus dem Irrenhaus entlaufene
Töna Brach hier ein und steckt das Hotel in Brand. Auf dem Dach des

63 Cfr. «Der Einbruch des 'mobilen Kapitals'» (Zimmermann 1975: 74-79). Zum
Juden Beispiel 5 (Anm. 66), zum Teufel Beispiel 7 und Deplazes, Staderas (in:
1985: 41-90), wo der Teufel deutsch spricht und sich 'Le Vaig' (Anagramm von
'giavel'/'Teufel') nennt: «Sehr erfreut, sehr angenehm, mein Name Le Vaig!»
(S. 53)

64 Cfr. Bezzola 1979: 490, G. Deplazes 1991: 409-411.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 860

brennenden Hotels erscheint eine Figur, die den staunenden
Dorfbewohnern das im Hotel aufgehängte Bild von Töna Brachs Vaterhaus vor
die Füsse wirft. Ein aus der Fremde heimgekehrter Erbe baut das Haus
des Töna Brach nach dessen Zeichnungen und Plänen wieder auf. (Cfr.
auch Deplazes 1991: 409 f.)

Ein einheimischer Bauer wird vertrieben, der Spekulant, der ihn
vertreibt, ist der 'typische Jude': durch diese Konstellation allein stellt
sich dieser Text in die beste heimatliterarische Tradition65. Töna Brach
ist der Aussenseiter (cfr. oben A.2.1.3.b), Junggeselle 'aus Prinzip' (S. 3),
der intelligente Schüler, der seine Ausbildung an einer auswärtigen
Schule abbricht, um daheim Bauer zu werden (S. 4), der verschrobene,
in ärmlichen Verhältnissen lebende Sonderling, der 'Dorfnarr' mit der
rauhen Schale und dem weichen Kern (S. 4). Sein Gegenspieler
Hermann Mareng ('marenghin' 'Goldvreneli') ist der Händler und
Emigrant: er besucht eine Handelsschule, wird Hotelier, wandert nach Amerika

aus (S. 14 f.), heiratet aus ökonomischen Interessen «üna figlia su-
letta, na güsta bella ma fich richa» («ein Einzelkind, ein nicht gerade
schönes, aber sehr reiches Mädchen» [S. 14 f.]), wird zum Spekulanten
und entspricht - obwohl 'vair Engiadinais' ('richtiger Engadiner' [S. 7])
und Christ (cfr. S. 14) - auch physiognomisch den gängigsten antisemitischen

Klischees. «. quels öglins astuts, quella vista glischa, chi's la-
schaiva congualar be cun ün bulai, e quel nas cun quella goba chi tra-
diva alla prüm'ögliada sia derivanza semitica» (S. 6); «Our da quel
immens profil resortivan be quel contschaint nas Semitic e quels duos pü-
schels da chavels, ün be sur il frunt e l'oter be sur il spondil del culöz:
üna carricatura bizarra, grotesca e tragica» (S. 22)66. Marengs «eloquen-
za güdaica» («jüdische Beredsamkeit» [S. 8]) bringt Töna Brach ins
Irrenhaus; Mareng ist hinterhältig (S. 15), seine Ethik reduziert sich auf

65 Zum Antisemitismus der heimatliterarischen Bewegung cfr. Rossbacher 1975:

36-40; Hein 1976: 113. Als eine Hauptquelle heimatliterarischen Antisemitismus
bezeichnet Rossbacher einen 'romantischen Anti-Kapitalismus' (1975: 39), der
auch diesen Text von Rauch auszeichnet.

66 «... diese listigen Äuglein, dieses glatte Gesicht, das sich nur mit einem Pilz
vergleichen liess, diese Nase mit dem Höcker, die auf den ersten Blick seine

semitische Abstammung verriet.» / «Aus diesem ungeheuren Profil stachen nur die
bekannte semitische Nase heraus und die zwei Haarbüschel, einer knapp über
der Stirne, der andere am Nacken: eine bizarre, groteske und tragische Karikatur.»



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 861

einige «maximas macchivellisticas» (S. 15). Seine Unternehmen florieren:

«Tuots ils hotels eiran plains stachits, perfin las chasas privatas bri-
claivan da güdeus.» («Alle Hotels waren gestossen voll, sogar in den
Privathäusern wimmelte es von Juden.» [S. 16]) Unter den Hotelgästen
finden sich «güdeus marüschlats cun gignas materialisticas e tachs
üsats» («krausköpfige Juden mit materialistischen Visagen und
abgelatschten Absätzen» [S. 17]). Solche Beschreibungen reichen nicht aus,
um aus Men Rauch einen fanatischen Antisemiten zu machen; sie zeigen
aber, dass er nicht nur der 'feinsinnige Humorist und aufklärerische
Satiriker', sondern auch der Volksliterat ist, der die landläufigsten
Klischees und Ressentiments reproduziert67.

Men Rauchs Erzählungen werden von Cla Biert wie folgt
charakterisiert: «Nur sehr selten hört eine Geschichte ohne Pointe auf. Men
Rauch schreibt nur dann Prosa, wenn er wirklich etwas Interessantes zu
erzählen hat, etwas, das anders aufhört, als man glaubt, etwas, das

überrascht und erfreut. So sind seine Erzählungen immer abgerundet»
(1978: 13). Diese Kennzeichnung entspricht traditionellen Definitionen

der 'Novelle', für die unser Text mit seinem aussergewöhnlichen
Plot und dessen ebenso spektakulärer wie symbolträchtiger Auflösung
ein gutes Beispiel ist. Am Anfang der Schlussszene (S. 23 ff.) interveniert
der Erzähler zugunsten der Wahrscheinlichkeit seiner Geschichte und
versucht, überraschende Koinzidenzen mit psychologischen (und
parapsychologischen) Erklärungen plausibel zu machen und mit einer
realistischen Poetik68 in Einklang zu bringen. «Pel vaira: cur chi voul esser,

67 Als feinsinniger Humorist und aufklärerischer Satiriker wird Men Rauch anläss¬

lich seines 100. Geburtstages im Fögl Ladin (9.8.1988: 5 f.; 6.1.1989: 5) gelobt.
Seinen Patriotismus und Antifaschismus bestätig Biert: «Auch gegenüber
Sympathisanten des Nationalsozialismus und des Faschismus ist er sehr schroff und hart
gewesen, gnadenlos. Vielleicht lässt sich das erklären: Men Rauch war ein absoluter

Patriot und machte in dieser Hinsicht keine Kompromisse ..» (1978: 8,

Original romanisch).
68 Ob die durchgehende 'Plausibilität' und die funktionelle 'Sättigung' fiktiver Texte

einen realistischen Effekt bedeutet oder nicht, wird je nach Poetik verschieden
beurteilt. In den programmatischen Schriften des deutschen ('bürgerlichen')
Realismus wird dies eher bejaht (cfr. Plumpe [Hrsg.] 1985), innerhalb des französischen

Realismus eher verneint. Hier gilt gerade die Aufnahme 'funktionsloser'
Elemente in den fiktiven Text als 'effet de réel' (cfr. Genette 1983: 31). Zum
Paradox, dass die Kunst im Gegensatz zur Wirklichkeit ihre 'Absurditäten' plausibel

machen soll, äussert sich eine Person in Pirandellos 'Sei personaggi

«... Oh, signore, lei sa bene che la vita è piena d'infinité assurdità, le quali sfac-



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 862

Iura perfin la casualità subaintra reguladamaing. Schi, quai ans para
qualvoutas sco sch'ün esser invisibel ed impalpabel avess destinà ora-
vant il lö, nel qual las fins as taglian e las discrepanzas as schoglian»
(S. 23)69. Die Charakteristiken dieses 'unsichtbaren Wesens' passen so

vorzüglich auf den Erzähler, die einzige schicksalhafte, alles ordnende
Instanz fiktiver Texte, dass die ausdrücklich geleugnete Fiktionalität
durch diese Erklärungen umso offensichtlicher wird. Auch die
sprichwörtlichen «glünas dals nars» («Narrenlaunen»), ihre «malizias incalcu-
lablas (chi) sursiglian tuots impedimaints» («nicht voraussehbaren
Bosheiten, [die sich] über alle Hindernisse hinwegsetzen») und schliesslich
«quella chadaina misteriusa chi collia impissamaints e fats eir alla plü
granda lontananza» («jene geheimnisvolle Kette, die Gedanken und
Ereignisse, auch über grösste Distanzen hinweg, miteinander verbindet»)
sind als Metaphern für Fiktionalität viel einleuchtender denn als

Erklärungen von 'Wirklichkeiten'. Und so kann auch die Einschränkung
der Allwissenheit des Erzählers: «In qual möd ch'el reuschit a mütschar,
co ch'el s'ha provist da monaida e vestimainta, quaist restarà bain
ün'ingiovinera per adüna»70, die Illusion einer diskursunabhägigen
Existenz des Erzählten nicht mehr erzeugen. Der Leser, der nicht staunen
soll über die Merkwürdigkeiten der Wirklichkeit, ist sich schliesslich der
Fiktion (cfr. Segres 'effetto romanzo' 1984: 149-151) so bewusst, dass

er über gar nichts mehr staunt. Die Forderungen einer in der
Heimatliteratur verbreiteten realistischen Poetik71 werden nicht durch die An-

ciatamente non han neppur bisogno di parer verosimili; perché sono vere» (1921:
39).

69 «Wahrlich: wenn es sein soll, dann hält sich sogar der Zufall an Regeln. Ja, es

scheint uns manchmal, als hätte ein unsichtbares und unfassbares Wesen den Ort
vorausbestimmt, an dem die Enden zusammenlaufen und die Widersprüche sich
auflösen.»

70 «Auf welche Weise ihm die Flucht gelang, wie er sich Geld und Kleider beschafft
hat, das wird wohl für immer ein Geheimnis bleiben.» Die Beziehung zwischen
der Einschränkung des 'Wissens des Erzählers' und der realistischen Illusion hält
Uspenskij fest: «Jedesmal handelt es sich um eine bewusste Beschränkung, die der
Autor seinem eigenen Wissen in der Absicht auferlegt, den Wahrscheinlichkeitsgrad

zu erhöhen» (1975: 186). Trotz allem: in der Polemik, die der 'Nar da Fal-
lun' auslöste, ist von Men Rauch als «autur ün pa massa realistic» («etwas zu
realistischer Autor») die Rede; cfr. A. Ganzoni 1983: 244.

71 Cfr. Rossbacher 'Heimatkunst und poetischer Realismus' (1975: 133-37) und
Hein 1976: 112.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 863

wendung entsprechender Verfahren umgesetzt; vielmehr wird die geforderte

Wahrscheinlichkeit dem Leser explizit eingeredet72.

Einige Bemerkungen zu den Schlusssequenzen dieses Plots (1923:
23-27), zu der in Mythen, Tragödien und Märchen häufigen Sequenz:
«Rückkehr des unerkannten Rächers und Wiederherstellung der

Ordnung», wobei letzteres im Falle der Tragödie häufig mit dem Selbstopfer
des Rächers verbunden ist73. «I's d'oda ün lung tschüvel .» («Man
hört einen langgezogenen Pfiff...» [23]): mit der Einfahrt des Helden
in den Handlungsraum beginnt die sich vom Hintergrund der «solemna
quaidezza» («erhabenen Ruhe») des Herbstabends sich absetzende
«novellistische Vordergrundshandlung» (cfr. dazu Weinrich 19773: 108 ff.).
Ob sich Töna Brach (wie Odysseus) bewusst maskiert oder nicht, ist
nicht zu entscheiden: «El eira bain vesti ed avaiva vout sü il culèr da seis

mantelun da möd chi nun as vezzaiva quasi inguotta da sia vista e sia
barba» (S. 23 f.)74. Zur Rückkehr gehören die Neuorientierung und die
Erstellung einer 'Bilanz' (cfr. Beispiel 4) von Verändertem und
Unverändertem. Töna Brach steigt auf einen Hügel und blickt in die vier
Himmelsrichtungen: «tuot ais müdä, be las muntagnas bricha» («alles
ist verändert, nur die Berge nicht» [S. 24]). Die Feststellung der
Veränderungen (des Frevels) bringt den Helden zur Raserei, womit eine
einfache psychologische Motivierung des rasanten Fortschreitens der
novellistischen Handlung gegeben ist. Töna Brachs Anfall (er hat alle
Symptome der 'heiligen Krankheit' Epilepsie) macht ihn gleichzeitig
zum Tier: «er bewegt sich 'instinctivamaing' in Richtung seines Hauses,
wo er einen Schrei ausstösst 'chi nun avaiva plü nöglia d'uman» («.
der nichts Menschliches mehr hatte») und zum Priester: «Sia vista
exprimit üna solennité sacerdotala» («Sein Gesicht drückte eine
priesterliche Würde aus» [S. 24]). Seine Brandstiftung wird zum sakralen
Akt des Selbstopfers: «sco per accomplir ün sanch servezzan» («als gelte

72 Zur Heimatliteratur, die 'redet' und nicht 'gestaltet' oder - nach Musil - 'ver¬
kündet' statt zu 'zeigen' cfr. Rossbacher 1975: 218 f.

73 Zum Topos des unerkannt Heimkehrenden cfr. oben C.3.2.5. Zum Märchen cfr.
V. Propp (1966 [1927]) die Funktionen XX. «L'eroe ritorna» und XXIII. «L'eroe
arriva in incognito a casa o in un altro paese». Der berühmteste unerkannte
Rächer ist wohl Odysseus, dem Pallas Athene rät, sich zu maskieren (Od. XIII,
Vv. 395-398). Zur tragischen Erzählung cfr. Frye 1969: 49-58, 275-297.
«Er war gut gekleidet und hatte den Kragen seines weiten Mantels hochgeschlagen,

so dass von seinem Gesicht und seinen Bart fast nichts zu sehen war.»



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 864

es, eine heilige Handlung zu vollziehen» [S. 25]). Die 'heilige Handlung'
besteht zunächst in der Vernichtung des Hotels, das sich Töna Brachs
Haus in Form eines Bildes75 einverleibt hat. Die Symbolik76 dieser
Einverleibung wird durch die Metonymie ('Haus' für: Bild des Hauses)
unterstrichen, in der die Quintessenz der Handlung des Helden
festgehalten wird: «la chasa paterna, salvada da Töna Brach our dallas
flammas» («Das Vaterhaus, das T. B. aus den Flammen gerettet hatte»
[S. 25]). Das Bild des Hauses wird dem rasenden Priester-Narren zur
Votivtafel, vor der er seine Beschwörung ausspricht: «Ma tü, ma chasa

paterna, tü dessast restar per adüna.» («Du aber, mein Vaterhaus, du
sollst für immer bleiben» [S. 25].) Die Kontinuität des Bildes / Hauses

verlangt die Zerstörung des Hotels (des 'Einverleibenden', das als 'pre-
schun', 'Gefängnis' [S. 24] bezeichnet wird) und das Selbstopfer des

Helden, der als Parallele zum alten Haus verschwindet, um sich im
zurückkehrenden Erben zu regenerieren.

Töna Brachs Beschwörung ist, wie die ganze Sequenz Brand -
Wiederaufbau, selbst eine Wiederholung. Im Jahre 1622 baute Jon Brach
das von österreichischen Invasoren in Asche gelegte Haus wieder auf
und versah es mit einer Inschrift, einer Beschwörungsformel der Kontinuität

des Familienbesitzes: «In quella dênn saimper ils Brachs havdar»
(«darin sollen immer die Brachs wohnen»). Der Invasion aus dem Dreis-
sigjährigen Krieg entspricht die Invasion der Spekulanten und Touristen,
die ebenfalls zur Zerstörung des Hauses führt. Die Inschrift (als sakrale
Formel) und das Bild (als Ikone) verlangen die Wiederherstellung des

'Heiligtums'. Vor seinem Selbstopfer hat Töna Brach die Inschrift abge-

75 Cfr. S. 11, wo Mareng von einem Baron gefragt wird, was ein bestimmtes Ge¬

mälde darstelle: «Signur Barun, quel quader represchainta la chasetta, chi as

rechattaiva üna jada ...» «Ah, eu l'incleg, interrumpet il signur, El ha dimena fa-
brichà l'hotel Mareng sül lö da quella chasetta veglia!» «Excellenza ha ingiovinà
bain» («Herr Baron, dieses Bild stellt das Häuschen dar, das sich einmal. .»

«Ach, ich verstehe, unterbrach der Herr, sie haben das Hotel Mareng auf den
Platz dieses alten Häuschens gebaut!» «Exzcellenz hat gut geraten .»

76 'Symbolik' im Sinne Freuds, dessen 'Symbole' (z. B. in der Traumdeutung) - im
Gegensatz zum Symbolbegriff der Semiotik (cfr. Ch.S. Peirce 1980: 190 f., P.

Montani 1985: 98) - effektive Ähnlichkeitsrelationen ansprechen. Das 'Haus'
deutet Freud als Symbol des 'Körpers' (cfr. 1969: 162, 168, 170), die 'Flamme'
als Symbol des 'Penis': damit könnte unsere Geschichte (Eindringen - Brand -
Auswerfen des 'Bildes' - Wiederaufbau) mit Freud als 'Regenerationsfabel' gelesen

werden.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 865

schrieben: durch ihn kommt die Formel des Jon Brach 1622 auf Jachen
Brach 1922, der sie in 'nouvs custabs' ('neuen Buchstaben') am neuenalten

Haus wieder anbringen lässt. Dagegen steht die deutsch beschriftete

Tafel, die der 'Jude' Mareng aufstellen lässt: «Neubau Hôtel
Mareng. Quaists pleds eiran scrits in custabs uschè impertinentamaing
grands da möd ch'al plü splinter avess podü leger quels dad üna di-
scretta distanza. Giosom l'insegna staiva scrit cun custabs cotschens:
Eröffnung Juni 1912» (S. 9)77.

«Güst quai cha'ls scorts han ruinà / ün pover nar ha cumodà.»
(«Eben das, was die Gescheiten zerstört, / hat ein armer Narr
wiederaufgebaut.» [S. 27]) Die beiden letzten Verse der Inschrift (und des Textes)

stellen die - literarhistorisch häufig belegte - Verbindung zwischen
der Narrenfigur und der 'verkehrten Welt' des Karnevals und der Utopie
her. Wie es der traditionsreichen Narrenfigur entspricht, sind auch im
Falle von Töna Brach Destruktion und Herabsetzung Funktionen der
Regeneration78, in unserem Falle der Restauration.

Die Korrelation der beiden Erzählfunktionen 'Weggang' - 'Rückkehr'

könnte zum Ausgangspunkt einer Typologie der 'Heimaterzählung'

gemacht werden, deren ideologische Funktion wesentlich von der

Wertung dieser Opposition abhängt. Unter den 'Weggehenden' sind
Vertriebene (Opfer) von Emigranten (Opfer, Wagemutige, Verführte) zu
unterscheiden, unter den Zurückkehrenden Rächer und Triumphierende
von Geschlagenen und Reumütigen. Die konservative Variante
bevorzugt die Typen: 'Rückkehr von Vertriebenen als Rächer' und 'Rückkehr

von Wagemutigen oder Verführten als Geschlagene und Reumütige'.

In der bürgerlich-liberalen Variante79 dagegen gibt es die Verbindung

von Emigration und triumphaler Rückkehr; dabei kann sich ein
nicht nur materiell reich gewordener Emigrant durch seine Rückkehr

77 «Neubau Hotel Mareng. Diese Worte waren mit derart frechen, grossen Buchsta¬
ben hingeschrieben, dass auch der Kurzsichtigste sie aus einer ziemlich grossen
Distanz hätte lesen können. Zuunterst an der Tafel stand mit roten Buchstaben:

Eröffnung Juni 1912.»
78 Zur Verbindung von Destruktion und Regeneration in der Narrenfigur und deren

Verbindung zur 'verkehrten Welt' (Karneval, Utopie) cfr. Bachtin 1979a: 3-68,
Willeford 1969: 15, 26 f., 116.

79 Zimmermann unterscheidet (1975: 68-114) beim Bauernroman mehrere konser¬
vative Typen (Krisenromane, Rückkehrs- und Konversionsromane) von einem

bürgerlich-liberalen Typus, bei dem «die Abwendung von der Landwirtschaft als

Akt individueller wie gesellschaftlicher Emanzipation» 114-122) auftreten kann.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 866

symbolisch für das Unrecht (die Armut) rächen, das ihn in die Fremde
getrieben hat. Das folgende Beispiel dokumentiert die 'liberale' Version
der Auswanderungs-Rückkehr-Fabel.

Beispiel 6: S. Vonmoos, Die Lederbosen des NotRasdür (1928)

Zum Inhalt:
Not Rasdür wird von seinen Schulkameraden wegen seiner Lederhosen

(Armut) ausgelacht. Nachdem er in der Emigration als Koch zu
Geld gekommen ist, kehrt er in seine Fleimat zurück und setzt seinen

ehemaligen Spöttern die Lederhosen als Kutteln vor.

Vonmoos' Novelle Las chotschas d'pel da Not Rasdür (1928) ist
ein bündnerromanisches Beispiel für die bürgerlich-liberale Wertung der

Auswanderung und zugleich für eine 'Beffa' in der spezifischen
(strukturellen) Bedeutung des italienischen Terminus80. Wie in der 98. Novelle
von Sacchettis II Trecentonovelle (1392) bildet 'mangelnde Solidarität'
den Anlass für die Sanktion durch die 'Beffa', wie hier sind es 'falsche
Kutteln', die dem Kollektiv als Strafe für asoziales Verhalten verabreicht
werden81.

80 Cfr. Fontes-Baratto (1972) und Todorov (1969), der in der 'Verfälschung des

Tausches' ('échange faussé') das Grundthema der 'Beffa' im Decameron sieht.
Als Sanktionsform stellt sich die 'Beffa' in den Dienst eines vom 'beffatore' gegen
den 'beffato' durchgesetzten Wertsystems. Zu den von der Renaissance-Beffa
sanktionierten 'Sünden' zählen Geiz, Voreingenommenheit, Eifersucht und, ganz
einfach, Dummheit.

81 Sacchetti (Ed. 1984: 195-200): «Benci Sacchetti trae ad una brigata un ventre
délia pentola e mandaselo a casa per un fante, e in iscambio di quello mette nella
pentola una cappellina.» Zur Sanktionsfunktion dieser 'Beffa' cfr. Marietti
(1975: 26-28). Eine direkte Wirkung von Sacchettis Text (als 'hypotexte' im
Sinne von Genette [1982]) ist weder auszuschliessen, noch drängt sie sich auf.
Neben einer 'Wanderung des Motivs' (von Venedig durch Bündner Emigranten
ins Engadin) kommt auch 'Polygenese' in Frage (cfr. dazu Bausinger 1980: 30-
41). Das Essen von Bekleidungsstücken ist ein verbreitetes Motiv (von der
idiomatischen Wendung des Ladin: 'mangiar s-charpas noschas' / 'ausgelatschte
Schuhe essen' für: 'Hunger haben' bis zu Chaplins 'Gold rush', wo der Hungrige
einen Schuh verzehrt). Die Beziehung Kutteln - Lumpen (Lederhosen [Vonmoos],
Futter eines Strohhutes [Sacchetti]) wird zudem vom 'Gegenstand' suggeriert. Zu
den Kutteln bei Rabelais und im grotesken Realismus cfr. Bachtin 1979a: 177 f.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 867

Der Text beginnt mit der Darstellung des 'Hintergrunds' (dazu
Weinrich 1977: 93), berichtet von den alltäglichen Sorgen des Dorfes
mit der Kontrolle über die Einhaltung der Dorfstatuten. Dieser Hintergrund,

der mehrmals mit 'uschigliö' ('sonst', 'üblicherweise') evoziert
wird, ist zugleich der Ort des einfachen Lebens, der Armut und Bescheidenheit:

«Per nus infants pustüt nu daiva que tantas robas bunas sco
hozindi, dimpersè sulamaing zücher cot, ma da quel as survgniva per 5

raps ün strufel chi's pudaiva tschütschar ün mez di landervia» (S. 28)82.

Die Armut treibt Not Rasdür in die Emigration und bildet den Hintergrund,

vor dem sich seine triumphale Rückkehr abhebt. Als Vorhut
erreicht die Habe ('la roba') des Rückwanderers das Dorf, die Habe, die
den Statuswechsel ihres Besitzers anzeigt und diesen metonymisch
vertritt. Das Dorf lässt den Reichtum Revue passieren: vertraute Gegenstände

in kostbarerer Ausführung («Kästen, Tische und Stühle aus
poliertem Nussbaumholz»), nie gesehene Luxusartikel («. ed amo tants
oters ogets ch'ün nu savaiva gnanca a che chi servissan», «. und noch
vieles andere, von dem man nicht einmal wusste, zu welchem Gebrauch
es diente» [S. 28 f.]), zuletzt das verborgene Wesen des Reichtums: «.
üna chaschetta naira dad ün pais Straminabel .», «... eine schwarze
Kiste von unheimlichem Gewicht». An der Habe wird nicht nur der
gegenwärtige Status ihres Besitzers abgelesen, sondern seine Lebensgeschichte,

die 'bella müdada', der 'erstaunliche Wandel'83 von der Armut
zum Reichtum. Not Rasdür selber wird bei seiner Ankunft nicht
begrüsst: «. i nun eira gnanc'ün sülla via per At salüdar, cur cha Tü
est rivà, ma avant, per sbondriar oura Tia roba, eiran tuots d'intuorn»
(S. 31), «. nicht einer war auf der Strasse, um dich zu begrüssen, als

du ankamst. Aber vorher, da waren alle anwesend, um deine Sachen
auszuwundern.» Damit ist die Schuld des Kollektivs auf den Nenner
gebracht: es ist die Schuld, über den 'Zeichen der Sachen' den Menschen
zu vergessen.

82 «Für uns Kinder gab es nicht so viele schöne Spielsachen und Süssigkeiten wie
heutzutage, sondern nur Kandiszucker. Davon erhielt man aber für fünf Rappen
ein so grosses Stück, dass man einen halben Tag daran lutschen konnte.» Die
'laudatio temporis acti' in der 'Arm-Aber-Glücklich'-Variante (dazu Bichsei
1986: 28) ist hier andeutungsweise vorhanden.

83 «Schi», clamet ün oter, «que ha dat üna bella müdada; cur ch'el giaiva giö
Champs culs purschès, nun avaiv'el tanta roba» (S. 29). «Ja», rief ein anderer,
«es hat bei ihm eine sonderbare Änderung ('bella müdada') gegeben; zur Zeit als

er bei uns die Schweine hütete, hatte er nicht so viel Sachen. »



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 868

Wer nach Ch. S. Peirce Zeichen in Indizien, Ikone und Symbole
unterscheidet84, stösst in diesem Text (im Bereich der 'Sachen') auf zwei
Zeichentypen, deren Verhältnis zueinander die thematisch-ideologische
Ebene strukturiert. Er findet Indizien, für deren Verweisungsfunktion
der Markt verantwortlich ist, und er findet Symbole, deren Signifikanz
auf den 'Kode' der Mode zurückgeht. Der Titel-Gegenstand der

Novelle, die Lederhosen, sind beides zugleich. Als Indizien sind sie

harmlos, sie 'bedeuten' eine nicht weiter hinterfragte, natürliche, biblische

Armut einer Witwe und ihres Sohnes. Als Symbole sind sie nicht
harmlos: hier geht es nicht um eine zu ertragende 'Natur', sondern um
einen unerträglichen sozialen Konsens, den Kode der Mode, der die
Lederhosen vom Bekleidungsstück zum Stigma macht.

Symbolische Werte bedürfen einer symbolischen Auflösung. Da
die 'Beffa' keine einfache Wiedergutmachung ist, sondern eine Form
der Strafe als Rache, erfolgt der Gegenzug als Steigerung, aber auch
als 'Umkehrung' im Sinne des 'contrapasso', das in Dantes 'Inferno'
herrscht85. Die verhöhnenden Mäuler werden mit dem Gegenstand ihres
Hohnes gestopft, die Garanten des Symbolwertes sollen das Symbol in
seiner Materialität zurücknehmen und auflösen (verdauen), sie sollen
sich das Ausgrenzende einverleiben.

Die Sanktion trifft nicht nur die paar Dummköpfe, die sich die

'Kutteln' schmecken lassen, sie trifft die Form der 'Unterscheidung' als

solche: die Stigmatisierung der Armut über willkürliche Symbole. Darin
hat diese Novelle eine für die 'Beffa' typische didaktisch-moralische
Funktion. Für die konservative, heimatliterarische Tradition ist dieser

Text, trotz seiner Einfachheit deshalb kein typisches Beispiel, weil die

Daheimgebliebenen im Unrecht, vor allem aber die Dummen sind.
Im nächsten Text soll wieder (wie in Beispiel 5) ein Bauer aus

seinem Haus vertrieben werden. Anstelle des Juden versucht hier der

84 Cfr. Peirce Ed. 1980. Eco fasst zusammen: «L'Indice è un segno che ha una con-
nessione fisica con l'oggetto che indica L'Icona è un segno che rimanda al suo

oggetto in virtù di una somiglianza Il Simbolo è infine un segno arbitrario,
il cui rapporto con l'oggetto è definito da una legge» (1980a: 51). Cfr. auch

Barthes, 'L'indice, le signe, l'argent' (in: 1970: 41 f).
85 Cfr. Inf. XXXII, 124 ff. und XXXIII: 1-78. (Der Erzbischof Ruggieri sperrt den

Conte Ugolino zusammen mit seinen Kindern in einen Turm und lässt sie verhungern.

Zur Strafe wird ihm in der Hölle der Kopf von seinem Opfer 'aufgefressen':
«Riprese il teschio misero co' denti / Che furo all'osso, come d'un can, forti»
[XXXIII: 77-78].).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 869

Teufel, die diabolische Delegation eines Elektrokonzerns den Bauern
mit dem Zaubermittel des Geldes zu verführen:

Beispiel 7: Reto Caratsch, Ii commissari da la cravatta verda
(1952)

Zum Text:
Die von den ökonomischen Zentren der Schweiz ausgehende

hydroelektrische Spekulation der Nachkriegszeit wird in den peripheren
Bergregionen teils als Anschlussmöglichkeit an den neuen Wohlstand
begrüsst, teils als aggressive wirtschaftspolitische Kolonisation
abgelehnt. In Caratschs Commissari da la cravatta verda (1952), dessen hei-
matliterarische Ideologie im Satz gipfelt: «Fintaunt ch'a daro üna pura-
glia, daroja ün pajais grischun»86, wird dieser Zwiespalt, unter Bezugnahme

auf aktuelle Auseinandersetzungen, mehrmals thematisiert87. In
der 'Spukszene' (cfr. 1983: 157-162.) wird Padruot Arschait als Prototyp

des armen, einheimischen Bauern der magischen Anziehungskraft
eines 'gelben Kuverts' ausgesetzt, das ihm der Teufel, die Vertreter der
Kraftwerksmafia (in Borsalino-Hüten) und ein angesehener einheimi-

86 «Solange es einen Bauernstand geben wird, wird es ein Graubünden geben»
(S. 165, cfr. Ramming 1990: 88). Zu Caratschs nostalgischen Heimat-Vorstellungen

cfr. Ramming 1990: 8 f. Zur heimatliterarischen Ideologie Caratschs die
folgende Aussage: «Zu jener Zeit (um 1850 C.R.) gehörte das Engadin noch den

Engadinern. Heutzutage fühlt sich der Bergbewohner nicht mehr untrennbar mit
seinem Boden verbunden. Eine fremde Zivilisation, die alles vermischt und nivelliert,

ist im Kommen und bedroht den bündnerischen Geist» (Caratsch 1943: 28
und 34 nach Ramming 1990: 10). Zur reaktionär-heimatliterarischen 'Norm' in
Caratschs Commissari cfr. Ramming 1990: 88-92.

87 Cfr. z. B. ibid: 148-150, wo vom Widerstand der (walserischen) Rheinwalder ge¬

gen das Stauseeprojekt Splügen (dazu Egloff 1987: 7-28) und der 'Käuflichkeit'
der (romanischsprechenden) Oberhalbsteiner im Falle von Marmorera die Rede

ist. Dazu der Kommissar: «Queis dal Rain sun Gualsers, e que voul dir üna razza
schlassa e resistenta chi nun ho mê cedieu» («Die Rheinwalder sind Walser, das
bedeutet also eine bodenständige, widerstandsfähige Rasse, die nie nachgegeben
hat» [S. 150]); eine Begründung, die derjenigen eines von Egloff zitierten
Kraftwerkgegners, verdächtig nahe steht: eine Begründung, die «.. schon im Vokabular

die fatale ideologische Herkunft verrät: Das Rheinwald sei seiner walserischen

Eigenart, seiner rassisch wertvollen Bewohner wegen zu erhalten» (1987:
15).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 870

scher Kollaborateur unter die Nase halten88. Im entscheidenden
Moment hat der vom Kapital versuchte Bauer eine Vision, die ihm die

Kraft zum erlösenden dreifachen 'Nein' gibt: die Vision zeigt ihm sein
Vaterhaus und insbesondere - als 'mise-en-abîme' - eine alte Wiege (cfr.
unten).

Die 'Spukszene' zeigt eine deutliche rhetorische Artikulation
(Wiederholung, Klimax, Verzögerung). Ihr zentrales Thema (Zyklik-Konti-
nuität) artikuliert sich in einer Reihe von Motiven, die sich - im
speziellen, von Barthes (1957) definierten Sinn - als 'Mythen' lesen
lassen.

- das dreifache 'Nein':

Der Bauer Padruot Arschait ist vom 'Verführungsspuk' hypnotisiert,

ist ihm willen- und sprachlos ausgeliefert. In vertretener Rede

beginnt der Erzähler seine pathetische 'Verabschiedung' mit der
klassischen Iteration89 des Abschiedsgrusses: «Adieu, ches'Arschait!

88 Das mit dem Teufel und den gekauften einheimischen Politikern verbündete,
'mafiose', fremde Kapital gegen den einzelnen, armen, einheimischen Bauern ist
ein Topos der 'Heimatliteratur'. Cfr. Zimmermann 1975: 74-79 und Anm. 39.
«Fortbestand oder Untergang des mittleren Bauerntums hängt solcher (i. e. hei-
matliterarischer C. R.) Interpretation zufolge letzten Endes vom bäuerlichen
Ethos ab, von der Anfälligkeit oder Standhaftigkeit, die die Bauern der Macht des

Geldes gegenüber beweisen» (Zimmermann 1975: 77). «In der Padruot Arschait-
Szene wird dem Leser klar vor Augen geführt, was not tut: ein Sinneswandel.
Das heisst, allgemein gesprochen: Rückbesinnung auf immaterielle Werte, die
das eigene Handeln bestimmen sollen, und die Absage an materielle Werte. Als
immaterielle Werte werden Freiheit, Unabhhängigkeit und Tradition angeführt»
(Ramming 1990: 89). Wie in W. Kauers, Spätholz (1976), wo der alte Rocco mit
dem Gewehr auf die 'Frevler' wartet, will auch Caratschs Padruot Arschait den

Kolonisatoren notfalls mit dem Gewehr entgegentreten: «Mo bain, a tel e tel di,
cur cha gnaron a'ns chatscher our da noassa chesa, ad a mi, a ma duonna, a

mieus mats e mas figlias, a quel di am chattarone sül chaunt poarta cun mieu
schluppet in maun.» («Nun ja, an dem und dem Tag, wenn sie kommen werden,
uns aus unserem Haus zu jagen, mich, meine Frau, meine Söhne und Töchter, an
diesem Tag werden sie mich an der Hausauffahrt treffen mit meinem Gewehr in
der Hand.» [168].)

89 Cfr. den Abschied der Heiligen Margarethe: 'Pietigott, ti miu bien signun! / E

pietigott, ti mia buna caldera! / Pietigott, ti mia buna panaglia! / Pietigott, ti mia
buna fueinetta' (Chrest. II: 238, V. 55 ff.). Ein weiteres Beispiel ist der Abschied
Lucias in Manzonis, Promessi Sposi, (Kp. VIII): «Addio monti, sorgend dall'-
acque Addio casa natîa, Addio casa ancora straniera Addio chie-

sa .» etc.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 871

Adieu, vegl friun ...» («Leb wohl, Haus Arschait! Leb wohl, alte

Burg ...» (S. 159), eine Iteration, deren Wirkung dadurch verstärkt
wird, dass das 'Verabschiedete' immer dasselbe ist: 'ches'Arschait', in
Apposition: 'vegl friun'. Der Spannungserzeugung dient die klimaxartige
dreifache Wiederholung der Frage des Kommissars (S. 160, 161, 162),
der das dreifache 'Nein', mit dem die Spannung sich auflöst,
symmetrisch entspricht. Zwischen Frage und Antwort gibt es die
Verzögerung90. Padruot unterliegt einer psychosomatisch bedingten
Sprachhemmung, die sich nur mühsam löst: «Duos voûtas evra il pur la
buocha sainza rabaglier our ün tun. Lura balbagia'l stantusamaing ...»
(«Zweimal macht der Bauer den Mund auf, ohne einen Ton herauszubringen.

Dann stammelt er mühsam ...» [S. 162]) Die Korrespondenz
zwischen der dreimaligen Frage und der dreifachen negativen Antwort
findet eine Parallele in der ebenfalls durch dreifache Wiederholungen
gekennzeichneten 'Verabschiedung', die durch die negative Antwort zur
affirmativen 'Beschwörung' wird: «Adieu, ches'Arschait! Iis infaunts da

Padruot sun naschieu alio, el svessa, üna lingeda da babuns.

Adieu, vegl friun plain vusch, plain saunzas, piain ormas .»91 Mit
seiner wiedererlangten Stimme bewahrt Padruot die 'Stimme', die
'Geister' und die 'Seelen'92 des Hauses vor der Vertreibung, bewahrt
seine Kinder, sich selber und die Ahnen (Zukunft, Gegenwart,
Vergangenheit). Die Evokation der langen Reihe der dasselbe Haus bewohnenden

Geschlechter dient - wie zu zeigen sein wird - der Aufhebung von
Geschichte, von Zeitlichkeit überhaupt durch den Mythos. Im unmittel-

90 «... c'est, entre la question et la réponse, tout un espace dilatoire, dont
l'emblème pourrait être la 'réticence', cette figure rhétorique qui interrompt la

phrase, la suspend et la dévie .» (Barthes 1970: 82). Die Verzögerung zeigt sich

hier als «. réponse suspendue (arrêt aphasique du dévoilement)» (ibid.). Durch
dieses Verfahren, das nach Barthes die Erwartung zur Bedingung der
'Wahrheitsgründung' macht, wird die Erzählung in die Nähe eines Initiationsritus
gerückt: «Ce dessin rapproche le récit du rite initiatique (un long chemin marqué
d'embarras, d'obscurité, d'arrêts, débouche tout d'un coup sur la lumière); il
implique un retour à l'ordre, car l'attente est un désordre.. .» (Barthes 1970:
82).

91 «Leb wohl, Haus Arschait! Padruots Kinder sind dort geboren, er selber, eine

lange Reihe von Ahnen Leb wohl, alte Burg voller Stimme, voller Geister,
voller Seelen ..» (S. 159).

92 Die Antithese 'Geld' vs. 'Stimme', 'Geister', 'Seelen' wird durch das anaphorische
'piain' untermauert ('vegl friun piain vusch, piain saunzas, piain ormas'), das dem

'vollgestopften' Umschlag ('invaluppa stichida') gegenübersteht.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 872

baren Kontext finden sich weitere dreifache Wiederholungen. Zu den
'Geistern' gehört der Schritt des toten Vaters, den man nachts im Haus
zu hören vermeint. «Ün pass plaun e reguler e sgiir. Ün pass da guaita.
Ün pass d'admunitur.» («Ein langsamer und regelmässiger und sicherer
Schritt. Der Schritt eines Nachtwächters. Der Schritt eines Mahners.»
[S. 160]) Zu den Wiederholungen am Satzanfang (Satzanapher) tritt
diejenige der drei Adjektive im Innern des ersten Satzes. Die syntaktische

Struktur setzt die Schritte des Vaters in Analogie zum dreifachen
Klopfen in Zaubermärchen und nimmt das dreifache 'Nein' des Sohnes

vorweg. Beim Schritt des Vaters handelt es sich um ein stereotypes
Symbol (für Sicherheit, Festigkeit, Kontinuität): «... adina cul medem

pass, grond e grev e segir» («immer im selben grossen und schweren
und sicheren Schritt»), so geht der Vater in Darms' Il buentadé en la pa-
liu (1985/86: 15), sein Schritt ist ein «pass segir e grond e ferm e senza
tema» («ein sicherer, grosser, starker und furchtloser Schritt» [S.16]),
während die Frauen, aber auch andere Männer, immer jene, an
denen «enzatgei jester», «irgendetwas Fremdes» (S. 15) ist, die Gruppe der
«glieud senza pass», der «Feute ohne Schritt» bilden. In Caratschs Text
bilden das aufgeregte Herumspringen des Fandammanns: «II landamma

rupetta vi e no .» («Der Fandammann springt hin und her» [S. 161])
und die drei Tanztakte (cfr. S. 159) des tänzelnden Teufels die
Antithese zum langsamen, regelmässigen, sicheren Schritt des Vaters,
diesem Metronom der Kontinuität.

- der Mythos:

Schon vor der Vision des Bauern finden sich mythische Elemente,
wie die folgenden, die sich um das Motiv der 'Kolonisation' gruppieren:
das Feuer: «quel miserabel gust da tschendra», «dieser ekelhafte
Aschegeschmack» (S. 161), den Padruot im Munde fühlt, seine «buocha

arsa», «verbrannter Mund» (ibid.); die Tränen (das einzige Wasser, das
den Einheimischen bleibt!) und die Kombination der beiden im
Feuerwasser, dem Kirsch, als dem Ersatz, den die Kolonisatoren ihren Opfern
anbieten.

In der Vision des Padruot Arschait zeigt sich die von Barthes als

Kennzeichen des Mythos hervorgehobene Naturalisierung der Geschichte:

«Nous sommes ici au principe même du mythe: il transforme
l'histoire en nature» (1957: 215). Der Engel («Qualchosa u qualchün



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 873

batta cun elas largias, cleras», «Irgendetwas oder irgendwer schlägt mit
weiten, hellen Flügeln» [S. 161]) bringt, als 'Deus ex machina', die alte
Wiege mit der Inschrift: 'Ann dalg Signer 1698', eine historische Jahreszahl,

die den Mythos in der von Barthes angegebenen Eigenschaft aus-
zuschliessen scheint. Links und rechts der Jahreszahl sind eine Sonne
und eine Blume (eine Tulpe) eingeschnitzt: zwei traditionelle Motive,
die die Geburt im Hause Arschait in die kosmische Dimension der die
Blume wachsen lassenden, die Erde 'befruchtenden' Sonne rücken93. An
der Hinterseite der Wiege ist das Hauszeichen der Familie zu lesen,
«l'istess segn cha Padruot drouva aunch'uossa ...» («. dasselbe
Zeichen, das Padruot heute noch braucht...» [S. 161]). Der wechselnden
'vordergründigen' Jahreszahl steht das immergültige 'hintergründige'
Zeichen des Besitzes als Garant der Kontinuität der Sippe entgegen.
Diese Kontinuität wird vom Text als Bedeutung des Hauszeichens
ausdrücklich hervorgehoben: «Que significha bain cha ches'e chüna appar-
tgnaivan adüna a la schlatta Arschait. .»94 Als weitere Eigenschaft des

Mythos bezeichnet R. Barthes seine Explizität: «Le mythe ne cache rien:
sa fonction est de déformer, non de faire disparaître. Il n'y a aucune
latence de concept par rapport à la forme: il n'est nullement besoin d'un
inconscient pour expliquer le mythe» (1957: 207). Padruot hat den stillen

Zug der Arschait-Generationen vor Augen, die Väter, die die Buben

an der Hand nahmen, um sie in die Arbeit einzuführen. Das Mähen öffnet

den Kreis einer mythischen Zyklik: auf die Sense (Todesattribut)
und das fallende Gras folgt die Wiege mit dem Säugling, «chi bsögna lat
a tamfun», «der Unmengen von Milch braucht» (S. 162). Diese Milch
(die positive Antithese zum 'Kirsch') geht aus dem 'Tod' des Grases

hervor, das letztlich den Jungen nährt, dessen Wiege durch Sonne und
Blume in die kosmische und vegetative Zyklik eingebunden ist. «An
1698. An 1952» (S. 162) bezeichnet weniger die zeitliche Distanz dieser
beiden Jahre als vielmehr ihre Äquivalenz, nicht so sehr das 'damals und
jetzt', als das 'damals wie jetzt', ja das 'damals als jetzt' und um-

93 Zum Topos der - im Romanischen männlichen - Sonne als 'Liebhaber',
'Bräutigam' der Pflanzen cfr. Cadieli Ed. 1983: 34, 38.

94 «Das bedeutet wohl, dass Haus und Wiege seit jeher dem Geschlecht der
Arschait gehört haben ..» Alliteration und Hendiadyoin: 'ches'e chüna' (cfr.
'Haus und Herd') verdeutlichen die offensichtliche Äquivalenz von 'Haus' und

'Wiege'. Zur Identifikation von Dorf und Wiege in Deplazes' La bargia dil
tschéss (1964) cfr. oben C.3.1.4. S. 712.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 874

gekehrt95. Damit wäre Barthes Bestimmung des Mythos als 'Alibi' - in
räumlich-metaphorischer, wie in semiologischer Sicht96 - bestätigt:
«. l'ubiquité du signifiant dans le mythe reproduit très exactement le

physique de l'alibi» (1957: 209). Zwischen den beiden Jahreszahlen
wird eine Substitution möglich, was vom folgenden: «Ans dal Segner,
tschientiners dal Segner», «Jahre des Herrn, Jahrhunderte des Herrn»
(S. 162) durch die zeitlose Gemeinsamkeit aller Zeitangaben bestätigt
wird. Es fiele nicht schwer, weitere Hinweise auf diese Aufhebung der
Zeitlichkeit in der Zyklik des Mythos beizubringen. Was wie ein einfacher

Anachronismus aussieht: «la sclingeda da las sadellas cha las mat-
tas portan no dal bügl», «das Klingeln der Eimer, die die Mädchen vom
Brunnen herantragen» (S. 159) - 1698 oder 1952? - gehört ebenso hierher

wie die jährlich wiederkehrenden Schwalben, die an den Bogen des

Hausflurs nisten (cfr. S. 160) und zur Naturalisierung des Hauses Ar-
schait beitragen.

- Mythos und Ideologie:

«... le mythe est une parole dépolitisée.» «Le mythe ne nie pas
les choses, sa fonction est au contraire d'en parler; simplement, il les

purifie, les innocente, les fonde en nature et en éternité, il leur donne

une clarté qui n'est pas celle de l'explication, mais celle du constat. .»

(Barthes 1957: 230).

95 Zu J. G. Oberkoflers Heimatroman Der Bannwald (1939) hält Zimmermann
(1975: 147 und Anm. 113 [S. 258 f.]) fest: «In einer ausführlichen historischen
Rückblende, in der der Autor die Glieder der Generationen Revue passieren
lässt. soll. demonstriert werden, dass sich für die bäuerliche Sippe im
Grunde seit Jahrhunderten nichts verändert hat... Geissler hat darauf
aufmerksam gemacht, dass gerade in der scheinbaren Historisierung vieler
völkischer Romane eine mythisierende Tendenz deutlich wird: 'In der

Wiederholung des Immergleichen spiegelt sich gerade in der scheinbaren
Geschichtlichkeit der Generationenkette eine ausgeklügelte Geschichtsentziehung
ins Mythische, auf dessen Darstellung es eigentlich ankommt.'» Cfr. J. Nuotclà
1991: 10: «Üna generaziun daiva la crotscha dal fargun in man a tschella, ed il
figl surpigliaiva il schilun da la fotsch da seis bap. »

96 Barthes überträgt die von Hjelmslev für die Konnotation vorgeschlagene Zei¬

chendefinition: (ERC) RC auf den Mythos (cfr. das Schema 1957: 200). Im Mythos

kommt es - nach Barthes - zu einer endlosen, gegenseitigen Substitution der
beiden Signifikate (C). Cfr. 1957: 208 ff.



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 875

Wenn oben (mit Barthes) davon die Rede war, dass die
Verzögerungsrhetorik die Erzählung in die Nähe einer Initiation rückt, muss
jetzt noch gefragt werden, worin diese Initiation besteht, zu welchen
Werten der den falschen Versuchungen widerstehende Bauer schliesslich
findet. Die Voraussetzung der Initiation wie der Erzählung ist ein 'Mangel',

eine 'Unruhe', die überwunden und endgültig beseitigt werden soll.
Bei Padruot Arschait sind es die Schulden, die diesen Mangel
ausmachen, insbesondere die 500 Franken Hypothekarzinsen, die er nur
mit Mühe zusammenbringt: «Ah eu cha'la stess bainet, la brajeda dals

Arschaits, scha quel melspiert dais tschinchtschient francs pudess gnir
cuppo!» (S. 156)97. Da Padruot Arschait das Büro des 'commissari' nicht
nur beruhigt, sondern übermütig-ausgelassen verlässt, hat ihm der
kathartische Spuk offensichtlich auch zu einer erlösenden
Neueinschätzung seiner ökonomischen Lage verholfen. Darin zeigt sich die
idealistische, nicht selten patriarchalisch-autoritäre heimatliterarische
Ideologie dieses Textes. Die armen Bauern brauchen ihre Schulden gar
nicht loszuwerden, sie brauchen das Unbezahlte nur gegen das
Unbezahlbare, die 'Heimat', abzuwägen, um zu begreifen, welchen Reichtum
ihre Armut eigentlich bedeutet. Das Angebot des Reichtums kommt von
Seiten des Teufels: «Il filo stigl as sgoba vers il pur e'l sfufigna aint per
l'uraglia: 'Pü üngüns dbits, üngüna straschinanda cun ipotecas,. .'»
(158)98. Nach dem ersten 'Na', zu dem ihm die Vision der Wiege
verhilft, bedenkt Padruot: «Dimena la melprusa mezmûr-mezutschè chi
ho nom tschinchtschient cuntinuarö a svulazzer. Ma in nom da Dieu,
fin uossa nun ho que mazzo. In quist muond daja roba pü bas-chizuossa

cu be üna grischetta mezmûr-mezutschè» (S. 162)99. An dieser Stelle

zeigt sich, dass Caratschs bissige, von anarchistischem Trotz
angehauchte Satire gegen Spekulation und Kolonisierung von der
bevormundenden Erwartung ausgeht, die Bauern sollen für den Heimatmythos

den Preis der Armut bezahlen.

97 «Ach, wie ginge es ihr gut, der kleinen Arschait-Gesellschaft, wenn dieser böse

Geist der fünfhundert Franken zur Strecke gebracht werden könnte.»
«Der Feingesponnene bückt sich zum Bauer hinunter und flüstert ihm ins Ohr:
'Keine Schulden mehr, kein Sich-Abrackern mit Hypotheken mehr .'»

99 «So wird also die unheimliche Fledermaus, die Fünfhundert heisst, weiterhin flat¬

tern. In Gottes Namen halt, bisher hat das noch keinen umgebracht. Auf der
Welt gibt's widrigere Dinge als eine blosse gräuliche Fledermaus. »



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 876

Die oben (Beispiel 4, cfr. Anm. 59) angesprochene Diskrepanz
zwischen innovativer formaler Artikulation des Textes und der
konservativ-reaktionären Ausprägung seiner thematisch-ideologischen Ebene

tritt hier noch weit deutlicher hervor. Caratschs literarischer Sprachgebrauch

gilt - zu Recht - als einer der innovativsten100 der neueren bünd-
nerromanischen Prosa, und auch im Bereich der narrativen Struktur ist
der Commissari mit seinen 'Horizonteinbrüchen'101 ein durchaus
unkonventioneller Text. An ihm liesse sich die ganze Komplexität und
Problematik einer kontrastiven Bestimmung von 'Heimatliteratur' und
'Moderne' exemplifizieren. Rossbachers grundsätzlich auch für romanische

Texte zutreffende Feststellung, wonach «der Heimatroman seine
traditionellen Erzählformen des 19. Jahrhunderts durch seine Geschichte
hindurch konserviert» (1975: 214), gilt für diesen Text nicht.

Zu den auffälligsten Zügen bündnerromanischer Prosa gehört die
offensichtliche Funktionalisierung des narrativen Diskurses als

'Ideologieträger' (cfr. Rossbacher 1975: 217). Die fehlende Autonomie des

Sprachlich-Ästhetischen, die oben (C.4.1. S. 841) als Indiz von 'Modernität'

referiert wurde, wird damit zu einem der Kennzeichen des

'Heimatliterarischen'

Die Reihung von Belegen für heimatliterarische-bauernepische
Motive und Themen, die sich beliebig fortführen liesse, muss hier
abgebrochen werden. In ihrer Ausrichtung auf eine Katalogisierung inhaltlicher

'Schemen' muss sich diese Reihung von Beispielen den Vorwurf
gefallen lassen, Ähnliches aus verschiedenen Texten zusammenzustellen102.

100 Bezzola spricht von «. novited e valur unica da la prosa da Caratsch per la lit-
teratura rumauntscha .» (1979: 500) und bezeichnet den Commissari als Text
«. i'l quel la verva verbela festagia nouvs triumfs - e cö resta el ün vair Rabelais

rumauntsch, chi sbuorfla d'invenziun da nouvs pieds e nouvas fuormas chi
renova il spiert da la veglia lingua dal löavel tschientiner cun expressiuns our da
dialects locals u cun inserziun da möds da dir inüsitos cha'l lectur inclegia très il
context e chi daun Una nouva culur a la proposiziun ed al raquint» (1979: 504).
Von «stupendas variaziuns originelas» in Caratschs literarischem Sprachgebrauch

spricht Klainguti (Einführung zum Commissari 1983: 122), von «puterca-
ratschin cun schurmas da viervs mâ vis e mâ dudits» spricht Gaudenz (1991: 5).

101 Die Spukszene ist eine Metalepse (cfr. Genette 1983: 58, oben A.2.3.4.): die vom
Kommissar 'beschworenen' Figuren dringen von der metadiegetischen Ebene in
die diegetische ein.

102 «Strappare singoli elementi da un sistema e metterli in correlazione, al di fuori
del sistema, con la Serie simile, analoga di altri sistemi, è un errore» (Tynjanov
1929; in: Todorov 1968: 131).



Literatursoziologische und literarhistorische Aspekte 877

Dies ist deshalb problematisch, weil es ein falsches Determinationsverhältnis

suggeriert: Texte werden nicht von ihren Motiven und Themen
determiniert; es werden umgekehrt literarische Funktion und ästhetische

Wertigkeit dieser Motive und Themen vom Textzusammenhang und
damit von der Ganzheit des einzelnen Textes bestimmt. Der Versuch,
diesen Zusammenhängen - wenn auch mit Abstrichen - Rechnung zu
tragen, ist für die Heterogeneität der Diskursansätze in den Beispielen
(1-7) verantwortlich. Von der Komplexität der einzelnen Texte
absehend, lassen sich für eine inhaltsbezogene Typologie relevante Verfahren

und Strukturen ausmachen: die Substantialisierung von Metaphern
(Blut, Erde, Pflanzen) und ihr Zusammenwirken zu 'Figuren des
Mythos' - die Einordnung von Gesellschaft und Geschichte in eine ewige,
natürliche Zyklik, die Mythisierung des Bauern als Garanten der Kontinuität

- die Stereotypie der Wertungen: die alte, einheimische Authentizität

gegen das Neue und Fremde, das trügerisch und gewalttätig die
Kontinuität des Eigenen bedroht - die daraus generierbaren konservativen

oder liberalen Varianten der Auswanderungs-Heimkehr-Fabel. Für
sich sind diese Züge zur Charakterisierung von Texten nicht relevant;
entscheidend ist ihr Zusammenhang zu den Formen sprachlicher und
literarischer Artikulation. Dieser Zusammenhang ist häufig, aber eben
nicht immer, ein stereotyper.




	Zwischen "Heimatliteratur" und "Moderne" : zu Thematik, Typologie und Periodisierung bündnerromanischer Prosa

