
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 11 (1993)

Artikel: Literatur und Kleinsprache : Studien zur bündnerromanischen Literatur
seit 1860 (Teil I)

Autor: Riatsch, Clà / Walther, Lucia

Kapitel: A.2: Narratologische Probleme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-859064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-859064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stilistische und textimmanente Aspekte 74

A.2 Narratologische Probleme

2.1. Der erzählte Raum (L. W.)

2.1.1. «Raum bedeutet unter Umständen eine Welt»

Caumsura ei il num d'in mises,
Il num less jeu explicar, malgrad ch'el ei sempels en sia

cumposiziun. Caum vul dir spazi, spazi determinau. Ch'el seigi
pigns ni gronds, spazi munta sut circumstanzias in mund. Il plaid
'sura' ei primarmein ina determinaziun dil liug; savens passa el era

per attribut da buontad, d'ina buontad ideala onz che materiala.
(HALTER 1967: 7)

Caumsura ist der Name eines Maiensässes,
Den Namen möchte ich erklären, obwohl er leicht verständlich ist
in seinen Bestandteilen. Caum heisst Raum, abgegrenzter Raum.
Sei er klein oder gross, Raum bedeutet unter Umständen eine
Welt. Das Wort 'oben' ist in erster Linie eine Ortsbestimmung;
häufig gilt es als Gütezeichen, Zeichen eher einer ideellen als einer
materiellen Güte. (Übers. L. W.*)

Die 'Umstände', unter denen Raum eine Welt bedeutet, dürften
den Bestimmungen entsprechen, mittels derer BOLLNOW (1984: 16 ff.)
den 'konkret erlebten menschlichen Raum' vom 'abstrakten Raum der
Mathematiker und Physiker' unterscheidet. Danach hat der 'erlebte
Raum' im Gegensatz zum 'mathematischen Raum' 1) einen
'ausgezeichneten Mittelpunkt' und 2) ein 'ausgezeichnetes Achsensystem'.
Ausserdem sind 3) die 'Gegenden und Orte' im erlebten Raum 'qualitativ

unterschieden', wobei 4) die Grenzen nicht immer fliessend, sondern
mitunter 'scharf ausgeprägt' sein können. Der erlebte Raum ist 5)
zunächst 'ein abgeschlossener endlicher', ist 6) 'kein wertneutraler Be-

Die Vorbemerkung wurde nicht in die dt. Übersetzung (Campsura, 1976)
übernommen. Im folgenden soll nur dort eine von der Verf. mit L.W. gekennzeichnete
(genauere) Übersetzung gegeben werden, wo es sich aus Gründen der Analyse
aufdrängt.



Stilistische und textimmanente Aspekte 75

reich', sondern es hat 7) jeder Ort 'seine Bedeutung für den Menschen',
und 8) handelt es sich dabei 'nicht um eine vom konkreten Bezug zum
Menschen losgelöste Wirklichkeit'.

Das gilt für den Menschen im Leben wie für den Menschen im
Buch. Die Macht, welche dem lebendigen Menschen den Raum zuweist,
braucht uns in diesem Zusammenhang nicht zu interessieren, der fiktive
Mensch aber, die Figur in erzählenden Texten, wird von einer klar
bestimmbaren Instanz von Räumen und Gegenständen umgeben: vom
Erzähler. So kann vom erzählten Raum in eindeutigerem Sinne gesagt
werden, jeder Ort habe 'seine Bedeutung für den Menschen' bzw. die

Figur, er hat die Bedeutung, die der Erzähler seiner Figur oder seinem
Text unterlegen will. Der erzählte Raum ist ein 'abgeschlossener
endlicher' als ein vom Erzähler so festgelegter (Schauplatz, engl,
setting), 'abgegrenzter Raum' (caum, Wörterbuchbed. 'Fach, Unterabteilung

(eines Schrankes oder eines Behälters)', 'Zitze, Strich, Euterstrich',
'altes Milchmass'). Er ist ein bewusst gewählter 'Ausschnitt von Welt',
ist ebenfalls nicht losgelöst von den Figuren zu denken, sondern
'Bestandteil eines Wirklichkeitsmodells' und wird damit in erzählenden
Texten funktional (SCHWARZE 1982: 170 f., Hervorh. L. W.). So kann
'oben' beispielsweise ein 'Gütezeichen' sein.

Auf einige der wichtigsten Funktionen von Räumen und
Gegenständen sei ganz knapp verwiesen (ref. nach SCHWARZE 1982: 172), um
im folgenden auf einzelne exemplarische Räume näher einzutreten. Der
Raum als Handlungsraum (auch Aktionsraum) dient der 'Orientierung
der Figuren der Geschichte in Raum und Zeit', er 'setzt den Bedingungsrahmen

für Handeln', hat 'charakterisierende Funktion', und die
'Gegenstände im Raum sind wirklich und verfügbar'1. Im gestimmten
Raum2 werden Raum und Gegenstände zu 'Ausdrucksträgern mit einem
expressiven Charakter', sie schaffen eine bestimmte Stimmung und
Atmosphäre, 'die Figuren erleben diesen so gestalteten Raum'3. Der Raum
mit übertragender Bedeutung stellt eine zusätzliche semantische Ebene
im Sinne 'symbolische(r), allegorische(r), archetypische(r) Zeichenhaf-
tigkeit' dar. Es ist der anthropomorphe Raum, der stellvertretend für
oder gleichzeitig mit der Figur 'handelt' (Wegsymbolik, Wetterverhältnisse,

Naturkatastrophen usw.). Bei der Perspektivierung werden Räu-

1 Vgl. den Begriff des 'Zuhandenen', BOLLNOW 1984: 205 ff.
2 Der Begriff stammt ursprünglich von BlNSWANGER 1955: 174 ff., insb. 195 ff.
3 Vgl. dazu Chatrina FlLLI, La legenda dal Lai fop, 1945.



Stilistische und textimmanente Aspekte 76

me und Gegenstände aus der Sicht einer Figur dargestellt (als feindliche,

vertraute, idyllische Räume usw.), und bei der Kontrastierung
schliesslich werden Schauplätze einander meist wertend gegenübergestellt

(oben / unten, nah / fern, eng / weit usw.).
Es versteht sich von selbst, dass die Begriffe 'Aktionsraum',

'gestimmter Raum', 'symbolischer Raum' und was dergleichen genannt
wurde und genannt werden könnte, nicht bestimmte Lokalitäten oder
Orte meinen, sondern dass es sich dabei um verschiedene Aspekte der
Raumdarstellung handelt. Jede Örtlichkeit kann grundsätzlich gewissen
Intentionen dienstbar gemacht werden, doch kann davon ausgegangen
werden, dass sich traditionelle Muster der Interdependenz von Raum
und Funktion herausgebildet haben. Demnach sind Räume, welche 'eine
Welt' bedeuten, bis zu einem gewissen Grade vorgegeben, und es dürfte
sich lohnen, nach den 'Welten' zu fragen.

2.1.2. Der obere Raum - der untere Raum:
Caumsura und Zürich als mythische Chiffren

Erweitern wir den eingangs zitierten Erzählerkommentar um dessen

letzten Abschnitt:

Ei seigi sco ei vegli! Caumsura sco num local tucca el Grischun;
nossa historia perencunter entscheiva a Turitg. (HALTER 1967: 7)

Sei dem, wie es wolle! Caumsura als Ortsname gehört nach
Graubünden; unsere Geschichte hingegen beginnt in Zürich. (Übers.
L. W.)

Wer 'die Geschichte' kennt, wird hinzufügen: und endet in
Graubünden. Der Verlauf der Handlung ist bald erzählt. Jacques Curdin,
ursprünglich von Marschaga, lebt mit seiner Familie in Zürich. Von
Graubünden will er nichts mehr wissen. Sein Vater, Bauer in Marschaga,
hatte eine fremde Frau geheiratet und ist danach in Konkurs geraten,
ein Unglück, dessen Folgen auch Jacques bitter zu spüren bekam.
Jacques' ältester Sohn, Marco, leidet an Asthma ('il stretg', Grundbed.
'Enge'), ein Kuraufenthalt in der Höhe würde ihm guttun. Er trifft eines

Tages auf dem Bahnhof eine Frau und kommt, da er ihr aus einer



Stilistische und textimmanente Aspekte 77

Notlage hilft, kurz mit ihr ins Gespräch: sie heisst ebenfalls Curdin und
kommt von Marschaga, eine Verwandte. Marco weiss es so zu
arrangieren, dass er beim Ehepaar Curdin aufgenommen wird. Der
Kuraufenthalt, ursprünglich auf ein halbes Jahr geplant, wird
verlängert. Marcos Gesundheitszustand bessert sich auffallend. Er besucht
die Schule im Kloster Disentis, um sich anschliessend auf der
Landwirtschaftsschule Plantahof bei Landquart auf den Bauernberuf
vorzubereiten und das Gut in Marschaga zu übernehmen. Durch den Tod
der Tante werden seine Pläne zunichte gemacht.

Es sind die Räume Zürich und Marschaga oder, allgemein
ausgedrückt: Stadt/Land, unten/oben, welche einander gegenübergestellt werden.

Dazu gesellen sich weitere Attribute. Die Handlung setzt - wie
gesagt - in Zürich ein, wo Marco im Schulzimmer sitzt und der Nebel
«wie eine graue Wand vor dem Fenster» die Sicht versperrt (1967: 8/
1976: 7). Wegen eines Hustenanfalls von Marco muss das Diktat
unterbrochen werden, und es heisst: «Er leidet an Asthma. Wenn er seine
Anfälle bekommt, schnappt er nach Luft wie ein Fisch auf dem Trockenen.
Seine Lunge ist zu einem Orkan geworden, welcher in zu engen Kanälen
um Raum ringt» (8; Übers. L. W.). Damit ist schon etliches über den
Stadt-Raum ausgesagt. Es fehlt hier nicht nur an (Bewegungs-)Weite, es

fehlt auch an Weitblick. In dieser Umgebung ist Marco ebenso am
falschen Ort wie der Fisch auf dem Trockenen, dagegen wehrt sich sein

Körper. Völlig verständlich ist daher Marcos Weigerung, in ein Sanatorium

zu gehen, denn er wäre ja, am richtigen Platz, gesund wie der
Fisch eben im Wasser. Etwas später schlendert Marco, die Schule
schwänzend, durch die Strassen. Enge wird hier im Sinne eines Mangels
an geistiger Bewegungsfreiheit thematisiert. Marco weiss nicht, welche
Richtung er einschlagen soll, doch bevor er dazu kommt, sich zu
entscheiden, wird er im Menschengewühl davongetragen (10). Selbst
wie er den Entschluss fasst, zum Bahnhof zu gehen, lässt er sich «vom
Verkehr mittragen» (ebd. 1976: 9). «Wenn er niedergeschlagen ist, geht
er gerne zur Bahn. Sie findet, was seine Brust nicht finden kann, die
Weite» ('il vast ed il lartg', synon. Formel; 10 f.; Übers. L.W.). Der
Gegensatz von Enge und Weite erscheint somit gekoppelt mit Nähe und
Ferne, und Ferne bedeutet keineswegs Fremde, «im Unterschied zur
Fremde, in die er (seil, der Mensch) Verstössen wird, hat die Ferne etwas
Verlockendes, von dem er sich, selber passiv, angezogen fühlt und nach
dem er sehnsüchtig verlangt» (BOLLNOW 1984: 93). Es ist (ebd.) von



Stilistische und textimmanente Aspekte 78

einer 'unerreichbaren Ferne' die Rede, «für die sich auch das Reimwort
Sterne gern einstellt». Weiter (ebd., 94): «Heimweh nach Hause und
Sehnsucht in die Ferne berühren sich so stark, dass man sich fragen

muss, ob beides nicht im Grunde dasselbe ist.» Der Mensch sucht in der
Ferne «sein eigenstes Wesen», «die verloren gegangene Heimat» (ebd.).

Marco war nie in Graubünden, vielleicht überhaupt nie auf dem
Lande (die Familie kann sich keine Ferien leisten; 19), aber im hektischen

Treiben auf dem Zürcher Hauptbahnhof, wo ihn sein Fernweh
hingetrieben hat, fällt seine Aufmerksamkeit ausgerechnet auf eine Frau,
deren Gebärden und Kleidung 'die Herkunft vom Land' ('tiara'; 12)
verraten. Es handelt sich um die Begegnung, welche Marco dem Ziel seiner
Sehnsucht näherbringen soll, und wie der Kuraufenthalt in Marschaga
zur Diskussion steht, heisst es gleich: «Marco, ti has da turnar a

Marschaga, leu vegns ti sauns e ferms.» (45; «Marco, du musst nach
Marschaga zurückkehren, dort wirst du gesund und kräftig.» Übers, u. Her-
vorh. L.W.) Marcos Vater ist bereits in Zürich aufgewachsen, zurückkehren

soll der Junge zum Raum des Grossvaters, in die von der vorletzten

Generation verlorene Heimat. Wenn der Mensch in der Ferne 'sein
eigenstes Wesen' sucht, so muss anhand des zu erörternden Textes schon

jetzt der Schluss gezogen werden: man (der Bergler?) kann seine
Herkunft nicht abschütteln, man trägt sie nicht nur durch Kleider und
Gebärden (und durch den Namen; 15, 18, 484), also äusserlich, sondern im
Innern mit sich herum. Bevor Marco nach Marschaga reist, betrachtet
er auf dem Schulweg in den Schaufenstern sein Spiegelbild, um nach
ihm anhaftenden Zeichen des Berglers zu forschen (50).

Unterwegs nach Marschaga überspringt Marco die 'fliessende
Grenze' (vgl. oben, S. 74) zwischen dem unteren und dem oberen
Raum. Er blättert im Schellenursli-Buch und «vertieft sich in die
phantastische und doch so reale Welt des Buches, die so sehr seinen Träumen
von Marschaga gleicht, und vergisst beinahe, dass er im Zuge sitzt»
(62/51). Erst in Sargans, wie die Bündner Berge sichtbar werden,
erwacht er aus seiner Versenkung.

Es sei nun der Land-Raum etwas eingehender betrachtet. Er steht
in schroffem Kontrast zum Stadt-Raum (auf die Darstellung der 'scharf
ausgeprägten Grenze', das völlige Desinteresse an der Landschaft zwi-

4 Vgl. dazu auch die Erzählung Terra alva von Seiina CHÖNZ, in CHÖNZ o.J.
(Chasa paterna 62).



Stilistische und textimmanente Aspekte 79

sehen Zürich und Sargans, wurde hingewiesen). Marschaga wird dem
Leser wie folgt präsentiert: Es ist ein schöner Märztag. «Igl ei bialaura,
ed il sulegl da calonda mars arda ord tschiel serein silla eozza da neiv.
Marschaga schai en in fiep protegiu. Igl uaul survart dosta il serenezi,
mo el stat era sidavon al sulegl. Ei vegn tard, avon che la primavera
s'annunzia» (30)5. Zwar bemerkt man bereits einzelne Ferienhäuser,
aber bis jetzt ist Marschaga noch ein richtiges Bauerndorf, mit engen
Gässchen, eher als Viehpfade zu bezeichnen, und mit Mistgeruch. Der
72jährige Geli (ein Vetter von Marcos Grossvater) und die um zehn

Jahre jüngere Mengia Curdin wohnen in einem 'weit ausladenden
Holzhaus'. «Das Doppelhaus böte genügend Platz für eine grosse Sippschaft.
Früher war es denn auch von zwei Familien bewohnt; jetzt ist es ganz
im Besitz des Geli» (31/26). Er wohnt auf der Sonnenseite, den andern
Teil vermietet er als Ferienhaus (31). Wir bemerken, dass die Enge
Marschagas eine andere Qualität hat als die Enge von Zürich. Es ist keine
atemberaubende, sondern eine bergende, 'anheimelnde' Enge. Der
Haus-Raum wird in einem andern Kapitel erörtert, es sei hier auf den

Kontrast zwischen dem weiten Haus in Marschaga und der engen
Wohnung in Zürich, welche von einem Freund der Familie als 'Schwalbennest'

bezeichnet wird (17), nur andeutungsweise verwiesen.
Um Missverständnissen vorzubeugen, muss betont werden, dass

der erzählte Raum immer ein perspektivierter Raum ist, sei er aus der

Optik der Erzählerfigur oder eines Protagonisten dargestellt. So hat'
auch, wie manches andere Requisit (über Mistgeruch kann man
beispielsweise ebenfalls geteilter Meinung sein), Nest eine ambivalente
Bedeutung. Nest kann der Ort der Geborgenheit par excellence (BACHELARD

1975: 119 ff.), kann aber auch der Ort sein, der dessen Bewohner

an einer natürlichen Entfaltung im Sinne einer entwicklungsgegebenen
Raumüberwindung in Stossrichtung von innen nach aussen hindert. Mit
einer einzigen Ausnahme (114: die Kinder entdecken das Nest des

Auerhuhns) wird Nest in HALTERS Roman pejorativ verwendet. Marschaga
wird abschätzig als Nest bezeichnet, insbesondere von Jacques Curdin.
Als Resultat der Perspektivierung ist es ferner zu betrachten, welches

unter anderen möglichen Merkmalen zur Darstellung einer Sache aus-

5 «Aus glasklarem Himmel brennt die Sonne auf die Schneedecke nieder. Das Dorf
liegt in eine Mulde gebettet. Der Wald über dem Dorf hält den Wind ab, bricht
aber auch die Kraft der Sonnenstrahlen. So kommt der Frühling spät hier herauf»
(1976: 26).



Stilistische und textimmanente Aspekte SO

gewählt wird. Kehren wir zu den hier zur Diskussion stehenden Räumen

zurück. Jacques Curdin hat endlich seine Einwilligung für einen
Aufenthalt Marcos in Marschaga gegeben. In der darauf folgenden
Nacht kann Marco nicht schlafen. Er steht am Fenster und blickt auf
das Lichtermeer von Zürich, sich dabei den Mond über Marschaga
vorstellend (47). Später betrachtet Marco die farbigen Blumen auf der
Alpwiese, und diese Farben «schmerzen die Augen nicht wie die Leuchtreklamen

in der Stadt» («réclamas da neon el marcau»; 107; Übers.

L.W.). Künstlichkeit gegen Natürlichkeit sind also die eigens
hervorgehobenen, gegeneinander ausgespielten Merkmale. Einem Mädchen
von Marschaga erklärt Marco, «dass die Leute in der Stadt ins Kino
gehen müssen, wenn sie so etwas sehen wollen: eine blühende Wiese,
ein weidendes Tier» (113/94).

Der zentrale Raum des Romans ('Titelraum', wenn man so will)
ist Caumsura, das Maiensäss (Hütte mit Stall und dazugehörigem
Gelände), das einst Marcos Grossvater gehört hatte, dann in Gelis Besitz

gelangt ist. Marco soll auf Caumsura das Galtvieh hüten. Um seinen
Milchbedarf zu decken, nimmt er eine Ziege mit. Beim Aufstieg zum
Maiensäss macht er sich die folgenden Gedanken: «Las cauras carezan
la libertad ed ils aults. El seregorda d'ina historia, nua ch'ina caura veva
dau la veta per contonscher la libertad dils cuolms. El ha il medem desi-
deri cun sia asma, ad ault, mo ad ault» (105)6. Es wird an dieser Stelle
noch nicht ganz klar, worauf sich 'gleich' bezieht, ob nur auf das Streben

in die Höhe (bis fern hinauf zu den Sternen?), ob der Vergleich
gezogen werden soll, Marco wolle sein Asthma hingeben wie die Ziege
das Leben, oder ob Marco ebenfalls sterben muss, um sein Ziel zu
erreichen. Darauf wird zurückzukommen sein. Zunächst einmal könnte
Marcos Ankunft auf dem 'Land seiner Väter' als zweite Geburt gedeutet
werden. Da er als Stadtjunge nicht in der Lage ist, die Ziege zu melken,
saugt er die Milch kurzerhand aus ihren Zitzen (wie ein Säugling, der
die Brust der Mutter nimmt; es sei erinnert an caum 'Zitze'). Daraufhin
macht er sich ans Aufräumen der Hütte von Caumsura. «Cura ch'el ha
aviert finiastras e barcun, ed il sulegl sclarescha el camberiet sur
cuschina, resenta el in agen deletg. Cheu era la fortuna dils Curdins ida

6 «Die Ziegen lieben die Freiheit und die Höhen. Er erinnert sich an eine
Geschichte, in der eine Ziege ihr Leben hingegeben hat, um die Freiheit der Berge zu
erreichen. Er hat mit seinem Asthma den gleichen Wunsch, hinauf, nur hinauf»
(Übers. L. W.).



Stilistische und textimmanente Aspekte 81

da rendiu - muort la pretensiusadad d'ina femna jastra, aschia veva igl
aug mess a dir. La stgira canorta, la stgira regurdientscha, uss vegneva
ella sclarida dil sulegl permavaun, ed el, il biadi da Turitg, era quel che

veva aviert la finiastra» (108)7. Was jedermann tut, wenn er ein über
längere Zeit unbewohnt gewesenes Haus betritt, wird hier zu einem Akt
der Raum(rück)nahme (jetzt nimmt er Caumsura), ja zu einer
mythischen Tat. Marco führt nicht nur die Unordnung in einen Zustand
von Ordnung über, er stellt die 'alte Ordnung', den status quo ante
wieder her (zum 'Einräumen, Aufräumen' vgl. BOLLNOW 1984: 207 ff.;
Bachelard 1975: 98 ff.; Reichel 1987: 16 ff., 27, 183 f.). «El carga
cun omisdus mauns el sternem dalla treglia e fiera la rauba mischa or da
finiastra. Tgei puorla! El emblida sia asma, mo puder better pli lunsch -
sil lidimer, ils rufids digl jester ed hostil. Igl ei ina vendetga innocenta,
quei ch'el fa, mo igl ei ina. El ha il sentiment da dar petta pagada a tut
quella schenta ch'ei manida ella combra da siu tat, fagend tuppas
remarcas sur dalla maridaglia, sur dil malsenschignar da quei um»
(109)8. Es geht nicht um Sauberkeit, es geht um die Beseitigung des

Gewesenen, um Auslöschung von Zeit im Raum. Das Leben auf dem
Maiensäss wird später von Marco als 'Luxus unserer (seil, der Bergbauern)

landwirtschaftlichen Betriebe' geschildert. «Dorthin gehen Leute
und Vieh einigemal im Jahr in die Ferien, essen gut und faulenzen und
leben wie im Schlaraffenland» (210/171). Auf die folgende Weihnacht
bekommt er das 'Schlaraffenland' geschenkt. Onkel Geli erachtet das
als eine Rückerstattung. Am Neujahrsmorgen hält Marco eine notariell
beglaubigte Urkunde in der Hand: die materielle Raumnahme wäre
somit perfekt. Im Sommer darauf aber hat Marco einen seltsamen
Traum. Der Onkel Geli musste sich, da Marco jetzt in Disentis zur

7 «Wie er Fenster und Fensterläden aufreisst und die Frühlingssonne hell in die

Kammer scheint, überkommt ihn eine sonderbare Freude. Hier ist es mit dem
Glück der Curtin (sie!) bergab gegangen, wegen der übertriebenen Ansprüche
einer fremden Frau, wie der Onkel behauptet. In die düstere Kammer mit ihren
düsteren Erinnerungen dringt nun die Sonne ein, und er, der Enkel aus Zürich,
hat dazu das Fenster geöffnet» (1976: 90 f).

8 «Mit beiden Armen packt er die Streue und wirft das schimmlige Zeug zum Fen¬

ster hinaus. Welch ein Staub! Aber er achtet nicht auf sein Asthma. Er spürt in
sich einfach den Drang, den fremden, feindlichen Plunder hinauszuwerfen, weit
hinaus auf den Miststock. Es ist eine unschuldige Rache, aber es ist eine. Hier in
diesem Bett schlief die Bande der Pächter und Knechte, lachte und spottete über
das Unglück seines Grossvaters. Hinaus mit allem!» (1976: 91).



Stilistische und textimmanente Aspekte 82

Schule geht und nicht mehr so viel helfen kann wie im vorhergehenden
Sommer, nach einem Knecht umsehen. Diesen Knecht nun empfindet
Marco als Eindringling. Ihm träumt von herankommenden feindlichen
Truppen, und er flieht nach Caumsura. In der Hütte findet er Männer

vor, die Karten spielen und Bier trinken. Marco geht weiter und begegnet

einem Mädchen, das angeblich von Caumsura herab kommt. Auf
seinen Einwand, Caumsura sei doch hier, zeigt das Mädchen aufwärts
und sagt: «dort oben» (242/197). Marco erzählt Tante Mengia den
Traum. «Noch weiter oben?» fragt diese verwundert (243/197).

Es ist nun der Augenblick gekommen, um festzuhalten, dass die

Trennung der Raum- von der Zeitkomponente eine heuristische ist.
Nicht immer wird die Zeit-Raum-Relation bewusst gemacht, doch ist es

unmöglich, diese zu übersehen, wo zur Darstellung der vorübergehenden,

der entschwindenden Zeit räumliche Mittel zur Anwendung gelangen.

So ist zwar mittlerweile Caumsura Marcos Besitz, den Raum des

Grossvaters jedoch kann er nicht zurückerobern, da die Zeit nicht
stillgestanden ist. Diese Einsicht wird im Roman von Tante Mengia
verschiedentlich thematisiert (sie rät Marco eher vom Bauernberuf ab, da
dieser keine Zukunft habe), und sie wird dem Leser auch in einem
Raum, in dem alte neben neuer Zeit steht, näher vorgestellt. In ihrem
Wohnzimmer hängen die Fotografien ihrer jetzt in der Stadt bzw. im
Ausland lebenden Kinder. «So finden sich alt und neu, bäuerliche
Einfachheit und städtischer Luxus in der Stube einträchtig beisammen»

(32/27). Marco aber will das Unmögliche: den zeitlosen Raum. Zeitlos
ist das Paradies, aus dem der Mensch einmal vertrieben worden ist, zeitlos

ist das Paradies, in das er dereinst eingehen wird, zeitlos ist der
Raum Gottes, nicht aber der menschliche Raum zwischen Anfang und
Ende. Im Roman ist einmal von Sehnsucht, Heimweh im von BOLLNOW

dargelegten Sinn (vgl. oben, S. 77 f.) die Rede. Marco befindet sich in
der Kirche (Maiandacht).

«El sorta dil profund ed ascenda egl ault tier la mumma celestiala.
El veva mai capiu endretg il senn dil plaid 'mumma tiara' - co san ins
capir quel sigl asfalt dil marcau? Ussa bein, ussa capescha el. Tut quei
ch'ei mumma ei profund ed ault ed ensiara l'encarschadetgna. Lai el en-
crescher? El lai encrescher senza malaveta. Tut la baselgiada da
Marschaga lai encrescher, quei senta el en quei mument. Perquei ch'igl ei
stgir el sanctuari e Ein vesa buca la fatscha da l'auter, perquei astgan eis
dar expressiun a lur sentiments. Dallas flurs ch'ein sortidas da lur tiara



Stilistische und textimmanente Aspekte 83

sur il vut dalla Madonna va lur patratg el lontan, naven dalla travaglia
e dil quitau, encurend igl etern ch'empermetta il ruaus ed ei la patria da

tuts» (95)9.
Wie Tante Mengia an einem nebligen Dezembertag (das Wetter

des engen Raumes) stirbt, heisst es, sie sei 'heimgegangen' (249 f.). Der
Hof wird an den bereits erwähnten Knecht auf zehn Jahre verpachtet.
Marco begräbt seine Träume von einem Leben als Bauer in Marschaga.
Er muss einen Asthmaanfall befürchten (253), die Höhe von Marschaga
ist offenbar bereits wieder eng geworden. In Ilanz besteigt er den
falschen Zug, den Zug nach Disentis statt denjenigen nach Landquart, der
ihn an die Landwirtschaftsschule Plantahof hätte bringen sollen. Er
bezahlt einen Zuschlag und bleibt sitzen (254), er wird in die Klosterschule

zurückkehren. Der Traum fällt ihm wieder ein. «Sie aber wies in die
Höhe: 'Dort oben!' und war verschwunden» (255/208).

Fassen wir zusammen. Mit dem Gegensatz unten/oben sind, wie
die Untersuchung ergeben hat, die folgenden weiteren Oppositionspaare
verbunden:

Stadt/Land
Fremde/Heimat (Herkunft)
feindlich/bergend
krank/gesund
Künstlichkeit/Natürlichkeit
Unfreiheit/Freiheit
neue Zeit/alte Zeit
Ferne (Fernweh) / Nähe
Enge/Weite

9 «Er steigt aus der Tiefe und erhebt sich in die Höhe zur himmlischen Mutter. Er
hatte den Sinn des Wortes 'Mutter Erde' nie richtig verstanden - wie kann man
ihn verstehen auf dem städtischen Asphalt? Jetzt schon, jetzt versteht er. Alles,
was Mutter ist, ist tief und hoch und umfasst die Sehnsucht. Sehnt er sich? Er
sehnt sich, ohne Verdruss zu empfinden. Die ganze in der Kirche von Marschaga
versammelte Gemeinde ist von Sehnsucht erfüllt, das spürt er in diesem Augenblick.

Weil es dunkel ist im Heiligtum und man das Gesicht des andern nicht
sieht, deshalb getrauen sie sich, ihre Gefühle zu äussern. Von den Blumen, die

aus ihrer Erde gewachsen sind und die jetzt beim Standbild der Mutter Gottes
stehen, schweift ihr Gedanke in die Ferne, weg von der Mühsal und den Sorgen,
die Ewigkeit suchend, welche Ruhe verspricht und die Heimat aller ist» (Übers.
L. W.).



Stilistische und textimmanente Aspekte 84

falscher Ort (falscher Zug) / richtiger Ort
schlecht/gut (Schlaraffenland)

Wo ist das allumfassende (Tiefe/Höhe, Anfang/Ende) weite Land,
aus dem der Mensch herkommt und zu dem er heimkehrt, in dem er
gesund und natürlich und in Geborgenheit weilen kann, in dem er frei und

am richtigen Ort, nämlich bei sich selbst ist, so dass er kein Fernweh
mehr kennt, in dem die Zeit still steht? Es ist die verlorene Heimat, das

verlorene Paradies, und das ist 'noch weiter oben' als Caumsura.
Ob Marco ins Kloster zurückkehrt, um doch ins Gymnasium

einzutreten, wie es ihm einmal vorgeschlagen wurde (216), oder um dort
für immer zu verbleiben, wird offengelassen. Interessant ist, dass der
Kloster-Raum gerade den Inbegriff der Enge zu verkörpern scheint. Im
Kloster aber ist die Zeit nicht mehr existent, da dessen Bewohner an der
Aussenwelt keinen Anteil nehmen und sich der 'Dynamik des Lebens'
entziehen (REICHEL 1987: 30 ff.). Darauf kann hier nicht weiter
eingegangen werden, doch Marcos Negierung der Zeitlichkeit wird auch mit
seiner Lust am Fotografieren augenfällig gemacht. Er will den 'oberen
Raum' (wenigstens auf Papier oder Leinwand) festhalten.

Der uneigentliche Gebrauch von oben und unten im Sinne von
'gut' und 'schlecht' ist keine bündnerische Eigenart. BOLLNOW (1984:
45) zitiert E. KÄSTNER, welcher betont haben soll, «dass ein so grosser
Teil des Heilsgeschehens auf Bergen geschieht». «In jedem Berganstieg
liegt ein Abglanz dieses Geschehens. Das kommt von der Kraft, die in
das Wort oben gebannt ist, das kommt von der Gewalt des Wortes

empor. Auch wer schon längst verlernt hat, an Himmel und Hölle zu
glauben, kann doch nicht den Rang der Worte oben und unten vertauschen

Oben ist oben.» Was jedoch an der bündnerromanischen
Literatur auffallen mag, ist die Verbindung des oberen Raumes mit gut
und alt. Wer hinabsteigt in den unteren Raum, begibt sich auf eine
niedrigere Daseinsstufe, weil er den Ort seiner Vorfahren verlässt und somit
Verrat an der Heimat übt, weil er nicht bewahrt, was er von den Vätern
geerbt hat. Es möge die überspitzte Formulierung erlaubt sein: wer das

Paradies freiwillig verlässt, übt Verrat an Gott und versündigt sich an
Kindern und Kindeskindern. Um die Schuld etwas zu mildern, verlassen

jedoch die meisten Protagonisten die angestammte Heimat nicht ganz
freiwillig. Im Falle von Marcos Grossvater wird die fremde Frau dafür
verantwortlich gemacht. Der 'Fluch der bösen Tat' vererbt sich auf



Stilistische und textimraanente Aspekte 85

Jacques Curdin, der mit dem in der Jugend erlittenen Unrecht nicht fertig

werden kann. Ein Freund der Familie bemerkt dazu: «(. übrigens
haben die meisten hier in Zürich (seil. Bündner) ein ähnliches Schicksal
hinter sich. Irgendwo, irgendwann ist jeder mit Gewalt aus dem
Heimatboden herausgerissen und hierher verpflanzt worden» (21/18).

Das Bild der Verpflanzung und Entwurzelung und dadurch im
unteren Raum nicht Gedeihen-Könnens ist das meistverwendete in dieser
Art von Texten. Die Scholle bestimmt massgeblich die Identität des

Berglers. Verlässt er die Scholle, so verliert er seine Identität, wie ein
Edelweiss, das in unterländischem Boden eine andere Erscheinungsform
aufweist (offenbar nicht mehr 'echt' ist; bot. Terminus: Modifikation).
In der Erzählung Terra alva von Seiina CHÖNZ verlässt der Held, ebenfalls

gedrängt von seiner Frau, einer Unterländerin, den Ort der Vorfahren.

Der Identitätsverlust wird mit dem Verlust des Namens deutlich
gemacht (in der Stadt lebt der Mann unter falschem Namen). Eine
Rückkehr gelingt ebenfalls nur als Eingehen in die ewige Heimat. Vor
dem Tode träumt der Held die Rückkehr in den Raum seiner Herkunft,
der mit sämtlichen Gegenständen des 'So-war-es-Immer' eingerichtet ist.
Ins Unterland gerettete Kleinode sind ein paar alte Bücher, in welche die
Namen seiner Vorfahren eingetragen sind, Attribute, die den Betrachter
schmerzlich mit der entschwundenen Zeit im Raum konfrontieren. In
Cla BlERTS Roman La müdada (Die Wende, seil, von der alten zur
neuen Zeit) wird im oberen Raum die Milch in die Molkerei gebracht,
während von den im unteren Raum vorhandenen Waschmaschinen
gesprochen wird (48 f.). In einer Diskussion wird auf die Geborgenheit in
der früheren, geschlossenen Gemeinschaft feumünanza veglia', 'alte
Gemeinschaft') hingewiesen, während heutzutage jeder mit sich allein
gelassen sei ('isolaziun dal singul'), und das nicht mehr nur in der Stadt
(126 ff.). In einer Pension im Val S-charl spielen die Einheimischen selber

zum Tanz auf, die Fremden bringen einen Plattenspieler mit (348).
Das nur ein paar wenige Beispiele zur Oben-unten-Dichotomie und den
entsprechenden Qualitäten. Die Strafen für jene, die sich vom Ursprung
entfernen, reichen vom Alkoholismus über den Kommunismus bis zur
Schwindsucht, mit andern Worten: es sind die Laster des unteren Raumes,

der Stadt.
Nach oben zu gelangen, sei für alle Menschen ein erstrebenswertes

Ziel, wurde gesagt. Nun scheint die besonders hervorgehobene
Verbindung von oben gut alt unter der Aufwärtsbewegung nicht eine



Stilistische und textimmanente Aspekte 86

fortschreitende Entwicklung, sondern einen Stillstand zu implizieren. Der
Bewohner des 'statischen (im Sinne des zeitlosen) Raumes' wird von
REICHEL (1987: 29 ff.) als 'Felsenmensch' bezeichnet. Es wird ausgegangen

von Redewendungen wie 'felsenfeste Überzeugung', 'harter Kern'
usw. REICHEL fährt fort, Petrus habe Jesus dreimal verleugnet, dann
während der Christenverfolgung den Ort (Rom) verlassen, wo er hätte
die Kirche der Christen bauen sollen. Er sei jedoch Jesus begegnet und
habe sich zur Rückkehr bewegen lassen. «Die beiden Ereignisse zeigen,
wie sehr der Mann, der 'Fels' heisst, auf die Hilfe dessen angewiesen ist,
von dem in Luthers Psalmübersetzung gesungen wird, er sei 'eine feste

Burg'» (ebd., 29). Diese Überlegungen finden sich in einem Kapitel, das

mit 'Der Mythos der Vollkommenheit' überschrieben ist, und führen
zum Resultat, dass es des Sich-Einschliessens in eine 'Burg' bedarf, um
des Zeitwandels ungeachtet an der 'Vollkommenheit' festzuhalten. Eine
solche 'Burg', 'die Zuflucht des Felsenmenschen', könne beispielsweise
ein Kloster sein (29), könnte - dürfen wir nun hinzufügen - ein Bergtal
sein. Auf jeden Fall ist die 'Burg' ein enger, ein 'abgeschlossener endlicher'

Raum, in dem die Dynamik der Aussenwelt, der Zeitfaktor negiert
wird. «Je mehr sie sich bemühen, alte Strukturen zu erhalten, desto

enger müssen sie sich einschliessen» (ebd., 45). Es wurde mit Bezug auf
das Nest bereits darauf verwiesen, dass Enge sowohl positiv wie negativ
gewertet werden kann. Enge kann Geborgenheit bedeuten, weil sie die

Dynamik der Aussenwelt fernhält, Enge kann aus demselben Grund
Behinderung bedeuten10. Und der obere Raum scheint doch, trotz
Weitblick von den Bergen herab, insofern der enge Raum zu sein, als er
sich gegen eine Erweiterung des Horizonts von innen nach aussen
stellt11. Draussen geht die Zeit vorüber, drinnen soll sie stehenbleiben.
Der obere Raum ist zwar nicht mehr ganz das Paradies, aber das

verlorene Paradies könnte durch Restitution des status quo ante
vielleicht wieder erlangt, zumindest könnte durch Bewahrung einem
gänzlichen Verlust entgegengearbeitet werden.

10 Letzteres wurde thematisiert von Flurin SPESCHA, Das Gewicht der Hügel.
Zürich: Nagel & Kimche 1986. Der Roman ist (bezeichnenderweise?) in deutscher
Sprache geschrieben und stellt sich in die schweizerische Tradition des

'Ausbruchs aus der Enge und dem Kleinstaat'.
11 Vgl. Chatrina FlLLI, La legenda dal Lai fop, 1945.



Stilistische und textimmanente Aspekte 87

2.1.3. Der innere Raum - der äussere Raum

Manches, was in Kapitel 2.1.2. als Merkmal des oberen und unteren

Raumes herausgearbeitet wurde, könnte auch auf den inneren und
äusseren Raum zutreffen. Greifen wir den Begriff des 'Felsenmenschen'
noch einmal auf, so dürfte die Ergänzung von Belang sein, dass die
'feste Burg' mitunter von Statuen abgelöst, dass Zeit auch in der Gestalt
der Statue festgehalten werden kann (REICHEL 1987: 47 ff.). Auf
Bergtäler übertragen, müsste es statt Statuen Antiquitäten (oder - wie
ein bündnerdeutscher Ausdruck lautet - Altertümer) heissen: das sind

von den Vorfahren geerbte Gegenstände wie Möbelstücke (Truhen,
Schränke, Kommoden usw.), Geräte (Sensen, Schlitten, Webstühle,
Spinnräder usw.), Schriften, Briefe, Bücher und was auf dem Estrich
oder in der Rumpelkammer noch alles zu finden ist. Besonders wertvoll
und vielsagend sind diese Gegenstände, wenn sie mit Namen oder
Initialen ihres Herstellers bzw. ehemaligen Besitzers versehen sind. In
der bündnerromanischen Literatur finden sich im innersten Raum, im
Haus-Raum, noch und noch Requisiten aus vergangenen Zeiten, welche
das Stillstehen der Zeit vortäuschen oder an eine Fixierung der

gewesenen Zeit mahnen sollen. Im Kapitel 'La müdada' (hier 'Der
Umzug') von Cla BlERTS gleichnamigem Roman (La müdada, 'Die
Wende', Grundbed. 'Änderung') ist der Held damit beschäftigt, den
Estrich zu entrümpeln, was mit beträchtlichen Entscheidungsschwierigkeiten,

was zu bewahren, was wegzuwerfen sei, verbunden ist (vgl.
C.4.2., Beispiel 3). Innerer und oberer, unterer und äusserer Raum
entsprechen sich gewiss in mancherlei Hinsicht, doch soll nicht auf
dieselbe Funktionalität des erzählten Raumes unter anderen Namen
nochmals hingewiesen, der innere und der äussere Raum mögen unter
einem andern Aspekt betrachtet werden.

a) Der hortus conclusus

Das literarische Werk von Aluis ARPAGAUS ist scheinbar an
niemanden gerichtet. Nachdem eine erste Publikation dem Autor nicht nur
einen Literaturpreis, sondern auch Kritik und Tadel eingebracht hatte,
wollte dieser fortan keine Silbe mehr veröffentlichen. Er hinterliess
jedoch einen äusserst umfangreichen, aufs säuberlichste geordneten Nach-



Stilistische und textimmanente Aspekte 88

lass, wovon ausgewählte Werke posthum herausgegeben wurden
(ArpagaUS 1983). Damit muss der Dichter wohl gerechnet, darauf muss
er zumindest gehofft haben. Auch sein Redegestus12 beweist, dass er
recht klare Vorstellungen von einem erwünschten Leser besass. Einer
Konfrontation wagte er sich aber offenbar erst wieder zu 'stellen', nachdem

er sich in jenen hortus conclusus zurückgezogen hatte, in dem ihn
nichts mehr verletzen konnte. Nun braucht er seine Gedanken und
Gefühle, sein Innenleben nicht mehr mit irdischen Mauern zu umgeben,
seine Arbeit nicht mehr in Schränken und Kommoden einzuschliessen.

Im Leben von Aluis ARPAGAUS (vgl. dazu CAVIGELLI, in: Arpa-
GAUS 1983, I: 7 ff. und IV: 215 ff.) gab es - um beim von ihm selbst oft
verwendeten Topos zu bleiben - drei umzäunte Gärten: den Garten seines

literarischen Schaffens, den er verschlossen hielt, den Garten seiner
Kindheit, aus dem er vertrieben wurde, und den Garten der Bildung, der
ihm verschlossen war. Aus dem Garten der Kindheit führt nur ein enges
Tor in die Welt hinaus: das Tor von Porclas. Es steht im Lugnez und
wurde zu Ehren der tapferen Frauen von Lugnez errichtet. Von ihnen ist
die Sage überliefert, sie hätten im Jahre 1352 den Einmarsch des Grafen

von Montfort mit seinem Kriegsheer erfolgreich verhindert. Diesen
Sagenstoff hat ARPAGAUS u. a. in den Erzählungen Porclas und Sais (I:
19 ff. und 245 ff.) literarisch verarbeitet. Porclas befindet sich 'in einem

engen, verlassenen Winkel' ('encarden'). Der Weg dorthin führt
zunächst durch einen 'weiten Wald'. «Wenn die ersten Tannenzweige
unser Handgelenk liebkosen, haben wir schon Lugnezer Boden unter
den Füssen.» Man gelangt «nochmals in eine sonnige Waldlichtung»,
welche «von gewaltigen Felsen behütet ist». Nun wäre kaum
anzunehmen, dass es noch weitergeht. «Aber dort drinnen im Winkel
('cantun') haben unerschrockene Arme dennoch einen Durchgang»
geschaffen. Ganz unerwartet steht man vor dem «ersten Dach da drinnen:
Porclas!». Das Gebäude befindet sich ganz allein inmitten steil
abfallender Felsen. Es birgt eine Statue des Schutzpatrons des Tals, des

heiligen Mauritius. Ausserdem haben Auerhühner und Eichhörnchen
hier ihr Nest und ihren Unterschlupf (I: 19 f.). Die Frage müsste nun -
so der Erzähler - lauten: wozu solch dicke Mauern an diesem abge-

12 ARPAGAUS 'erzählt' nicht, er 'bespricht' (predigt), was beispielsweise unter
Zuhilfenahme von WEINRICHS Tempus-Theorie überzeugend herausgearbeitet werden

kann. Zur Auffassung vom 'Dichter als Prediger' vgl. auch C.l.l., S. 522,
Anm. 6.



Stilistische und textimmanente Aspekte 89

legenen Ort? Die Antwort: 'als Schutzwall' (ebd., 20). Tatsächlich
könne man kaum ins 'innere Tal' gelangen, ohne die 'Enge von Porclas'

zu durchschreiten. Schon der 'Felszaun' beschütze den 'Lugnezer
Garten' ('curtgin lumnezian') gut, und diese Schutzvorrichtung hätten
die 'wackeren Vorfahren' durch das 'Tor von Porclas' noch verstärken
wollen (21). «Wie viele Söhne, für welche die Brotkruste da drinnen
nicht ausgereicht hat, sind durch dieses Tor hinausgegangen in die
Fremde!» «Wieviele sind dann wieder zurückgekehrt unter seinem

Bogen hindurch!» ('atras siu artg'; 21 f.)
Mit diesem Kommentar wird die Wiedergabe des Sagen-Geschehens

eingeleitet, und mit der Lobpreisung der heldenhaften Frauen, welche

die heimatliche Scholle verteidigt haben, endet der Text.
In der mit Sais überschriebenen Erzählung wird der Vorfall aus

der Sicht einer beteiligten Frau erzählt. Sie befindet sich zu Beginn auf
der Weide von Sais, einem 'herrlichen Winkel' ('in dils maiestus en-
cardens'), welcher von einer 'Wache' 'umschlossen' ist: von dunkelgrünen

Wäldern und abschüssigen Felsen (245). Onna Barla verrichtet
die Arbeit eines Sennen, genauer: sie vertritt ihren Vater Murezi
(Mauritius, Moritz), der sich auf einer Wallfahrt nach Santiago de

Compostela befindet. Gerne wäre sie mit dem Vater in die Welt hinaus
gereist, doch muss sie auf der Alp ihre Pflicht erfüllen. Daraus wird,
durch das Nahen der feindlichen Truppen, eine Pflicht an der Heimat,
Onna Barla übernimmt in der Verteidigung die Führerrolle. «Was für
ein Treiben herrscht jetzt plötzlich auf dem Berg von Sais, jenem
Winkel ('encarden'), auf dem vor einer Stunde noch so tiefe Stille gelegen

hatte!» (253.) Aber «auch wir Frauen da drinnen sind schliesslich
nicht ohne Fäuste auf die Welt gekommen!» sagt sich Onna Barla (254).
Schluss und Eröffnung der Erzählung sind ähnlich gestaltet. Nach
überstandener Schlacht kehrt die gewohnte Stille in 'jenen Winkeln'
('quels encardens') wieder ein (261). Zwar sind die Spuren der
Verheerung noch deutlich sichtbar, doch ist statt des Kriegslärms wieder
das Glockengeläute der weidenden Tiere zu vernehmen, welches «heute
abend noch viel bemerkenswerter klingt als gewöhnlich, ja wie das

Konzert der Feen; so geheimnisvoll, dass sogar die Rehe und Hirsche ihr
Geweih durch das Dickicht von Ästen stossen, um zuzuhören - !» (263.)

Zunächst scheint der 'curtin lumnezian' kein hortus conclusus im
herkömmlichen Sinne, kein Garten Eden zu sein. Weder herrscht ewiger
Friede, er musste zumindest einmal hart erkämpft werden, noch fliessen



Stilistische und textimmanente Aspekte 90

Milch und Honig, die Söhne müssen mangels Brotkrusten in die Fremde
hinaus. Nun, die Abwehr der Truppen des Grafen von Montfort ist Sage,

ist Mythos und somit zum integrierenden Bestandteil des den Garten
umhegenden Zauns geworden. Zum zweiten: die Ideologie der Armut
tut gar nicht so viel zur Sache, viel wichtiger scheint hier die Verklärung,

der Zufluchtswert des 'Hauses der Kindheit' als einer der

'glücklichen Räume' (BACHELARD 1975: 29) zu sein. «Alles was ich
vom Hause meiner Kindheit sagen kann, ist genau dies, was nötig ist,
um mich selbst in die Situation des Träumens zu bringen, um mich an
die Schwelle einer Träumerei zu versetzen, wo ich mich in meiner
Vergangenheit ausruhe» (ebd., 45). Bezeichnenderweise kehren die Söhne
auch wieder zurück, sei es in Amt und Würde, sei es auf der Totenbahre.

Sie sind hinausgegangen durch das Tor, bei der Rückkehr wird
daraus ein 'artg', ein (Triumph-?)Bogen (I: 22).

In den bis hieher genannten Belegen geht es mehr um 'Zaun' und
'Tor' als um den 'Garten'. Auffallend ist bei der Erwähnung der
Landschaft die Häufigkeit des Gebrauchs von 'Winkel' ('encarden'), dem

man sich - nebenbei bemerkt - über eine (offenbar immer) 'sonnige
Waldlichtung' (19) nähert. Dem Winkel kommt ganz besondere Bedeutung

als innerer Raum zu. Der Winkel ist «eine Zuflucht; die uns einen
ursprünglichen Daseinswert sichert: die Unbeweglichkeit» (BACHELARD
1975: 166). In einen Winkel verkriecht man sich, man kauert, und im
Winkel «kauert sich die Vergangenheit zusammen» (ebd., 169). «Um
die Winkel zu beseelen, sind der alte Pantoffel und der Puppenkopf
mehr wert» (ebd., 171) als - um einen Vergleich aus unserem Text zu
wählen - das rationale Wissen um Mangel an Brotkrusten. Der Winkel
als dunkler Raum, in dem man allein ist, kann ferner dem hellen Raum,
der «als ein gemeinsamer Raum gegeben ist, den ich mit andern Menschen

teile» (dem 'sozialisierten Raum'), gegenübergestellt werden. Der
Winkel ist ein privater Bereich, in den man sich «aus der Öffentlichkeit
des Raumes zurückziehen kann» (BOLLNOW 1984: 217). Der Rückzug
in den inneren bzw. das Hinaustreten in den äusseren Raum erfolgt
durch ein Tor oder durch eine Tür. BOLLNOW (ebd., 154 f.) weist auf
den «semipermeablen, d. h. nur halbdurchlässigen Charakter» der
Tür hin. «Der ins Haus Gehörige kann frei durch sie ein- und ausgehen

während der Fremde ausgeschlossen ist und erst besonders

hereingelassen werden muss.» Dieser 'halbdurchlässige Charakter' wird
in den Texten von ArpAGAUS besonders deutlich. Das Tor ist eng und



Stilistische und textimmanente Aspekte 91

versteckt (der Ortsunkundige würde gar keinen Durchgang mehr vermuten),
zudem verhilft die Natur mit ihrem 'Felszaun' dem 'ins Haus Gehörigen' zu
seiner Rückzugsmöglichkeit. Da es gar keinen andern Eintritt gibt als die

mit dem Denkmal an die tapferen Frauen bewachte Pforte, die 'Enge von
Porclas', ist er vor 'Hausfriedensbruch' in einem Höchstmass geschützt. Wer
sich andererseits einschliesst, «bewahrt seine Freiheit, ja er erfährt grade-
zu darin seine Freiheit in einer besonderen Weise; denn er behält die

Möglichkeit, die Tür auch jederzeit, wenn es ihm passt, wieder zu öffnen»
(BOLLNOW: 155). Er kann hinaustreten, sich aus dem Zustand der

Unbeweglichkeit lösen, wann immer es ihm gefällt.
Der eigentliche, von aussen schwer zugängliche Innenraum, zu

verstehen als glücklicher Raum der Kindheit wie auch als Raum des

Sich-Einkapselns mit sich selbst13 wird dargestellt in dem mit Da Rieven
en (Von Rieven einwärts) überschriebenen Text (I: 35 ff.). Rieven ist ein
Flurname (Bed. 'Rain, Bord, Böschung'). «Irgendwo beginnt der Faden
eines jeden Knäuels. So auch derjenige von Rieven. Er ist eigentlich von
drei Wegen umschlossen.» Wo er am schmälsten ist, beginnt er
«wirklich wie ein Faden, wie das Schnürchen eines Bächleins, welches
nachher anwächst und anwächst, um sich dann in einen breiten Strom
zu verwandeln. Das erste Stückchen vom Rieven» ist Privatbesitz. Darauf

befindet sind ein «Hühnerhof, um den, für seine Bewohnerinnen, eine

Einfriedung angelegt wurde». Der Rest ist Gemeindebesitz (ebd., 35).
Es folgt die Erwähnung der auf dem Land wachsenden Bäume, Sträucher

und Blumen. Knaben und Mädchen nehmen davon, als Schmuck
für das Fronleichnamsfest. Von einen gewissen Pfad an taleinwärts fühlt
sich der Erzähler, auch wenn er es nur leise zu äussern wagt, als Herr
des Rieven (36). Es ist nämlich der Pfad, der dann in die Wiese der
Seinigen mündet (37). Jahr für Jahr wirft das 'Schnürchen von Halde' eine
Blache voll Heu ab. Und «genau dort, wo 'unser' Pfad mit der Wiese
zusammenkommt», befand sich früher eine Quelle. Sie ist nun
ausgetrocknet, die alten Leitungsröhren jedoch führen zu einem 'Winkel'
und dieser Winkel ist das Elternhaus (38 f.). Dort verlebte der Erzähler
eine glückliche Jugendzeit im Kreise seiner Eltern und Geschwister

13 Dazu ein interessantes Detail: die tapferen Frauen bewerfen die Eindringlinge
nicht nur mit Holzklötzen und Steinen, sondern mit allem, was ihnen in die
Hände kommt. Sinnigerweise handelt es sich dabei um Schneckenhäuser (welche
haufenweise herumliegen?; I: 26). Zu 'Muschel' vgl. BACHELARD 1975: 134 ff.;
'Schneckenhaus' 149 ff.



Stilistische und textimmanente Aspekte 92

('Sänger', 'Sängerinnen', 'Schwalben'; die Familie wird als 'concert dil
Rieven' bezeichnet), bis der 'Schnitter Tod' diesen Kreis nach und nach
dezimiert (40) und es vom Rieven «geradewegs auf die Weide des

immerwährenden Frühlings» geht (41).
Seither sind zwanzig Jahre vorübergegangen, beim Anblick des

Raumes aber werden die Erinnerungen immer von neuem belebt,
Erinnerungen an Kühe, an Hagebutten und an Schwarzdornbeeren, an
Esche und Apfelbaum, an Hanf, an Bienen. «Und zupfte man am Faden

jener Tage, sein Knäuel wäre nie abgewickelt» (43). Die Träumerei
wird unterbrochen durch die Furcht vor dem Einbruch der Aussenwelt
ins 'irdische Paradies', aus dem der Autor/Erzähler nach dem Tode der

Mutter vertrieben worden ist, in das er aber jeden Sommer 'über Porclas
hinein' zurückkehrt. Die kleinere Gefahr droht von oben, gemeint ist
der Bergdruck, das langsame, aber stetige Abrutschen des Hangs, die
ungeheuerlichste Gefahr aber droht von unten, gemeint ist «die
moderne Welt, die breite Strasse» (44 f.).

Wer die Gegend nicht kennt, kann sich, trotz scheinbarer sprachlicher

Genauigkeit (z. B. Häufung von Orts- und Richtungsadverbien),
davon keinerlei Vorstellung machen, und das scheint auch nicht nötig
zu sein. Wohl aber kann jeder das in dieser Landschaft erfahrene Glück
nachempfinden, denn dieses ist in einer ungenaueren, in einer Sprache
jedoch, die Allgemeingut ist, beschrieben. Wir begegnen einem Topos
der Weltliteratur am abgelegensten Winkel der Welt: dem locus amoe-
nus. Die Minimalausstattung dieses Ortes besteht laut CURTIUS (1973:
202) aus «einem Baum (oder mehreren Bäumen), einer Wiese und einem
Quell oder Bach».

Diese Elemente finden sich im Text von ARPAGAUS, wobei
besonders bemerkenswert ist, dass das Wasser in der abzubildenden
Landschaft zu fehlen scheint, dass es aber metaphorisch bzw. als einmal
vorhanden gewesen eingebracht wird. Interessant ist auch der Weg von
der Quelle zum Elternhaus, d. h. zum Ursprung des Lebens der
Erzählerfigur (vgl. Paradiesesflüsse, welche das Lebenswasser führen).
Zur Minimalausstattung des locus amoenus können Blumen und
Vogelsang hinzukommen (CURTIUS, ebd.), schliesslich wird er durch rhetorische

Amplifikation immer weiter bereichert (Früchte, Gewürze,
Honig, Bienen usw.; ebd., 204 f.). Die Bäume, Sträucher und Blumen
werden von ARPAGAUS in eine an Arkadien erinnernde Umgebung
versetzt. Hirten und Knaben und Mädchen tummeln sich darin (I: 36).



Stilistische und textimmanente Aspekte 93

Die Vögel ('Sänger' und 'Schwalben') sind die Bewohner des Hauses14

und die Früchte (Beeren) die verschiedenen Baumarten15, die Bienen

usw., aus ihnen ist der 'Faden' gesponnen, den man vom 'Knäuel' der
Erinnerung abwickelt. Was also eingangs über die Interdependenz von
Raum und Funktion gesagt wurde, finden wir hir aufs anschaulichste
bestätigt, der locus amoenus bzw. der hortus conclusus als locus
amoenus ist eines der ältesten Muster der poetischen Tradition.

Anfügen könnte man die Frage, woher ein Bewohner des

abgelegensten Winkels diese Tradition kennt. Als einer der für ARPAGAUS

wichtigen Räume wurde bereits der 'Garten der Bildung' genannt, mit
dem Hinweis jedoch, er habe in diesem Fall auf der äusseren Seite des

Zauns gestanden. Dem Autor war eine höhere Schulbildung verwehrt
(vgl. dazu CAVIGELLI, in: ARPAGAUS IV: 220 ff.). Ein Text (Summirania;
IV: 13 ff.) handelt von seinem Bildungshunger und seinem Verlangen
nach einer Studentenmütze. Der Autor/Erzähler verrichtet im Kollegi
'Maria Hilf' in Schwyz die Arbeit des Pedells. «Aud'el, fagend pils
zulers dil collegi entuorn ses viadis da pot, ils students e professers a

frestgentond la historia dils pievels vegls, a repetend las conjugaziuns
dils verbs franzos e talians, Iura seferma era el, mintga gada, sper la

ruosna dalla clav e teidla, conquistond silmeins aschia, era per el enqual
buccadina da quels scazis» (15)16. Mit einem Autodidakten also haben
wir es zu tun, für den, wie es charakteristisch ist, die (Schul-)Bildung
umgekehrt proportional zur Grösse der Öffnung, die dazu führt, an
Wert gewinnt. Würde jemand im Schulzimmer Konjugationsübungen
als Schatz bezeichnen? Wer sich hingegen mit dem Schlüsselloch als

Zugang zu etwas Erstrebenswertem begnügen muss, der stürzt sich auf
alles, was er ergattern kann. ARPAGAUS war ohne höhere Schulbildung,
aber nicht ohne Bildung. 1945 und 1946 soll er sich intensiv mit
Literatur beschäftigt und nebst romanischen Autoren auch FEDERER,

Stifter, Schiller, Eichendorff, Brentano und Uhland gelesen

14 Zum Nest-Raum vgl. BACHELARD 1975: 119 ff., zum Motiv auch ARPAGAUS

I: 20.
15 Zum Topos des 'idealen Mischwaldes' vgl. CURTIUS 1973: 201.
16 «Hört er, wenn er seine Botengänge durch die Korridore des Schulgebäudes

macht, wie die Schüler und Lehrer die Geschichte der alten Völker auffrischen,
wie sie die Konjugation der französischen und italienischen Verben repetieren, so
hält er an, jedes Mal, beim Schlüsselloch. Er hört zu und erobert sich ebenfalls

wenigstens ein paar Brocken von diesen Schätzen.»



Stilistische und textimmanente Aspekte 94

haben. Er habe sich ausserdem für Sprachwissenschaft, Geschichte,
Volkskunde, Psychologie und Pädagogik interessiert (CAVIGELLI, in IV:
225 f.). Die traditionellen lyrischen Systeme und Formen kannte und
handhabte er (vgl. das Sonett in IV: 281). Er muss daher sehr wohl auch

mit der literarischen Topik vertraut gewesen sein, und wenn es wahr ist,
was FONTANE einmal mit Bezug auf Gottfried KELLER gesagt haben soll,
nämlich alle Autodidakten seien Übertreiber, so könnte das eine Erklärung

für das Vorkommen der Quelle im Text trotz deren Fehlens in der
Landschaft sein. Wollte ARPAGAUS es perfekt, den hortus conclusus
bzw. den locus amoenus vollständig machen?

b) Der Raum des Aussenseiters

Wer sozial nicht integriert ist, dem wird von einem Erzähler
vielfach ein Wohnort ausserhalb des Dorfes zugewiesen. Den andern ein
'Dorn im Auge', vermag der Aussenseiter die herrschende Ordnung
vielleicht etwas ins Wanken zu bringen, er kann sie jedoch nicht umstürzen.
Bevor es nämlich so weit kommen könnte, greift man zu einer
geeigneten Massnahme: man befördert den Störenfried noch weiter
hinaus. So ist beispielsweise das 'Gemeinwohl' nicht ausreichend

sichergestellt, indem Töna Brach, der Held in Men RAUCHS Erzählung
II nar da Fallun (Der Verrückte von Fallun, 1975) «zualleräusserst im
Dorf» in einem «abgesonderten Häuschen» wohnt (83). Wie er sich

weigert, dieses Häuschen einem Spekulanten zu verkaufen, was den Bau
eines Hotels und damit einen wirtschaftlichen Aufschwung (und die

Befriedigung von Profitgier) vereiteln würde, wird er ins «nächste
Narrenhaus» geführt (87). Dasselbe Schicksal erleidet der geistig
behinderte Sohn einer armen Witwe (Flurin DARMS, Tani
Eigenname). In: ders. 1985; Dt. in: DARMS 1987). Der sozialen Randposition
der Betroffenen entspricht auch in diesem Text deren Wohnort (1985:
104/1987: 136). Dadurch aber ist der Abnormale ebenfalls noch nicht
genügend beiseite geschoben; indem er das unterdrückte unmoralische

Handeln der Normalen verkörpert, muss er von der Gesellschaft
radikal verdrängt, «hinüber auf die andere Seite des Tunnels und des

Berges, in ein Tal voller Finsternis und Schatten, wo ihn graue Mauern
und ein Haus mit vergitterten Fenstern erwarten» (104/135), geschickt
werden.



Stilistische und textimmanente Aspekte 95

Mit dem räumlichen Ausschluss bleibt die Geschlossenheit des

geltenden Tugendsystems erhalten, zur Katastrophe kommt es erst,
wenn die Absonderung des Andersartigen nicht mehr gelingt. Diese
Problematik behandelt Gian FONTANA in dem mit Novelle bezeichneten
Erzähltext Ii president da Valdei (Der Gemeindepräsident von Valdei.
In: FONTANA I, 1971.) Die 'unerhörte Begebenheit', welche GOETHE von
der Gattung fordert (zu ECKERMANN 25.1.1827), besteht in diesem Falle
darin, dass die Aussenseiter ins Dorf einziehen.

Die Bürger von Valdei beharren in ihrem Geiste auf einer von den
Vorfahren übernommenen, mittlerweile aber aufgehobenen
Gemeindeverordnung, wonach kein Fremder sich auf ihrem Boden niederlassen
und kein Einheimischer sich mit einem Auswärtigen verheiraten darf.
Dem Gemeindepräsidenten, Gieri da Nueina, direkt gegenüber aber lebt
ein solcher Eindringling. Risch dil Tgiern hat das Haus von einer Tante
geerbt und lässt es sich nicht nehmen, dieses auch zu bewohnen. Allen
möglichen Schikanen der Einheimischen ausgesetzt, hat er sich dem
Schnaps hingegeben und rächt sich im entsprechenden Zustand, indem
er seinem Lästermaul freien Lauf lässt. Als Schutz gegen die Beschimpfungen

verhängen die Bürger von Valdei ein Wirtshausverbot über
Risch, worauf er zum äussersten greift: er verkauft sein Haus ausgerechnet

den Zigeunern. Diese ziehen ins Dorf ein, in Valdei herrschen
bürgerkriegsähnliche Zustände. Das dauert so lange, bis der Gemeindepräsident

einmal äussert, was alle andern nur denken, nämlich man möge
doch 'die Hütte' anzünden, dann habe man endlich Ruhe. Eines Nachts
wütet der Föhnsturm, und Gieri träumt von der Ausführung dieses
Vorhabens. Tatsächlich brennt daraufhin das Haus der Zigeuner, mit ihm
das ganze Dorf. Unter der Leitung des aus Südamerika zurückgekehrten
Sohns von Risch dil Tgiern wird Valdei - anders als es vorher war -
wieder aufgebaut.

Die Erzählung ist von Anfang an anders konzipiert als andere
Texte mit gleicher Thematik. Beim Aussenseiter und Sündenbock Risch
dil Tgiern handelt es sich nicht um einen aus den eigenen Reihen,
sondern - auch wenn er schon lange im Ort ansässig sein muss, denn er

trägt seinen Übernamen seit vierzig Jahren (137) - tatsächlich um einen
Fremden. Ferner erscheinen der innere und der äussere Raum nicht
säuberlich getrennt, Risch und später die Zigeuner wohnen mitten im Dorf,
ausgesperrt (Gefängnis, Nervenheilanstalt, Domizilnahme in der Stadt)
wird am Schluss der Einheimische, der Gemeindepräsident. Im Text von



Stilistische und textimmanente Aspekte 96

Flurin DARMS (Tani) wird dem inneren Raum das Licht, dem äusseren

Raum die Finsternis zugeordnet. Die Finsternis aber ist jenseits des

Bergs, der Weg hinaus führt durch einen Tunnel.
Im President da Valdei kommt auffallend häufig der Nacht-Raum

zur Sprache. Es soll, um dessen Bedeutung deutlicher zeigen zu können,
zuerst vom viel seltener auftretenden Tag-Raum die Rede sein. Zu
Beginn der Erzählung geht Gieri da Nueina an einem Maiabend seinem

Dorf entgegen. Es weht ein 'milder Wind'. Der Mann atmet den 'Duft
der Blumen' ein. Sein Blick ruht «auf den braunen Häusern des Dorfes,
welches auf einer lieblichen, sonnenbeschienenen Halde liegt und von
Wiesen und fruchtbaren Äckern umgeben ist». Die Bergspitzen sind von
der untergehenden Sonne vergoldet. Im Dorf angekommen, nimmt er
würzigen Küchenduft wahr. Die Häuser «berichten von Beständigkeit
und Wohlstand». «Noch eindrücklicher sind die Scheunen.» Die «grossen

Miststöcke sind der Stolz der Bauern, während Mädchen und
Frauen mächtig viel auf ihre Nelken geben» vor den Fenstern. Gieri
geht über die Brücke des sprudelnden und schäumenden Avadetsch.
«Föhn und Sonne müssen auch dort oben die Frühlingsgeister geweckt
haben» (138). Später - die Zigeuner sind mittlerweile im Dorf - setzt
für die Bauern von Valdei die Kornernte ein. Die Felder sind «gelb wie
Gold» (161). Gieri steht schon in der Dämmerung auf, seine (erwachsenen)

Kinder schlafen etwas länger. Es ist ein Prachtswetter. Das Horn
des Geisshirten «klingt fröhlich durch den klaren Sommermorgen». Die
Ziegen steigen in die Höhe, wo, in der Nähe der Gletscher, die

«würzigsten Kräuter» wachsen. (162) Die Bauern «schneiden das Korn
auf der sonnigen Halde» (163) usw.

Im Gegensatz zum Nacht-Raum, bei dessen Erwähnung sich der
Erzähler mit dem Hinweis auf die Tageszeit begnügt, ist der Tag-Raum
ausführlich beschrieben. Es lässt sich unschwer erkennen, dass der Tag-
Raum den inneren Raum meint. Dieser Sachverhalt wird mit dem
Hinweis, Gieri sei stolz auf 'sein Valdei' («Wo gibt es ein vergleichbares
Dorf?» [138]), noch unterstrichen. Aber die dargestellte Landschaft ist
eine Klischee-Landschaft, es wird gerade so viel über sie ausgesagt, wie
es zur Ausstattung eines Idylls nötig ist (Mai, milder Wind, Blumenduft,
fruchtbare Äcker, golden usw. usf.). Und das Idyll ist von Anfang an
gestört. Der Tag-Raum wird dargestellt auf der Schwelle zum Nacht-
Raum. Einmal ist es Abend, die Sonne geht unter, die Erwähnung des

Föhns deutet auf die hereinbrechende Katastrophe voraus. Das andere



Stilistische und textimmanente Aspekte 97

Mal ist es ganz früh am Morgen, Gieris Sohn und Tochter wie auch -
das wurde vorher unterschlagen - die Zigeuner sind noch nicht wach,
gehören noch der Nacht an, und der Gedanke an die 'Villa Moser', wie
das von Risch verkaufte Haus nun genannt wird, vergällt dem Gieri die
Freude an Heimat und Ernte (163). Ein weiterer Nachtrag wäre
anzubringen: Telgia, Gieris Tochter, steht im Briefwechsel mit Rischs Sohn

Barclamiu, und Martin, Gieris Sohn, liebt ein Mädchen aus einem
andern Dorf. Die junge Generation 'geht fremd', was jedoch geheim
gehalten werden muss. Der Nacht-Raum entspricht dem
hereinbrechenden (aber verbotenen) Aussenraum. Von aussen kommt das

Neue, während in einem hermetisch abgeschlossenen Innenraum ewig
alles beim Althergebrachten bliebe.

Am bereits erwähnten Maiabend sitzt Gieri da Nueina nach dem
Abendessen «mit dem Rücken gegen das Fenster» (139) am Tisch,
immer noch voller Zufriedenheit über den Lauf der Dinge in der
Gemeinde und Familie. Trotz seiner Position im Raum richten sich dann
seine Gedanken plötzlich auf die Aussenwelt, die Präsenz des fremden
Nachbarn versetzt ihm einen Stich. Mittlerweile ist die Nacht gänzlich
hereingebrochen. Frau Maria bringt eine Lampe und einige Zeitungen.
Frau und Mann lesen und diskutieren die Nachrichten aus der Welt, die
Tochter Telgia kann sich jetzt ungestört der Lektüre von Barclamius
Brief hingeben, der Sohn Martin besucht im Schutze der Dunkelheit das

Mädchen im andern Dorf (141 f.). Etwas später - wiederum in der
Nacht - ist es Telgia, die Barclamiu schreibt: er möge doch bald
heimkommen und Ruhe schaffen in Valdei; für einen, der die Welt kennt,
müsse doch das 'ein Kinderspiel' sein. Daraufhin «sitzt sie in der
Dunkelheit am Fenster und träumt hinaus» (156; Hervorh. L. W.).

Selbstverständlich kommt der Nacht-Raum als Aussenseitern par
excellence den Zigeunern zu. Sämtliche ihnen angelastete Untaten
geschehen nachts (Diebstähle, Wildfrevel, Notzuchtversuche). Nun wird
jedoch vollends deutlich, wie auch die Bürger von Valdei sich nicht nur
im Licht aufhalten, sondern sich auch in die Dunkelheit begeben
(müssen). Schon der Verkauf des Hauses durch Risch dil Tgiern17 erfolgt
mit dem Hinweis auf Gerüchte, wonach manch einer, der bei Tag
solchen Leuten Verachtung entgegenbringt, nachts beim «grossen Zigeu-

17 der, nebenbei bemerkt, sehbehindert ist (145). Als in Valdei ansässigem
Fremden ist ihm der 'verdämmernde Raum' zugeordnet; Begriff nach BOLLNOW

1984: 217 ff.



Stilistische und textimmanente Aspekte 98

ner» um «Rat und Beistand» nachsuche (148). Burschen des Dorfes
schleichen sich nachts zu den schönen Zigeunermädchen (174 f.) und
werden daraufhin von den andern nachts zusammengeschlagen (175 f.).
Es verhält sich auch nicht so, dass - wie man es zwar nicht gerne
wahrhaben will - die Einheimischen integer, die Fremden moralisch bedenklich

sind. Risch ist schwerer Alkoholiker, aber auch der Gemeinde-
weibel und Nachtwächter ginge für einen Schnaps «durch Pfützen und
Tümpel» («tras puozs e pultauns») (143). Bei Verdacht auf Wildfrevel
wird die Polizei lieber nicht eingeschaltet, denn «in dieser Hinsicht
haben die Leute von Valdei selbst nicht das reinste Gewissen» (167).

Die Sympathie des Erzählers - das wird durchgehend direkt oder
indirekt zum Ausdruck gebracht - gilt nicht den Bürgern von Valdei.
Wo dem Leser deren Xenophobie anschaulich gemacht werden soll, ist
der Text ironisch, und der (übertrieben dargestellte) Ernst, mit dem sie

für ihre Sache einstehen, erzeugt Komik. Die Figur des Risch dil Tgiern
ist so gestaltet, dass sie beim Aussenstehenden (vgl. 158 f., Szene beim
Anwalt) wie beim Leser (schmunzelndes) Wohlwollen weckt, er ist -
das geben sogar die Valdeier heimlich zu (141; vgl. auch 147) - wohl
der Intelligenteste im Dorf, und am Ende könnte sich noch herausstellen,

dass er nicht Verleumdungen, sondern die Wahrheit ausspricht
(144; vgl. auch Erzählerkommentar: 146). An Deutlichkeit nichts zu
wünschen übrig lässt der folgende Passus (Kommentar des Erzählers; es

ist Nacht): «La baselgia stenda siu clutger git ad ault viers il tschiel
stelliu. Regorda ella buca vida quel ch'ha vuliu unir cun sia gronda
carezia tut ils carstgauns e tut ils pievels? Pertgei prendan ils cristians
aunc adina buc el per menader?» (161; vgl. auch 174)18. Ist schliesslich

von Anschuldigungen gegen die Zigeuner die Rede, geht der Erzähler
auf Distanz, berichtet im Stil, «man sagt, sie hätten» (vgl. 166 f.,
167 ff.).

Der Nacht-Raum verweist in diesem Text auf die Aussenwelt und
auf das im herrschenden Tugendsystem nicht Sanktionierte (allg. zur
Bed. von Tag- und Nacht-Raum vgl. BOLLNOW 1984: 224 ff., 251 ff.).
Die Aussenwelt ist gleichbedeutend mit Fremde und mit der neuen Zeit,
mit dem Unbekannten, ist deshalb dunkel und unüberschaubar, wäh-

18 «Die Kirche streckt ihren spitzen Turm in die Höhe dem gestirnten Himmel ent¬

gegen. Erinnert sie nicht an den, der mit seiner grossen Liebe alle Menschen und
Völker zusammenbringen wollte? Warum nehmen die Christen ihn immer noch
nicht zum Vorbild?»



Stilistische und textimmanente Aspekte 99

rend die Innenwelt mit Bekanntem ausgestattet und ihr der Tag-Raum
zugeordnet ist. Die Valdeier halten an der alten (vertrauten)
Verordnung fest, obwohl sie von draussen her aufgehoben wurde (137).
Und im Gespräch zwischen Vater und Sohn sagt Martin: Wenn die

Satzungen der Alten «in ihrer Zeit begründet waren, müssen sie denn
wirklich heute noch gelten? Hat sich nicht vieles verändert in all den

Jahren?» (173.) Wir erinnern uns an den 'Felsenmenschen', der sich
einschliesst, um dem Strom der Zeit zu entfliehen. In diesem Sinne wäre
es auch aufschlussreich, dem Bergbach 'Avadetsch' in der Erzählung
Aufmerksamkeit zu schenken. An entscheidenden Stellen wird an sein
Fliessen erinnert. Bemerkenswert ist nun aber die Radikalität, mit der
der äussere Raum mit dem Unmoralischen in Verbindung gebracht
wird. In der Nacht sieht man einerseits nicht so gut, man wird
andererseits aber auch nicht gesehen. In der Nacht geht man zum
'grossen Zigeuner' (die Frauen, damit er ihnen wahrsage; 148), die
Nacht verbirgt Diebstähle und sonstige Unschicklichkeiten und
Verbrechen. Das wären an sich keine neuen Metaphern, neu und
aussergewöhnlich ist die von andern (auch neueren; Ii president da
Valdei wurde 1932 geschrieben) bündnerromanischen Texten
abweichende Wertung. An mehreren Stellen wird der 'Dünkel' der Bürger von
Valdei erwähnt, sie halten sich für bessere Menschen als andere (vgl.
z. B. 172). So legt der Erzähler dem Risch auch das Wortspiel in den

Mund, er könne an diesem Abend Valdei nicht mehr erreichen, «das
eher ein Valnaucli» sei (148; ValDEI 'Tal Gottes', ValNAUCLI 'Tal des

Teufels'). Durch Einkapselung in den inneren Raum stagniert das

Leben, verlöscht schliesslich. Risch sagt es den Valdeiern unmissver-
ständlich, woher deren 'Schwindsucht' kommt: von der Inzucht (140).
Tatsächlich ist die Bevölkerung trotz gesunder Luft - wohl die massivste
Attacke gegen eine 'heilige Kuh', unterstrichen noch durch Rischs
Erklärung beim Hausverkauf, von der Luft könne er nicht leben (150)19 -
kränklich, junge Leute sterben auf unerklärliche Weise, die Kinder können

die schulischen Anforderungen nicht bewältigen (141). Lebendigkeit

ist demnach nur einer Gesellschaft gewiss, die sich dem Aussen
öffnet und auch sich selbst gegenüber offen ist. Bei derartig
festgefahrenen Mechanismen, wie sie in Valdei anzutreffen sind, bedarf es

19 Vgl. zu diesem Mythos auch Flurin DARMS: Il buentadé en la paliu. In: II, 1986.
Dt. Die Tränke im Moor. In: 1987.



Stilistische und textimmanente Aspekte 100

einer immensen Störung des inneren Gleichgewichts durch einen

Aussenstehenden, um die Erstarrung zu lösen. Schon Telgia hielt nur
den weitgereisten Barclamiu für dazu in der Lage (156), doch ist bei der
radikalen Verbindung von aussen neu unzüchtig eine viel radikalere
Kur nötig. Erst der alles zerstörende Dorfbrand - dessen Ursache

letztlich der Aussenseiter Risch ist - ermöglicht den buchstäblich
unbelasteten Neuaufbau des Dorfes. Wie der Phönix aus der Asche steht

es am Ende da. Mit dem Austausch zwischen den beiden Welten, die
wohl mit einer Blutauffrischung einhergeht (Handwerker müssen

notwendigerweise kommen, Barclamiu erhält das Bürgerrecht von
Valdei, um dann aber mit Telgia in der Stadt zu leben, Gieri wohnt
nach seinem Freispruch bei ihnen; 194 ff.), verliert auch die Trennung
zwischen Tag- und Nacht-Raum an Bedeutung. Entsprechende
Hinweise kommen im Text nicht mehr vor.

c) Der Haus-Raum

Am Beispiel von Aluis ARPAGAUS wurde der als hortus conclusus
erlebte Innenraum dargestellt. Der Innenraum des vorigen Kapitels muss
als sozialer Raum verstanden werden. Was nicht ins Weltbild der
betreffenden Gesellschaft passt, ist unüberschaubar, erscheint somit als dunkel

und wird nach Möglichkeit ausgeschlossen. Beide Bereiche, unter
welchem Aspekt auch immer als Innenraum empfunden, sind
geographisch festgelegt. Der glückliche Raum der Kindheit, die helle,
vertraute Umgebung werden mit einer ganz bestimmten Landschaft in
Verbindung gebracht. Hier, in diese Örtlichkeit eingebettet, und nicht
irgendwo ist das Glück zu finden. Diese Bedingung entfällt beim Übergang

zum Haus-Raum. Wer nur noch die 'eigenen vier Wände' als

bergenden Innenraum erlebt, dessen Haus kann überall auf der Welt stehen,
demzufolge ist auch das Draussen an jedem Ort, den man nach
Durchschreiten der Haustüre (evtl. des Gartentors des zum Haus gehörigen
Grundstücks) betritt.

Der Held in Oscar PEERS Erzähltext Nozzas d'inviern (1988; Dt.
Eine Hochzeit im Winter, 197220) bewohnt das Haus seiner Vorfahren,

20 Da es sich bei der romanischen Fassung nicht um eine blosse Übersetzung der 16

Jahre früher erschienenen deutschen Fassung, sondern um eine - gerade die zen-



Stilistische und textimmanente Aspekte 101

dennoch ist Heimat ihm kein Begriff mehr, den er unbefragt übernimmt.
«Wo bist du zu Hause? Wo du geboren und aufgewachsen bist oder
dort gerade nicht?» (165.) Mit dieser Frage befindet sich der Held, mit
dieser Thematik befindet sich der Autor in bester Gesellschaft. Schon
die (psychogenetischen?) Herzbeschwerden der Figur, mit denen der
Leser gleich zu Beginn bekanntgemacht wird ('Enge'/'Angst'; 8) verweisen

auf einen zu erwartenden Diskurs in der Enge21. Dem Heimatbegriff
widmet ferner Max FRISCH in seinem Tagebuch 1966-197122 den
zweitletzten Fragebogen. Die Frage 22 lautet: «Empfinden Sie die Erde
überhaupt als heimatlich?» (ebd., 385), womit vielleicht der Übergang vom
Leiden an der Schweiz (als Heimat; z. B. noch im Stiller, 1954) zum Leiden

an der Welt signalisiert ist. Auch dem bündnerromanischen Autor
geht es heute nicht mehr nur um ein 'Unbehagen im Bergtal'23, es befällt
ihn ein 'weiträumiges Unbehagen'. Andrea Valentin, die Hauptfigur von
Nozzas d'inviern, empfindet Enge einmal in der Stadt, einmal in den

Bergen, gross und weit ist lediglich sein Haus. Auch das verlässt er von
Zeit zu Zeit fluchtartig, um, anderswo mit derselben Hast Reissaus

nehmend, wieder an seinen Ausgangspunkt zurückzukehren. So sucht er
seiner Verlorenheit in der Welt durch Errichtung eines privaten Universums

entgegenzuarbeiten24, gelangt immer wieder an diesen festen
Bezugspunkt als in eine erhoffte 'Ruhelage'25. Erst am Schluss der Erzählung

scheint der Innenraum perfekt, dadurch die Remedur gegenüber
der feindlichen Aussenweit gefunden zu sein.

Die Fabel wäre nun nachzutragen: Der noch nicht 50jährige
Andrea Valentin hat sich von den Geschäften zurückgezogen und lebt als

Privatmann auf dem zu einem Teil geerbten, zum andern von den
Miterben käuflich übernommenen Familiengut. An einem stürmischen
Dezemberabend kommt die 28jährige Ursula als Haushälterin zu ihm. Im
Winter danach heiraten Ursula und Andrea. Im September des fol-

tralen Stellen erweiternde - Überarbeitung handelt, wird hier ausschliesslich vom
romanischen Text ausgegangen. Zitate sind von der Verf. ins Dt. übersetzt.

21 So der zum Schlagwort für eine ganze Epoche schweizerischer Literatur gewor¬
dene Titel einer Aufsatzsammlung von Paul NlZON. Bern: Kandelaber Verlag
1970.

22 Frankfurt: Suhrkamp 1972.
23 In Analogie zu Karl SCHMID, Unbehagen im Kleinstaat, 1963.
24 Vgl. dazu auch Hillebrand 1971:22,58.
25 Zum Fortgehen und Zurückkehren vgl. BOLLNOW 1984: 56 ff.



Stilistische und textimmanente Aspekte 102

genden Jahres wird ihnen ein Sohn geboren und auf den Namen Felix

getauft.
Andrea Valentin sind weitere Begleit- bzw. Kontrastfiguren beigesellt.

Genannt werden muss die Geigerin Lena, der die eheliche Wohnung

zur Hölle geworden ist. Sie hat aber die Kraft nicht, eine andere

«Wohnung zu suchen» (39). «Zu Hause ist sie nur in ihrer Musik» (7).
Statt sich rechtsmässig scheiden zu lassen, macht sie sich mit einem
Klarinettisten, einem engelsgleichen Liebhaber (39 f.), davon. Zu nennen ist
Andrea Valentins Bruder Johann, der einen 'pessimistischen Brief'
schreibt. Er fühlt sich beengt nicht nur durch die 'Überbevölkerung',
auch seine Wohnung ist so (kalt und) eng, dass darin kein Platz für ein

privates Universum ist. Johann scheint die Flucht in die Arbeit zu ergreifen

(58 ff.). Zu nennen ist der katholische Priester, dem der Glaube
abhanden gekommen ist. Zöge er daraus «die Konsequenzen», fiele er «in
ein Vakuum» (65). Und schliesslich der Arztfreund Hartecke: Gegner
«der Politik, des Militarismus, der Kernenergie, des grenzenlosen
Fortschritts, überhaupt unserer ganzen Zeit, einer, der nicht an die Zukunft
glaubt» (93). Seit seiner Scheidung verbringt er die meiste Zeit in der

Arztpraxis, dem Innenraum Valentins aber, dem häuslichen Glück,
verbunden mit dem Wunsch, einen Sohn zu hinterlassen, kann er keinerlei
Verständnis entgegenbringen. Der Sohn - so Hartecke - hätte wenig zu
danken, und es folgt das Probleminventar von der Luftverpestung über
die Bevölkerungsexplosion bis zu den Drogen und der atomaren Bedrohung

(141 ff.). Dessen ungeachtet bekommt Andrea Valentin seinen
Felix.

Bei BOLLNOW (1984: 123 ff.) lautet die erste Überschrift im Kapitel

Die Bedeutung des Hauses «Das Haus als Mitte der Welt»26. Die
Notwendigkeit eines Haus-Raums als Daseinsmitte wird begründet mit
dem Verlust der 'objektiven' Mitte, der eingetreten ist mit der Kenntnis
von der Kugelgestalt der Erde. «Denn da ist kein Fand mehr vor dem
andern ausgezeichnet, und alle Punkte der Erdoberfläche sind

grundsätzlich gleichberechtigt» (ebd., 123). Im Gegensatz zum mythischen

Menschen, dessen Raum die Mitte der Welt schlechthin war,
besteht für den modernen Menschen «die Gefahr der Entwurzelung»
(ebd., 124). Er muss sich an einer subjektiven Mitte festhalten, deren

26 Vgl. zu häuslichem Raum als 'fast absolute Daseinsmitte' auch HILLEBRAND

1971: 58.



Stilistische und textimmanente Aspekte 103

Wert sich mehr und mehr an Kriterien der eigenen Biographie
entscheidet (vgl. auch BACHELARD 1975). «Diese Mitte zu schaffen
wird so zur entscheidenden menschlichen Aufgabe. Und diese erfüllt er
im Errichten und Bewohnen seines Hauses» (BOLLNOW: 125).

Andrea Valentin hat sich - wie gesagt - vorzeitig aus dem öffentlichen

Leben zurückgezogen. Er wurde nicht in die Aussenseiterrolle
gedrängt, er fühlt sich selbst als Fremder auf dieser Welt (46 f.; vgl. auch
12: Wohnort ausserhalb des Dorfes). Seine politische Laufbahn wird
durch eigene Unangepasstheit beendet (er kritisiert - ob zu Recht oder
Unrecht, bleibt dahingestellt - seinen Vorgesetzten; 10). Dann versucht
er sich in 'der Industrie', um mit 45 Jahren endgültig die Flucht nach
innen zu ergreifen (11). Ein möglicher Grund für diesen Entschluss: Streit
mit den Mitarbeitern (ebd.). Streit kann Andrea nicht vertragen,
Konfrontationen versucht er zu meiden, er hat Schwierigkeiten, sich zu
artikulieren (26, 28, 91). Der Eigenraum wird «dem Menschen nicht ohne
weiteres geschenkt», er muss «erst gegen einen andrängenden Feind
behauptet werden» (BOLLNOW: 128). Gerade das kann Andrea nicht.
Worüber er scheinbar verfügt, ist Geld, um sich den Eigenraum zu kaufen,

und wie sein Widersacher Jöri Camichel (vgl. 10) im Begriffe ist, zu
nahe an Valentins Eigenraum heranzurücken, indem er das an dessen

Grundstück angrenzende Land zwecks Überbauung einem Bauern
abkaufen will, geht Valentin (hinterrücks) hin und bezahlt das Doppelte
der bereits ansehnlichen Summe, um sich sein Rückzugsgebiet zu
sichern (24 ff.). Einer Aussprache versucht er auszuweichen, Camichel
stellt ihn zur Rede, muss jedoch grösstenteils selber reden: «Ich brauche
Land - nicht nur, um ein Privatleben zu führen, um Bücher zu lesen und
Musik zu hören. Ich arbeite! Ich bin aktiv. Ich baue Häuser, damit die
Leute wohnen können. Ich muss bauen.» «Ich muss - weil ich an der
Gemeinschaft teilnehme» (27). Andrea Valentin nimmt aus einem diffusen

Unbehagen (die exakte Analyse seiner persönlichen Gründe würde
hier zu weit führen) über eine Welt, die nicht mehr trägt, an der
Gemeinschaft nicht teil. Auch der Ort seiner Herkunft ist für ihn zum
Draussen geworden. Gegen den «Ansturm der Welt» vermag er sich nur
im von ihm bewohnten Haus-Raum «fest(zu)krallen» (BOLLNOW: 128).

Inwieweit gelingt es Valentin, sein Haus tatsächlich zu bewohnen
und sich eine 'Mitte zu schaffen'? (118: «Es geht nicht nur ums Wohnen

- es geht auch ums Leben», sagt er knapp ein halbes Jahr vor der Hochzeit.)

Es muss auffallen, wie häufig in diesem Text die Küche erwähnt



Stilistische und textimmanente Aspekte 104

wird. Im 'Haus als Mitte der Welt' kommt also dem 'Herd als Mitte des

Hauses' noch ganz besondere Bedeutung zu. Mit einer Mitte in zweiter
Potenz haben wir es demnach zu tun. Von den andern Zimmern des

Hauses wird verhältnismässig oft Andreas Bibliothek genannt. Dort hält
er sich in der Regel allein auf, er zieht sich zum Arbeiten (in der
Gemeinde versieht er noch einige Ämter, als Jurist u. a. das Friedensrichteramt)

dorthin zurück oder überlässt sich (häufiger) seiner
Melancholie. Die Küche hingegen ist der Ort des mitmenschlichen
Zusammenlebens und der Geselligkeit. Es ist die 'gemeinsame Mitte des

Hauses' (BOLLNOW: 164; Hervorh. L. W.). In der antiken und
germanischen Welt befand sich der Herd buchstäblich im Zentrum,
hinzu kommt dessen ursprüngliche sakrale Bedeutung als Altar. «Das

Herdfeuer, das auch in der Nacht nicht erlosch war so der
Mittelpunkt des Hauslebens. Auch heute noch hat der Herd einen

gewissen Rest dieser sakralen Bedeutung erhalten.» «Der Herd wird
gleichbedeutend mit dem eignen Haushalt», wie Sprichwörter (z. B.

'Eigner Herd ist Goldes wert') oder die synonyme Wendung 'Haus und
Herd' beweisen (ebd.)27.

Andrea Valentin hält sich nur einmal - fast möchte man sagen -
mutterseelenallein in der Küche auf: nach dem Tod der alten, zum
Familienmitglied gewordenen Haushälterin Lucrezia. Er sucht diesen

Raum aus praktischen Gründen auf, weil er einen 'Bärenhunger' hat
(81). Viermal ist er allein bzw. eine gewisse Zeit allein. Entweder denkt
er an das frühere Beisammensein in der Familie, oder er sucht den
mitmenschlichen Kontakt, sehnt sich danach (17, 25, 92, 99).
Üblicherweise halten sich die Bewohner des Hauses (Andrea, Ursula,
Lucrezia, Knechte, Besuch) während der Mahlzeiten in der Küche auf.
Der Esstisch ist - anstelle des ursprünglichen Herdes - «der Ort, an dem
sich und um den sich zu regelmässigen Zeiten die ganze Familie versammelt»

(BOLLNOW: 164). Ebensooft sind nur Andrea und Ursula in der
Küche, wobei die praktische Funktion (das Essen) völlig in den

Hintergrund, die zwischenmenschliche Begegnung aber in den Vordergrund

rückt. Am Morgen nach Ursulas Ankunft führt Andrea die Tiere
zur Tränke. Von aussen sieht er das erleuchtete Küchenfenster, das
rauchende Kamin (34), ein Bild für menschliche Wärme, die das Haus

27 Vgl. auch surselvisch fiug 'Feuer' in der Bedeutung 'Haushalt', ils fiugs 'die
Haushalte' (z. B. 'Haushalte pro Gemeinde').



Stilistische und textimmanente Aspekte 105

(jetzt) ausstrahlt. Dem menschlichen Bedürfnis nach Erholung in der
häuslichen Geborgenheit als Gegenpol zur Besorgung der Geschäfte
draussen in der Welt (vgl. dazu BOLLNOW: 56 ff.) entspricht auch die
Schilderung von Andreas Heimkehr nach einem von Amtspflichten
ausgefüllten Tag (48 ff.). Ursula kocht ihm noch etwas, dann erzählt er
aus seinem, sie aus ihrem Leben. Er nimmt, «fast, ohne zu wollen», ihre
Hand und berührt sie mit den Lippen (49). Die Küche ist der Ort des

Gesprächs, einmal 'so traulich und so hold', einmal in Form der
Auseinandersetzung, wenn auch eine solche - bei Andreas
Artikulationsunfähigkeit - lediglich darin besteht, dass er während des Essens

gekränkt die Zeitung liest (85 ff.). Die Errichtung einer Daseinsmitte
kann, der Bedeutung, die der Küche in diesem Text zukommt, nach zu
schliessen, nur gelingen als zwischenmenschliche Beziehung. Die Wärme
eines Du erst macht Wohnen zum Leben, und insofern bestätigt sich die
Annahme eines Innenraums, der nicht geografisch determiniert, eines

Aussenraums, der überall «draussen vor der Tür» ist.
Wohnen - so sei mit aller Klarheit noch einmal hervorgehoben -

«ist mehr als blosses Sein oder Sich-Befinden» (BOLLNOW: 125). Der
Mensch bewohnt sein Haus (seine Wohnung) und kann sich erst durch
die hier erfahrene Geborgenheit dem Ansturm der Welt stellen. Von
Bedeutung ist also die Möglichkeit, sich dem Ansturm zeitweilig auch
entziehen zu können. Zu diesem Zweck muss der Wohn-Raum verschiedene

Bedingungen erfüllen (vgl. ebd., 149 ff.), er muss u. a. abgeschlossen
bzw. abschliessbar sein, seine Grösse muss so bemessen sein, «dass er
vom darin wohnenden Menschen auch wirklich mit seinem Leben
ausgefüllt werden kann» (ebd., 151), er muss Wärme abgeben, er muss
eine (nach individuellen Bedüfnissen verschiedene) Ordnung und
Gepflegtheit aufweisen. Und eine weitere Bedingung ergibt sich, wenn wir
über eine rein räumliche Auffassung des Hauses hinausgehen. Angeblich
soll es einem einzelnen Menschen nicht gelingen, eine «Atmosphäre der
Wohnlichkeit und Behaglichkeit, der Intimität» (ebd., 152) zu schaffen,
dazu sei eine «weibliche Gegenwart» nötig (ebd. 152 f.). «Die Gemeinsamkeit

der einträchtig darin lebenden Familie gehört eben so sehr dazu
(seil, zum Wohnen) wie die räumliche Umfriedung durch Mauern und
Dach. Wohnen ist nur als in Gemeinschaft möglich, und das wahre
Wohnhaus verlangt die Familie» (ebd., 153).

Auf dieses Ziel hin scheint Andrea Valentin ständig auf der Flucht
gewesen zu sein, der Innenraum war nicht mit dem nötigen 'Leben aus-



Stilistische und textimmanente Aspekte 106

gefüllt', damit er sein Wohnen als Leben empfinden und, dadurch
gestärkt, in der Aussenwelt bestehen konnte. Nur von daher ist es auch zu
verstehen, dass Ursula und Andrea, nach dem Entschluss zur Heirat, die
Nacht in der Küche, und nicht etwa - wie es deutlicher nicht herausgestrichen

werden könnte - im Bett verbringen (170 f.). Das Paar muss
offenbar zuerst die familiäre Mitte des Hauses ordentlich be-sitzen und
so das Wohnen besiegeln. Erst später wird die Mitte (der Zweierbeziehung)

ins Schlafzimmer verlegt (im Bett plaudern sie mitunter noch
stundenlang zusammen; 178).

Die Notwendigkeit des Haus-Raums als Refugium in einer
unheimatlichen Aussenwelt wird durch die 'Hochzeit im Winter' noch besonders

anschaulich gemacht. Ursula kommt als Haushälterin im Dezember
bei wüstem Schneetreiben; infolge eines Lawinenniedergangs hat der

Zug Verspätung (28 ff.). Im folgenden Jahr herrscht ab Mitte November

graues, kaltes, nasses Wetter (173), dann fällt Schnee (175). Die Leute
verstehen nicht, warum die beiden im Dezember statt beispielsweise im
Mai heiraten wollen. Sie tun es, weil sie «den Winter gern haben»

(ebd.). «Es folgt ein glücklicher Winter» (177). Andrea und Ursula sind
nicht die ersten, die erkannt haben, dass der Winter die «Poesie des

Wohnens» vermehrt (BACHELARD 1975: 70), dass der «heraufbeschworene

Winter eine Verstärkung des Wohnglücks» bedeutet (ebd.,
71; Hervorh. von BACHELARD), dass dadurch das 'Nest' nur noch
'wärmer, weicher, liebevoller' wird (ebd.). «Jedenfalls ist jenseits des

bewohnten Hauses der winterliche Kosmos ein vereinfachter Kosmos.
Er ist ein Nicht-Haus Zwischen Haus und Nicht-Haus ordnen
sich alle Widersprüche leicht. Vom Winter empfängt das Haus
Intimitätsreserven, Intimitätsfinessen. In der Welt ausserhalb des Hauses
verwischt der Schnee die Schritte, verwirrt die Wege, erstickt die

Geräusche, maskiert die Farben. In der alles erfüllenden Weisse spürt
man eine kosmische Negation am Werk. Der Hausträumer weiss das

alles, fühlt das alles, und durch die Seinsverminderung der äusseren Welt
erfährt er eine Steigerung aller Intimitätswerte» (ebd., 72). Im Winter -
so wird deutlich - rückt das Aussen noch weiter hinaus. Dieselbe
Funktion kann dem Unwetter zukommen. Nach der Geburt des Kindes

- Andrea sitzt am Wochenbett seiner Frau - geht draussen ein Gewitter
nieder. Auf Ursulas Wunsch wird kein Licht angezündet (190). Die
junge Familie lässt, gänzlich in den Innenraum entrückt, das Gewitter
vorübergehen. Danach kommt die Krankenschwester, um sich nach dem



Stilistische und textimmanente Aspekte 107

Taufnamen des Kindes zu erkundigen (191)
kann nicht überraschen, kann fast nur
Wiederholung der lakonischen Äusserung
Winter» aufgefasst werden.

2.1.4. Der anthropomorphe Raum

Die Parallelsetzung von Individuum und Raum - auf der einen
Seite der Mensch, auf der andern Seite eine seiner Lage entsprechende
Örtlichkeit - ist ein bekannter Kunstgriff. Gewisse Verbindungsmuster
bieten sich wie von selbst an und können bis zur Trivialität abgenutzt
werden. Diese spezifische Frage aber - darunter fiele auch die Betrachtung

der literarischen Topik, und vom Topos zum Klischee ist mitunter
kein weiter Weg - soll uns an dieser Stelle nicht interessieren. Vielmehr
sollen anhand ausgewählter Beispiele - anders als in Einzeldarstellungen
ist dem erzählten Raum kaum beizukommen, da es im Grunde genommen

so viele erzählte Räume wie Erzähltexte gibt - mögliche
Funktionen der Anthropomorphisierung von Räumen sichtbar gemacht
werden. Vorwegnehmend ist es sehr wohl möglich, summarisch etwas
über die Leistung dieser Technik auszusagen. Die Analogie zwischen
Mensch und Raum verleiht dem Geschehen eine übergeordnete
Bedeutung, indem Übereinstimmung mit einer höheren Macht, Schick-
salhaftigkeit suggeriert wird. Demnach sind es wichtige Ereignisse im
Leben des Helden, die mit Analogien untermauert werden. Auf der
anderen Seite dient die Anthropomorphisierung auch als Lesehilfe, als

interpretatorische Stütze, als indirekter Erzählerkommentar. Was sie im
einzelnen bewirkt, ist nur aus dem betreffenden Kontext zu erschliessen.
Auch ein tradiertes Muster kann je nach Kontext nichts Neues oder aber

ganz Neues bringen. Es muss daher der Gebrauch traditioneller Muster
immer am einzelnen Text überprüft werden.

a) Der Blick durch das Fenster

«Zu den einfachsten Aufgaben des Fensters gehört die
Möglichkeit, vom Innenraum her die Aussenwelt zu beobachten» (BOLLNOW
1984: 159). Man kann durch das Fenster «sehen ohne gesehen zu werden»

Dass es Felix heissen soll,
noch als intensivierende
«Es folgt ein glücklicher



Stilistische und textimmanente Aspekte 108

(ebd.); wer hinter dem Fenster steht, verhält sich als distanzierter
Beobachter, er lässt sich nicht ein. Ein Vergleich zwischen Tür und
Fenster, «den beiden Öffnungen des Hauses» (ebd., 162), möge den
'Abstand des Schauens' (ebd., 163) noch verdeutlichen. Durch die Tür
tritt man hinaus ins Leben, durch das Fenster betrachtet man es. Das
Interesse des Beobachters gründet im Bestreben, sich in der Umwelt zu
orientieren, was nur von einem sich ausserhalb befindenden Standpunkt
aus möglich ist, denn orientieren tut man sich mit Bezug auf ein
bestimmtes Koordinatensystem. Ein Blick beispielsweise vom Berg hinunter,

und nicht auf die Möbel meines Zimmers, sagt mir, wo in der
Landschaft mein Haus steht. Orientierung geschieht mittels Einordnung in
ein Ganzes, und bietet der Blick aus dem Fenster auch nur einen
Ausschnitt, so wird ein Ganzes doch «unsichtbar mitgegeben» (BOLL-
NOW: 161). In der Kunst besteht die Möglichkeit, durch Perspek-
tivierung das 'unsichtbar' zu Sehende bewusst zu gestalten. Künstlerisch
dargestellte Landschaft - so schon im 18. Jahrhundert - sei «stets der
Versuch, im ästhetisch gesehenen und gehörten Ausschnitt das verlorene

Ganze der Natur für einen einzigen glückhaften Moment
zurückzuholen». Deshalb gehörten «sowohl der Ausschnitt» (Blick aus
dem Fenster usw.) «wie auch die Konzentration eines solchen Blicks in
die Landschaft in einer Perspektivgestalt» «zu den Darstellungstechniken

der Landschaftsmalerei und der Wortkunst» (FRÜHWALD 1988: 65).
Diese Technik wurde von Joseph VON EICHENDORFF meisterhaft
beherrscht und angewandt. Ein abseits, vielfach am Fenster Stehender
beobachtet die ihn umgebende Welt, wobei die Bedeutung, die dem
gehörten Raum (Posthorn, Hundegebell, Schlag eines Eisenhammers
usw. in der Sternennacht) zukommt, die ästhetische Distanz noch
vergrössert (vgl. dazu ALEWYN 1982: 203 ff.).

Ein Fenster besonderer Art steht im Mittelpunkt der Erzählung La
stad dalla uolp von Flurin DARMS (in: II, 1986. Dt. Der Sommer der
Füchsin. In: DARMS 1987). Die zentrale Figur ist ein auf der Schwelle
zwischen Kindheit und Erwachsenwerden stehender Junge, der
geeignete Ausschnitt von Welt, den er, um sich in einer neuen Situation
zurechtzufinden, braucht, bietet ihm sein Standort hinter dem
Postschalter. Von hier aus ist er «über fast alles auf dem laufenden, was im
Dorfe vor sich geht» (1986: 32/1987: 95). Zwar gehört es zu seinem
Amt - er übernimmt während der Sommermonate den Postdienst in
seinem kleinen Heimatdorf -, dass er auch Botengänge macht. Da kann



Stilistische und textimmanente Aspekte 109

es allerdings geschehen, dass eine ungeheure Angorakatze ihm Gesicht
und Hände zerkratzt, so dass er froh ist, wenn er sich «wieder hinter
dem Schalter in Sicherheit» befindet (41 f./104).

Was erlebt er denn, dass er einerseits bestrebt ist, sich keine
Information entgehen zu lassen, die ihm sein vorzüglicher Beobachterposten
gewährt, sich andererseits hinter diesem Posten (und dem damit verbundenen

Amtsgeheimnis - denn obwohl er sehr viel sieht, darf er nichts
gesehen haben; 32 f./94 f.) 'verschanzt'? Wenn der Junge im Herbst wieder
zur Schule geht, wird jemand anders den Postdienst versehen und
den Platz hinter dem Schalter einnehmen. Darüber steht nichts im Text,
weil es offensichtlich nicht berichtenswert ist. Aus dem Text erfährt der
Leser hingegen zwanzigmal direkt, dreimal indirekt, dass dieser Junge
hinter dem Schalter steht, er wird also, sollte ihm der Zusammenhang
nicht aufgehen, im Durchschnitt einmal pro Seite (rom. Text: 22 Druckseiten;

dt. Text: etwas über 23 Druckseiten) darauf aufmerksam
gemacht. Diese ständige Wiederholung des Standorts des Protagonisten
erinnert an die «Epitheta ornantia, die den Helden und Göttern Homers
wie ein Etikett anhaften» (HARTMANN 1984: 70; Hervorh. L. W.), oder
auch etwa an die Figur der Mrs. Micawber aus David Copperfield, welche

dem Leser zusammen mit der Beteuerung «I will never desert Mr.
Micawber» in Erinnerung haften bleibt. Auf jeden Fall wird der Raum
dem Helden wesensmässig zugeordnet und dient zu dessen Charakterisierung.

Ob dessen Position im Raum als habituelle (vgl. 45/107 f.: alle
Cagianeis von Cagianetta seien so, «hart und verschlossen» usw.) oder
momentane zu verstehen ist, kann nicht entschieden werden, der Text
berichtet nur von einer begrenzten Zeit aus dem Leben des Jungen.
Vordergründig geht es um eine Füchsin, die jeden Sommer die Hühnerställe
unsicher macht, berichtet wird von der Füchsin in einem ganz bestimmten

Sommer, dem Sommer, in welchem der Junge hinter dem Postschalter

steht. Demgemäss kann nur die Parallelsetzung zwischen Raum und
gegenwärtiger Lage des Helden (Pubertät) in Betracht fallen.

Die Neugierde eines Pubertierenden zielt auf einen Ausschnitt von
Welt: den des Geschlechtlichen, für ihn verbunden mit dem elementaren
Hereinbrechen der Leidenschaften. Dieses Hereinbrechen kann nur mit
Zerstörung einhergehen. Wenn richtige Gewitter kommen, «nützen
nicht einmal die Heuhaufen etwas, die Gion Rest und Mattiu gemacht
haben. Sie zerzausen kleine und grosse Heuhaufen» (32/94). Bei Entladung

des Gewitters kann, wegen einer rothaarigen italienischen Haus-



Stilistische und textimmanente Aspekte 110

hälterin, einer seinen Bruder halb totschlagen (50/113). Ein guter Grund
also, sich darauf nicht einzulassen. Ganz raushalten aber kann sich der

Junge nicht (ansonsten eher ein Luftschutzkeller der ihm gemässe Raum
wäre). Einen ersten Hauch der Gewitter bekommt er natürlich am eigenen

Leib bereits zu spüren. Einem Mädchen, das ferienhalber im Dorf
weilt, will er eines Abends die Höhle der Füchsin und ihrer Welpen
zeigen. Nach einer waghalsigen Kletterei zittern beide Kinder. Weswegen
fürchtet sich der Junge so? «Auch wegen der Füchsin oder wegen dieser

Augen und dieses Mundes und dieses Körpers, der einen Augenblick nur
ganz leicht gegen dich gepresst war» (39/101). «Am folgenden Tag
stehst du wieder wie immer hinter deinem Schalter und stellst dir Fragen
über Fragen» (39/102). Nach der unliebsamen Begegnung mit der
Angorakatze - es handelt sich um die Katze des italienischen Dienstmädchens

im Hause der Brüder, wo es fast zu Mord und Totschlag kommt -
wäscht die Italienerin dem Jungen die Wunden, umarmt ihn darauf und
überdeckt ihn - wohl auch ihrem (fremdländischen) Temperament
entsprechend - mit Küssen. Hinter dem Postschalter fühlt er sich wieder in
Sicherheit. «In Sicherheit vom wem? Vor der Angorakatze, vor der
Italienerin, vor dem fremden Mädchen unten beim Fuchsbau, vor dir
selbst?» (42/104.) Einmal stellt sich der Junge die Wahl zwischen Tür
und Fenster vor. Wenn das fremde Mädchen ins Postbüro käme, wüsste
er nicht, ob er «hinter dem Schalter bleiben» oder «auf die andere Seite

hinausgehen und sie umarmen» würde. Wie sie tatsächlich kommt, ist er
«froh, hinter dem Schalter und nicht dort draussen zu stehen» (40/102).

Etwas geht im Jungen vor, das er sich nicht zu erklären vermag.
Er stellt sich Fragen. Im Postbüro hat er «viel zu lernen, was du
vielleicht später einmal brauchen kannst» (33/95; die Erzählung ist in
der Du-Form verfasst, wodurch - der Junge steht sich selbst gegenüber -
die Position des distanzierten Beobachters auch sprachlich markiert ist).
Seine Träume reichen «hinaus in die Welt» oder «ins Tiefe und Heimliche,

ins Private und Verborgene deiner Dorfgenossen, der Menschen mit
ihren Sorgen und Seufzern, mit ihren Wünschen und Hoffnungen, mit
ihren geheimen Liebschaften. Und vielleicht träumst du auch in dich
hinein und versuchst dich kennenzulernen, in dich zu dringen und zu
erfahren, was einmal aus dir werden soll» (33/95 f.). Durch den Blick
aus dem Fenster versucht er sich zu orientieren, sich zu identifizieren.

Was er sieht und wie er es sieht, lässt einige Rückschlüsse auf das

Koordinatensystem (in diesem Fall: Tugendskala) zu, in das sich einzu-



Stilistische und textimmanente Aspekte 111

ordnen er im Begriffe ist. Insbesondere sieht er die oder hört er von
der Füchsin, die zwar jedes Jahr kommt, in diesem Jahr aber bei
«hellichtem Tag» (36/98 f.), so ausgehungert muss sie sein. Einerseits
deutet das alljährliche Erscheinen auf den Kreislauf der Natur, auf die
natürlichen Vorgänge auch in der Entwicklung des Jungen, das die
bislang tolerierten Grenzen übersteigende Plündern der Hühnerställe
verweist andererseits auf die Gefährdung des Gemeinwohls durch das
Ausbrechen des Animalisch-Vegetativen. Dieses Jahr erscheint nicht nur
die rote Füchsin ungeheuer dreist, da ist auch die rothaarige Italienerin,
die «halb nackt ins Dorf kommt» (43/106), mit ihrer roten Katze, da
sind auch die Fremden, die «halb nackt» herumliegen und sonnenbaden
(44/107), und da ist das fremde Mädchen, das die Sinnlichkeit des

Jungen erregt. Erst auf der Suche nach der Grenze zwischen Erlaubtem
und Unerlaubtem fühlt er von seinem Beobachterposten hinter dem
Schalter aus (offenbar überall?) verborgene, d. h. verbotene Liebschaften

aufkeimen (32/95). Im Zuge des Verbotenen, das dem Geschlechtlichen

anhaftet, erinnern ihn die im Traum gesehenen blonden Locken
des Mädchens zu guter Letzt ebenfalls «an das rote Fell der Füchsin»
(49/112). Exakte Rückschlüsse auf die Beschaffenheit der Umwelt, an
der sich der Junge mittels der Sicht durch die Schalteröffnung orientiert,
gehen jedoch über das hinaus, was über die Funktionalität dieser Position

im Raum festgestellt werden konnte.
Am Schluss der Erzählung erinnert der Verband auf dem Kopf des

beinahe von seinem Bruder erschlagenen Giacun noch an das gewesene
Gewitter (52/115). Wenn im kommenden Jahr die Füchsin wieder in
der Höhle wohnt, «wird man die Hühner besser einsperren» müssen
(52/115), und der Hinweis auf zu erwartende, vielleicht noch heftigere
Gewitter (52/115 f.) lässt ahnen, dass des Jungen Lehrzeit hinter dem
Postschalter noch nicht abgeschlossen ist. Ob er jemals genug gesehen
haben wird, um den Schritt durch die Tür auf die andere Seite zu
wagen, oder ob er besser immer 'im Windschatten' bleibt, wie dem
alten Dorflehrer gemäss ein Cagianei von Cagianetta zu sein hat
(45/107 f.), erfahren wir nicht. Wer das Leben nur betrachtet, dem
bleibt jedenfalls der gespaltene Schädel erspart.



Stilistische und textimmanente Aspekte 112

b) Liebespaar und Raum

Im Stechlin von Theodor FONTANE kommt Melusine einmal kurz
auf ihre unglückliche Ehe mit Ghiberti zu sprechen. Das Unheil kündigt
sich bereits in der 'Hochzeitsnacht' an. Das frischvermählte Paar fährt
in der Eisenbahn von Florenz durch den Apennintunnel nach Venedig.
Melusine bemerkt dazu: «Wir waren aber allein (seil, im Coupé). Und
als ich aus dem Tunnel heraus war, wusste ich, welchem Elend ich
entgegenlebte» (Kap. 33). Das ist äusserst knapp, aber klipp und klar
formuliert. Ein Sachverhalt ist angesprochen, den der Junge im Sommer
der Füchsin lieber aus einem Verdeck, von da aus jedoch desto eifriger
beobachtet. Als Resultat einiger Leseerfahrung stellt sich nun die Frage,
ob die Darstellung eben dieses Sachverhalts durch bündnerromanische
Erzähler nicht eine gewisse Ähnlichkeit mit der Lage des Jungen hat.
Eine vergleichsweise direkte, wenn auch extrem zeitraffende
'Berichterstattung', die - wie es FONTANES Poetik verlangt - dem Leser ein
Maximum an Spielraum gewährt, findet sich selten (oder nicht) in
einem bündnerromanischen Text. Es möge sogar die Vermutung erlaubt
sein, dass der im Erkennen von Symbolen ungeübte Leser bisweilen
erst nach einer erzählten Zeit von neun Monaten (zu seinem
Erstaunen?) erfährt, was geschehen sein muss, für den im Beachten von
Bezügen erfahrenen Leser hingegen wird nichts an (Über-)Deutlichkeit
offengelassen. Bündnerromanen erzählen meist ungleich langatmiger,
aber indirekter.

Es bedürfte einer systematischen Sammlung von Material, um die

Vermutung verlässlich zu bestätigen. Auf ein paar Belege sei immerhin
hingewiesen, an einem Einzelbeispiel sei dann das Verfahren betrachtet.
Die Erzählung Vallàstretg (Enges Tal; ARPAGAUS 1983, I: 109 ff.)
berichtet von zwei Liebenden, die sich gegen den Willen ihrer Eltern
heimlich jeweils unten in Vallàstretg treffen. Wie es 'zu spät' ist,
schweift der Blick des gefallenen Mädchens zum Gebüsch, «wo sie und
Mudest an jenem Märzsonntag gesessen haben» (117). Nach einer
unzweideutigen Raumsymbolik wird das eigentliche Geschehen trotz
schlimmer Folgen auf ein 'Sitzen' verharmlost. Die Wichtigkeit, die der
Symbolik beigemessen wird (Symbolik vor Bequemlichkeit), zeigt sich

beispielsweise in Sömmis von Claudia HüDER (in: Prosa rumantscha,
1967), wo die Liebesvereininigung (ausgerechnet) in einem 'fruchtbaren'

Kornfeld stattfindet (später kommt ein Kind zur Welt). (Raum-)



Stilistische und textimmanente Aspekte 113

Symbolisch 'darum herumgeredet' wird in Cla BlERTS Müdada (377 ff.),
in ARPAGAUS 1983,1: 97 ff., in Jon GUIDON, L'ultim (in: ders., 1980), in
Gion DEPLAZES, Marlengia (1980: 17 f.) (für die drei letztgenannten
Belege: Motiv der Mühle). Als Beispiele für eine das Geschehen
untermauernde (nicht substituierende) Symbolik seien Tamfitsch
(Schwüle) von Jacques GUIDON (in: Prosa rumantscha, 1967) und Buna

notg - in'amur von Flurin SPESCHA (in: Litteratura 9: 114 ff.)
genannt, wobei zum Text von SPESCHA zu bemerken wäre, dass die Natur
nicht ganz so (romantisch) ist, wie sie sein sollte, die Begegnung
zwischen Mann und Frau ist es auch nicht, dennoch erscheint die

gängige Analogie als reflektierte, als problematisierte. Manches wird
auch 'durch die Blume' gesagt (Blumensymbolik z. B. bei Selina CHÖNZ,
Quel ram da röser sulvedi, in: 1979; Toni HALTER 1960: 51, 54 ff., 90,
115, 162, 213), und der Jagd kann schliesslich einige übertragende
Bedeutung zukommen (z. B. BlERT 1962: 81 f., 329 ff.; HALTER 1960:
126 ff.).

Bisweilen eilt die Symbolik dem eigentlichen Ereignis voraus, wird
- allgemein ausgedrückt - zeitlich von ihm getrennt. Aus HALTERS
Cavale della Greina (1960; Dt. Rosshirt am Greinapass, 1963) muss nun
ein längerer Passus zitiert werden. Battesta, der Rosshirt, liebt ein Mädchen

aus dem durch die Hochebene von Greina mit Graubünden
verbundenen Tessin. Er hat für sie eine Holzskulptur (Mailänder Dom)
geschnitzt. An einem vereinbarten Sonntag will er Angela die Skulptur
übergeben, die beiden treffen sich (heimlich) nach dem Kirchgang. Sie

gehen ein Stück Weg zusammen, werden von einem Gewitter überrascht
und sind gezwungen, in einer Art Scheune Unterschlupf zu suchen.

Iis inamurai ein levai sin peis. Eis ferman la sculptura silla catla,
miran ch'ei vegni buca zatgi dallas varts e semettan sin via. Ii
suentermiezdi ei s'avanzaus, per tgi che ha dad ir tochen si sut il
Terri eisi uras da festginar. Ina gronda uriala marschan eis in sper
l'auter senza discuorer. La carezia ha buca basegns da bia plaids.
Vonzei sesbassa la via, suenter ch'ella ei revida sur in con selvus.
La val ei stretga. En siu letg profund tschallatta il Bregn. II trutg
ei per part scalpraus ord il grep. Iis viandonts ston ir in davos
l'auter. En in liug sestauscha il grep pli anavon, formond ina
terrassa. Cheu stat in caplut da Nossadunna. Angela seretegn.
Davon il garter-fier eisi mess fluras, fluras frestgas dad oz. Ell'ei



Stilistische und textimmanente Aspekte 114

vegnida culs mauns vits. Quei fuss buca capitau, sch'ella vess fatg
il viadi persula!

I960: 131)

Die Verliebten sind aufgestanden. Sie befestigen das Schnitzwerk
auf dem Reff. Der Tag ist vorgerückt. Wer bis an den Terri zu
gehen hat, muss sich beeilen. Eine lange Zeit gehen sie stumm
nebeneinander her; die Liebe bedarf nicht vieler Worte. [Dann führt
der Weg, nach einer waldigen Anhöhe, abwärts.28] Das Tal ist
eng. In seinem tiefen Bett rauscht der Brenn. Der Weg ist
teilweise in den Felsen gehauen. [Die Wanderer müssen hintereinander

gehen.] An einer Stelle springt der Fels vor und bildet eine
Terrasse. Dort steht ein Kapellchen unserer lieben Frau. Angela
hält inne. Vor dem Eisengitter liegen Blumen, frische Blumen von
heute. Sie aber ist mit leeren Händen gekommen. Das wäre nicht
vorgekommen, hätte sie den Weg allein gemacht.

(1963: IIS f.)

Nach einer kurzen Andacht geht das Paar weiter. Angela berichtet
über von Talbewohnern überlieferte Erzählungen, Erinnerungen an heftige

Unwetter, denen der Mensch ausgeliefert ist.

Denton ein eis arrivai entadem la val, nua ch'ils dus darguns
s'uneschan. Ei fa sera, ed il tschiel ei cuvretgs cun nibels
stgirs. Suenter pign tschancun sesbassa il trutg danovamein, encu-
rend da contonscher il letg dil flum lateral. Pér cura ch'els han
traversau era quel, entscheiva l'ascensiun dil cuolm.

(133)

So sind sie zuhinterst ins Tal gekommen, wo sich die beiden Sturzbäche

vereinen. Es wird Abend, und der Himmel hängt voll
dunkler Wolken. Noch einmal senkt sich der Weg und berührt
[wörtl.: versucht zu erreichen, zu gelangen in] das Bett des
Seitenflusses, dann beginnt der Anstieg zur Greina. [Wörtl.: Erst auch
nach dessen Überquerung, beginnt der Anstieg des Berges.]

(117)

28 Auslassungen in der deutschen Ausgabe werden hier aus Gründen der Analyse
von der Verf. übersetzt und in eckigen Klammern eingefügt.



Stilistische und textimmanente Aspekte 115

Angela und Battesta haben sich verspätet. Ihr Wanderziel können
sie nicht mehr erreichen.

Mo igl urezi ei pli sperts ch'els. Gia crodan ils emprems daguots,
caulds e gross. II cametg fenda cun ina tretscha da fiug ils nibels
encugnai, il tun che suonda ei secs e violents.

(133)

Aber das Gewitter ist schneller als sie. Schon fallen die ersten
Tropfen, warm und schwer. Der Blitz spaltet messerscharf
[wörtl.: mit einem Feuerschweif] die [verkeilten] Wolken,
krachender Donner folgt.

(117)

Die Liebenden entdecken den Unterschlupf.

In clavau senza portas cun palaunca sgurdinada (133).

Eine Scheune ohne Türen, mit beschädigtem Boden29.

Angela kniet nieder und betet.

Battesta stat nunballuconts sidretg. La smanatscha della natira ir-
ritada fa ch'il carstgaun daventa humiliteivels.
Angela ei levada sin peis.
«Ussa eisi vargau», di el cull'expressiun da levgiament. Omisdus
s'avonzan viers la porta. Ei plova spess ord la nebla e l'aria ei
frestga. Igl ei schi stgir ch'els vesan bue il plaun davon il clavau.
«Sch'ei calassi» fa Angela cun tun da pintga speronza.
«Suenter mesanotg vegn ei glina», replica Battesta. «Has ti buca

freid?»
Angela sescrola. «Tgei midada dapi oz da miezdi!» Ella vertescha che
Battesta metta siu tschiep da cadisch sur sias spatlas e selai direger
da siu bratsch vigurus viers il funs dil clavau.

29 Übers. L. W., da der Passus in der dt. Buchausgabe - wohl die Symbolik
'entschärfend' - zu sehr vom Originaltext abweicht.



Stilistische und textimmanente Aspekte 116

«Nus stuein spitgar», di el. Tut a palpond rabetsch'el ensemen il
fein scarsau e prépara in letg silla palaunca da lenna rodunda.
«Eis buca stauncla?» empiar'el la matta che contempla tgeuamein
siu cunfar. El ei semess a seser el fein sec che scbluppegia.
«Neu, Angela, e resda enzatgei», carmala el la targlinonta.

(134)

Battesta steht unerschütterlich aufrecht. Die Bedrohung durch die
aufgebrachte Natur macht den Menschen demütig.
Angela hat sich erhoben.
«Jetzt ist es vorbei», sagt er mit einem Ausdruck der Erleichterung.

Beide nähern sich dem Ausgang. Es regnet sehr stark, und
die Luft ist abgekühlt. Es ist so dunkel, dass sie die kleine Ebene

vor der Scheune nicht sehen können.
«Ob es wohl aufhört?» macht Angela mit wenig hoffnungsvoller
Stimme.
«Nach Mitternacht geht der Mond auf», erwidert Battesta. «Hast
du nicht kalt?»
Angela schüttelt sich. «Welche Veränderung seit heute mittag!»
Sie lässt sich von Battesta seinen Lodenrock um die Schultern
legen und von seinem kräftigen Arm in den hinteren Teil der
Scheune führen.
«Wir müssen warten», sagt er. Tastend sammelt er das herumliegende

Heu zusammen und macht auf dem Boden aus Rundbalken
ein Lager zurecht.
«Bist du nicht müde?» fragt er das Mädchen, welches seinem
Hantieren zuschaut. Er hat sich ins trockene Heu gesetzt, welches
knistert. «Komm, Angela, und erzähl etwas», lockt er die
Zaudernde30.

Die beiden plaudern noch. Am nächsten Tag gehen sie weiter.
Von den Folgen dieser Nacht erfährt Battesta erst später, im Gegensatz
zum 'geneigten Leser', der den 'aufgehenden Mond' nicht übersieht.

30 Übers. L. W., da der Passus in der dt. Buchausgabe - wohl die Symbolik
'entschärfend' - zu sehr vom Originaltext abweicht.



Stilistische und textimmanente Aspekte 117

Der zitierte Passus bedarf keiner Erläuterung, der Text spricht für
sich. Die Liebesszene wird an den Raum delegiert und von den Elementen

des Raums stellvertretend ausgeübt, so dass Angela schon vor
dem Ereignis ohne Blumen vor der Muttergottes erscheint. Dass das,
wäre sie allein gewesen, nicht hätte geschehen können, ist sehr gut
verständlich.

Ohne Beachtung der Symbolik muss die Stelle, wo Angela betet,
Battesta 'unerschütterlich aufrecht' steht, und der gleich nachfolgende
Kommentar über die Demut des Menschen als völlig absurd erscheinen.
Unerschütterliches Aufrechtstehen ist nun nicht gerade eine Demutsgebärde.

Tatsächlich scheint in diesem Fall die Verknüpfung von eigentlicher

und uneigentlicher Rede (Gebet, Gottesdienst/Liebesakt) etwas
konstruiert (vgl. hingegen Angelas zweideutige Bemerkung bezüglich
der 'Veränderung seit heute mittag', welche sich sowohl auf das Wetter
wie auf den Verlust der Jungfräulichkeit bezieht).

Dass nun, auf symbolischer Ebene, das 'Peinliche' doch gesagt
werden kann, während das eigentliche Ereignis möglichst aussparend
erzählt wird, mag eine Erklärung für die Projektion in den Raum sein.
Die Parallelsetzung der Liebe mit der Natur verleiht aber dem Geschehen

zudem eine übergeordnete Dimension. Indem die Figuren in Analogie

zum sie umgebenden Raum handeln, ihre Leidenschaft in Analogie
zu den elementaren Gewalten zum Ausbruch kommt, entziehen sie sich
einer Beurteilung (oder Verurteilung) durch die Gesellschaft31. Sie folgen
nicht der Stimme der Moral, sondern der Stimme der übergeordneten
Natur und können - so wie die Verflechtungen dargestellt sind - gar
nicht anders handeln, als sie es tun. So wandern sie denn auch unter
dem Schutze der Madonna bzw. mit Gottes Segen (Stelldichein nach
dem Besuch der Messe, Halt beim Kapellchen, 'Mailänder Dom' auf
dem Reff, Gebet/Vereinigung in der Scheune). Auch dazu gibt der
Erzähler seinen indirekten Kommentar 'per naturam' ab. Battesta hat
das Lager bereitet. Angela sagt: «Sehe la casara vesess, nua che jeu

31 Der Rosshirt wird schon als aussergewöhnlicher Mensch eingeführt (31 ff.). Seine

künstlerische Begabung (Musik, Bildhauerei) erinnert an Merkmale, mit denen
Tristans Aussergewöhnlichkeit charakterisiert ist. Das Mädchen heisst Angela
('Engel'). Beide sind sie Aussenseiter in ihrer Gesellschaft. Die Scheune könnte
durchaus als eine reduzierte Variante der Minnegrotte gesehen werden.



Stilistische und textimmanente Aspekte 118

sun?» Und Battesta: «Lezza vegn a saver ch'ins va a suost, eu ei plova»
(134)32. Das Liebespaar ist exkulpiert, denn gegen den Regen vermag es

nichts auszurichten.

c) Der homo viator als homo errator

Das Unterwegs-Sein des Menschen, damit die Bedeutungsübertragung

von 'Weg' zu 'Lebensweg', ist ein uraltes Symbol. Ebenso alt wird
die Vorstellung von rechten und falschen Wegen sein; der Mensch, vor
die Wahl zwischen den beiden Möglichkeiten gestellt, befindet sich am
Scheideweg. Was rechter, was falscher Weg ist, wird von der
gesellschaftlichen - und als Teil derselben: der religiösen - Wirklichkeit
bestimmt (vgl. REICHEL 1987: 202 ff., 226 ff.). Wer sich auf dem rechten

Weg weiss, kann nicht anders, als sich geradlinig auf sein Ziel zuzubewegen.

Als Abweichungen vom rechten Weg wären in aller Kürze zwei
grundsätzliche Varianten zu unterscheiden. Der rechte Weg muss
experimentierend gesucht und gefunden werden, wobei vorübergehende Ver-
irrungen in Kauf zu nehmen sind. Voraussetzung für diese Haltung ist,
nicht im Besitze eines vorgegebenen (dogmatischen) Wissens über recht
und falsch zu sein. Darin kennt sich in der Regel besser aus, wer gänzlich

in die Irre gerät, so dass die beiden Möglichkeiten weniger in Aus-
mass und Dauer der Abweichung, als in der Anerkennung einer
allgemeingültigen Richtlinie verschieden sind. Anders ausgedrückt: an den

Begriffen des Rechten und des Falschen, somit am Begriff der Abweichung,

scheiden sich die Geister. Wie wenig jedoch auch diese Vorstellungen

rein individuell, sondern vielmehr historisch und gesellschaftlich
bedingt sind, mögen etwa die Abwandlungen zeigen, die der Stoff des

Ewigen Juden (Ahasver) in seinen literarischen Bearbeitungen erfahren
hat. Stand zuerst (die älteste Fassung der Legende stammt aus dem frühen

13. Jahrhundert) das Motiv der Sühne für das dem kreuztragenden

Christus angetane Unrecht im Vordergrund, so interessierte sich
GOETHE (Knittelvers-Fragment, 1774) weniger für den sündigen
Umherirrenden als für den erlösenden Christus, bis er den Ahasver-Stoff gänzlich

fallenliess und sich dem Faust-Stoff zuwandte. Die Romantik

32. «Wenn die 'casara' sähe, wo ich bin!» «Die Häuserin? Die wird auch wissen,
dass man unter Dach geht, wenn es regnet» (1963: 118).



Stilistische und textimmanente Aspekte 119

wiederum fand Gefallen an der ewigen Verdammnis, das weitere 19.
und das 20. Jahrhundert sah den Ewigen Juden als Symbol für
Weltschmerz und Zweifel am sinnvollen Gang der Weltgeschichte, für
Leben, das als Leiden begriffen wird, für die prometheisch ringende
Menschheit usw. usf., nicht zuletzt für die Tragik des Judentums, eine

Deutung, die nach 1933 an Aktualität gewonnen hat. (FRENZEL, Stoffe,
1988: 15 ff.) Das Interesse an einer Gestalt, welche nicht auf das

Christuswort, «Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben» (Joh.
14, 6), gehört hat, verlor sich zugunsten anderer Gewichtungen (vgl.
auch Verlagerungen in der Sage vom Fliegenden Holländer; FRENZEL,
ebd., 330 f.).

Der Held in Jon SEMADENIS Prosatext Ii giat cotschen (Die rote
Katze, 1980) fühlt sich als 'viandan' (35) bzw. gar als 'pover viandan'
(56), d. h. als (armer) Wanderer. Tatsächlich schickt sich der alte Mann,
Chispar Rubar, gleich zu Beginn der Erzählung zu einem nächtlichen
Spaziergang an. Mit seiner Rückkehr und der nicht gerade erfreulichen
Aussicht, das Auf- und Abgehen im Wohnzimmer fortsetzen zu müssen,
bis sich der Schlaf gegen Morgen vielleicht einstellt, endet der Text. Auf
seinem einsamen Gang durch die Nacht wird der Mann von seinen
Erinnerungen eingeholt, wobei der beschrittene Weg und der Weg der
Gedanken kongruent sind, der ganze Spaziergang stellt eine Rückschau auf
den gegangenen Lebensweg dar.

Als Repräsentant der Macht (Dr. iur., Rechtsanwalt, Politiker,
[einfluss-]reicher Mann im Dorf) kann Chispar Rubar sehr wohl
zwischen rechtem und falschem Weg unterscheiden. Richtet er sein
Handeln nicht danach, so weiss er immerhin genau, welche Spuren
seines Abweichens er verwischen muss, um an die Macht zu gelangen
und an der Macht zu bleiben. So kommt es ihm beispielsweise höchst
ungelegen, dass seine Magd ausgerechnet «eineinhalb Jahre vor den
Wahlen» (29) ein Kind von ihm erwartet. Es gelingt ihm, einen andern
dafür verantwortlich zu stempeln, und in der Pose des Gerechten zu
erklären: «Quist schlabaccar ha fat plain la fantschella ed es i per seis

fat» (33)33. Der Vater des Mädchens aber lässt sich weder durch dieses

Gehabe blenden noch durch eine materielle Abfindung besänftigen,
er stellt somit eine Bedrohung für Rubars Karriere dar. Bei diesen

33 «Dieser Lump hat der Magd ein Kind angehängt und sich aus dem Staub ge¬
macht.»



Stilistische und textimmanente Aspekte 120

Gedanken ist der nächtliche Wanderer unversehens auf eine Brücke
gelangt und überquert diese (35). Die Erinnerung an sein verwerflichstes
Abweichen vom Weg, an die Ermordung des Vaters der Magd, steigt
vor ihm auf. Das Verbrechen wurde als Jagdunfall inszeniert und
deshalb nie aufgeklärt. Man konnte nur herausfinden, dass der Schuss

jenseits der Grenze abgegeben worden ist (49). Jetzt noch glaubt Rubar,
den Schuss in seinem Innern zu hören (43), mit Entschiedenheit macht
er kehrt («Bis hieher! Meine Gedanken schämen sich, weiterzugehen»;
44) und wandert, die Brücke überschreitend, zum Dorf zurück. Das
Liebesverhältnis mit der Magd mag, wenn gut kaschiert, offenbar noch
angehen, Mord zwecks Kaschierung ist jedoch kein Gentleman's Delikt
mehr, wird auch räumlich auf die andere Seite der Grenze verwiesen
und im erinnernden Nachvollzug nochmals durch den Weg-Raum
untermauert: des Ereignisses gedacht wird jenseits des Flusses. Diese

Grenzziehung hält Chispar Rubar auch ein, wenn es darum ginge,
Attacken, welche seine «Integrität in Zweifel ziehen» zu begegnen; er
verzichtet darauf, denn es «wäre unter seiner Würde» (55; im Text
finden sich verschiedentlich Indizien, welche auf diese Art von
'Persönlichkeitsspaltung' verweisen).

Kein prometheisch ringender Mensch wandert hier durch die
Nacht, sondern einer, der mit seinem Tun die geltende Moral verletzt
(nebenbei: und mit seiner Verlogenheit zu deren Aufrechterhaltung
beigetragen und daran verdient) hat, ist dazu verdammt, im Dunkeln
einsam und ziellos umherzuirren. Zwar ist auch das Wandern eine ziellose
Tätigkeit, der Wanderer «wandert um des Wanderns willen» (BOLLNOW
1984: 112), wandern tut man jedoch üblicherweise tagsüber, man
betrachtet die Natur, freut sich daran und erholt sich dabei, um «verjüngt
wieder zurückzukehren in den Ernst seines Lebens» (ebd., 121). Hinzu
kommt, dass der Wanderer, da es ihm nicht darauf ankommt, auf dem
direktesten Weg ein Ziel zu erreichen, «auch keinen Weg verfehlen»
kann. «Sich verirren kann nur, wer von einem bestimmten Weg abirrt»
(ebd., 115). Von solch einem bestimmten (rechten) Weg ist Chispar Rubar

abgeirrt. Sein Ziel konnte er trotzdem erreichen, indem er die
Nebenwege ins Verborgene verlegte. Ihm selbst sind diese aber nicht
verborgen. Sein schlechtes Gewissen raubt ihm den Schlaf und lässt ihn
seine Untaten in der Einsamkeit der Nacht immer von neuem erleben.
«Das ist der Weg, den ich immer und immer wieder gehe. Alles kommt
wieder, und überall begegnest du dir selbst» (25). Dass man in seinem



Stilistische und textimmanente Aspekte 121

Alter keine Pläne macht, sondern nur zurückschaut und von den Erinnerungen

lebt (8), ist weniger eine Altersfrage als ein Problem des Von-
den-Furien-Gejagt-Seins (36). Normalerweise schaut man beim Gehen
nach vorn, das Rückwärtsschauen ist mit einem Innehalten verbunden,
dann geht man weiter. Im Nacht-Raum sieht man weder vorn noch hinten

besonders viel, der Nacht-Raum ist vor allem ein Geräusch-Raum.
Chispar Rubar horcht in sich hinein. Was da in sein Bewusstsein
gelangt, wird begleitet vom Geräusch seiner Schritte - eins, zwei -, wozu
sich ein dritter Taktschlag, derjenige des Spazierstocks ('crotscha'),
gesellt (5, 6, 25, 35), und der Spazierstock könnte auch ein Gewehr sein

(20).
Die Ideologie, die der Erzähler dem Text unterlegt hat, ist bald

erkannt: es handelt sich um die Überzeugung, dass einer, der zwar den
Menschen Integrität vorzuheucheln weiss, doch nicht den Rachegöttinnen

entrinnt, sondern, von ihnen gepeitscht, die dunklen Pfade seines
Lebens immer wieder abschreiten muss. So kommt auch die mittlerweile
mumifizierte rote Katze (seinerzeit eingemauert, um Schuld fernzuhalten)

bei einem Hausumbau wieder an den Tag. Die beiden eingangs
skizzierten und an der Stoffgeschichte des Ewigen Juden kurz illustrierten

Haltungen gegenüber dem rechten Weg haben gezeigt, dass dieser
als ein (ein für allemal) vorgegebener oder als ein zu erlangender
verstanden werden kann, wobei im letzten Fall mehrere Möglichkeiten
nebeneinander Gültigkeit besitzen können (vgl. REICHEL, loc. cit. 'rechter

Weg' vs. 'Weg des Abenteurers'). Einmal steht das Ziel, einmal die

Bewegung im Vordergrund, und bei der Prämisse eines einzigen rechten

Wegs liegt nun der Gedanke an den 'Felsenmenschen' nicht mehr fern
(REICHEL: 224). Am Ziel ist nicht zu rütteln, darauf soll geradlinig
zugesteuert, ein Abweichen muss gebüsst werden. Eine Spannung
zwischen der bewährten Strasse und den Pfaden des Irrtums, welche
dynamische Kräfte freisetzen könnte, wird nicht ins Spiel gebracht. Der
dem Text einverleibte Sinn zielt auf Statik.



Stilistische und textimmanente Aspekte 122

d) «Der Held und sein Wetter»

Das Kapitel über den anthropomorphen Raum soll nicht
abgeschlossen werden, ohne vorher ein paar Überlegungen über den

bequemsten Kniff der Parallelsetzung von Figur und Natur angestellt zu
haben. Ein bestimmter natürlicher Aktionsraum stellt genug Wetterver-
hältnisse zur Verfügung, um sich derer nach Bedarf zu bedienen. Wird
in einer Bergregion (grössere Bedrohung durch Unwetterkatastrophen,
Bauerntum, Tourismus) auch in der Lebenswirklichkeit dem Wetter
mehr Bedeutung beigemessen als anderswo, so folgen 'Wetterberichte'
in der Literatur andern Gesetzen. Was F. C. DELIUS in seiner
Dissertation Der Held und sein Wetter (1971) anhand des deutschen
Romans des bürgerlichen Realismus herausgearbeitet hat, kann, was die
Funktionalität des Wettereinsatzes angeht, durchaus auf die
bündnerromanische Literatur übertragen werden. An dieser Stelle möge
eine allgemeine Betrachtung über die Beziehung von Mensch und Natur
wiedergegeben sein: «Denn man geniesset an der Natur nicht, was man
sieht (sonst genösse der Lörster und der Dichter draussen einerlei),
sondern was man ans Gesehene andichtet, und das Gefühl für die Natur
ist im Grunde eine Phantasie für dieselbe» (JEAN PAUL, Werke, Bd. I,
München 1960: 396; zit. nach DELIUS: 33). Mit (An-)Dichtern haben
wir es zu tun, wenn von Literatur die Rede ist, und wenn deren
Naturbeschreibungen kaum mehr als Projektionen sein sollen, so dürfte
auch das Wetter dazugerechnet und dessen Einsatz nicht anders

gehandhabt werden als von Dichtern, in deren Alltag es eine
unbedeutendere Rolle spielt.

Das Wetter - so DELIUS - stehe «selten für sich allein» (62). «So

fällt auf, dass Natur und Wetter vornehmlich dann in die epische
Wirklichkeit einbezogen werden, wenn etwas für den Helden Bedeutendes

passiert oder ein elementares 'menschliches' Erlebnis der Figuren dargestellt

wird, wie Liebe, Unglück, Kampf und Tod» (63). Aussagen über
das Wetter in erzählenden Texten können - um nur ein paar Stichworte
zu nennen - die Funktion der Vorausdeutung erfüllen (IT ff., 39, 46,
69), sie dienen der Einbettung des Geschehens in einen höheren
Zusammenhang, der keine Infragestellung mehr zulässt, somit der Bestätigung
des Tugendsystems, des Helden, des Lesers (28, 59 f.). Aussagen über
das Wetter können als Signale für den Leser verstanden werden (z. B.

Wetterumschlag für eine neue Situation; 96), ersetzen oder begleiten



Stilistische und textimmanente Aspekte 123

den Erzählerkommentar (58 f.), lassen auf die Erzählerhaltung schlies-

sen (41 f., 53, 74 ff.; z. B. Sonne als 'richtende Instanz'). Das Wetter
kann für den passiven Helden 'handeln' oder diesen zum Handeln
bewegen (46, 63 ff.; individuelle Ebene, z. B. Liebe), es kann andererseits

- je nach Programm des Autors - bewirken, dass alles bleibt, wie
es ist (48 f.; soziale Ebene, z. B. Bewahrung vs. Veränderung: Verschleierung

der schlechten gesellschaftlichen Verhältnisse mittels schlechten
Wetters). Im grossen ganzen gilt das Gesagte für den anthropomorphen
Raum schlechthin, das Wetter jedoch macht es dem Erzähler besonders

leicht, weil es sehr schnell zur Hand ist. Es kann sich verändern, ohne
dass am Aktionsraum etwas geändert werden müsste, und es erlaubt ein
Höchstmass an erzählerischer Sparsamkeit. Der aus zwei Wörtern
bestehende Hinweis 'es regnet' kann bereits sehr viel aussagen. Aus diesem
Grunde - auf einen weiteren wird zurückzukommen sein - soll die
Beziehung zwischen Held und Wetter in der bündnerromanischen
Literatur anhand mehrerer Beispiele illustriert werden. Eine ausgreifende

Betrachtung drängt sich im Gegensatz zu den vorangegangenen
Kapiteln nicht auf, da die Bedeutung des Wetters in kürzeren Segmenten
erfasst werden kann.

Es wurde von den in einem bestimmten Handlungsraum möglichen

Wetterverhältnissen ausgegangen, was besagt, dass beispielsweise
ein bündnerischer (realistischer) Erzähler unmöglich einen Monsunregen
auf den Piz Palü fallen lassen kann, die ihm zur Verfügung stehenden

Witterungen aber kann er handhaben, wie er will. Darunter finden sich
besonders charakteristische, damit charakterisierende meteorologische
Erscheinungen, deren Heranziehung zur Erlangung von Bedeutungsschwere

geeigneter sind als andere. Zu denken ist in den Bergen an
Schnee, an grosse Schneefälle, an Lawinen. Schnee hat die Eigenschaft,
den Boden zuzudecken. Das Wachstum der unter ihm begrabenen Natur
kommt zu einem vorübergehenden Stillstand, und indem er Schroffheiten

im Gelände sanft ausgleicht, bewirkt das Bild eine Vorstellung von
Versöhnung und Wiedergutmachung. In Gian FONTANAS Novelle
Mistral Gion Flury (Landammann Gion Flury. In: I, 1971) entspricht die

Heraufbeschwörung dieser Witterung der Lage des Titelhelden. Alle
halten, wie er es 'von Amtes wegen' sein müsste, Gion Flury für einen
Ehrenmann. In Tat und Wahrheit ist er ein Schuft, der selbst vor einer
Marksteinversetzung zu seinen Gunsten nicht zurückschreckt, Diebstahl
also am Allerheiligsten in einer bäuerlichen Gesellschaft begeht: an



Stilistische und textimmanente Aspekte 124

Grund und Boden. David Gama, eine sowieso dem Galgen geweihte
Existenz, ist dabei sein Werkzeug. Gegen morgen, nachdem die
Schandtat begangen worden ist, beginnt es zu schneien. «Es schneit
ohne Elnterlass, und die lasterhafte Erde wird barmherzig zugedeckt»
(393). Gion Flury könnte zufrieden sein, unbehaglich wird ihm lediglich
die Präsenz eines Mitwissers. Der Erzähler lässt die dicke Schneedecke

bis in den April hinein liegen, sie ist so dick und beständig wie die Aura
von Ehrenhaftigkeit, die Gion Flury umgibt. Dem Pfarrer gegenüber
bezeichnet er sich als 'grossen Sünder', was dieser für eine Demutsfloskel

nimmt (396). Fast gerührt bringt deshalb der Herr Pfarrer sein

Anliegen vor: die ausserhalb des Dorfs liegenden Ställe sind
eingeschneit, so dass die Bauern das Vieh nicht mehr füttern können. Ob
wohl der Landammann - Gott sei ihm gnädig - von seinem Heu etwas
hergeben würde? Nach einer wahren Akrobatik an Verstellung bietet
Flury Heu aus einem Stall, an den man ebensowenig herankommt wie
an die andern Ställe, obgleich er an einem begehbaren Ort auch noch
einen beachtlichen Vorrat besitzt. David Gama nun holt das

zugängliche Heu und verteilt es im Dorf. Dieses Vorgehen - obwohl
allgemein gebilligt - ist Diebstahl und muss angezeigt werden. Jetzt
setzt der Föhnwind ein und lässt - es ist mittlerweile Mai geworden -
den Schnee innert acht Tagen bis weit hinauf dahinschmelzen (403 f.).

David wird gerichtet und hingerichtet, der Mitwisser ist aus dem

Weg geräumt, weshalb Gion Flury auch auf die verhüllende Decke
verzichten kann. Mit dem, was nach der Schneeschmelze zum Vorschein
kommt, hat er nicht gerechnet: David hat das Geheimnis nicht mit ins
Grab genommen, und die Behörden sehen sich veranlasst, eine Untersu-
chung in Sachen Marksteinversetzung einzuleiten. Dank der Immunität,
die eine Standesperson geniesst, wird Flury nicht gehängt, aber ebensowenig

wie dem Föhnwind, der das Unrecht an den Tag gebracht hat,
entgeht er der göttlichen Rechtssprechung. Er stirbt wie viele andere an
der Pest. «Der Tod nimmt die Grossen und die Kleinen» (428).

Eine Folge der Schneefälle in den Bergen sind bekanntlich die

regelmässig niedergehenden Lawinen. Je dicker die (bergende) Schneedecke,

mit desto gewaltigerer Kraft sausen sie zu Tal und desto verheerender

ist ihre Wirkung. In Jon SEMADENIS La Jürada (Der Bannwald,
1967) liegt ein Mann, Förster von Beruf, nachts schlaflos im Bett und
wälzt Gedanken, während draussen ein grosser Schnee die ganze Welt
zudeckt und der Mann sich wünscht, die Ruhe möge auch über ihn



Stilistische und textimmanente Aspekte 125

kommen und seine Seele verstummen lassen (6). Dem Lebenslauf des

Mannes sind drei Jahreszeiten zugeordnet. Sommer und warm war es

früher, im Herbst, d. h. in der Übergangszeit vom Sommer zum Winter,
brachte er seine fremde Frau ins Dorf, Winter und kalt ist es jetzt. Seit
uralter Zeit besteht, um zu verhüten, dass eine alljährlich niedergehende
Lawine das Dorf zuschüttet, das Verbot, im Bannwald zu holzen. Der
Protagonist hat nicht eigentlich geholzt, er hat in seiner Funktion als

Förster, wobei er allerdings auf Widerstand seitens der Dorfbewohner
gestossen ist, Bäume schlagen lassen, um den Wald zu verjüngen
(Erneuerung). Die Strafe bleibt nicht aus, es dringt (tatsächlich oder im
Traum?) statt der Ruhe, die der von seinem Gewissen Gepeinigte
herbeisehnt, die Lawine bis ins bewohnte Gebiet vor. Die Väter wussten
es eben doch besser als der Fachmann von heute. So ist in diesem Text
der Bannwald eine Chiffre für die alte Ordnung. Die Aufforstung wird
einer Verletzung dieser Ordnung, dem Einbruch des Neuen, Fremden
gleichgesetzt, doppelt abgestützt noch durch die Heirat des Försters mit
der fremden Frau. Mit ihr kommen Winter und Schnee ins Dorf und als

Folge des Eindringens von Aussenwelt und Zeit die Rache der Natur:
die Lawine, die kleinste der Wetterkatastrophen nicht. Die unterbliebene

Abwehr gegen die Dynamik des Lebens wird als Frevel gegen die
elementare Ordnung dargestellt.

Um Technik (Fortschritt, Fremdes) gegen Natur (Einheimisches)
zu halten, bedient sich auch Gion DEPLAZES (Marlengia, 1980) einer
Lawine. Deren Niedergang hat eine topographische und, da örtlich
getrennt angesiedelt, soziale Kluft ausgeglichen, so dass zwei Liebende
über den sonst 'allzu tiefen Bach' doch zueinanderfinden können. Herren

aus der Stadt regen danach aber den Bau einer Schutzmauer an.
Der Bau der Mauer erfordert die Anwesenheit ausländischer Arbeitskräfte.

Verführt von einem Italiener, verliert die Titelheldin ihre
Unschuld, wodurch die von der Natur angebahnte Liebe zwischen Marlengia

und Gion Flurin vereitelt wird.
Bereits diese Beispiele sind aufschlussreich. Sie zeigen, dass die

Lawine allein noch nicht so schlimm wäre, denn der Bergler weiss
damit umzugehen. Erst ein Rühren an den Elementen, sei es verursacht
durch den Einbruch des Neuen, sei es verursacht durch den Einbruch
des Fremden, bringt die Lawine in ein verheerendes Rollen.

Schnee und Lawinen sind die meteorologischen Besonderheiten,
welche einer Berglandschaft zukommen. Sonne, Nebel, Regen, Gewitter



Stilistische und textimmanente Aspekte 126

usw. sind weitverbreitete Erscheinungen, ob in den Bergen besonders

strahlend, besonders unentrinnbar, besonders heftig, soll nicht weiter
diskutiert werden. Es genügt, dass Wetter 'selten für sich allein' steht,
sondern zu den Figuren passend vom Erzähler 'gemacht' wird. Häufig
wird es als Kontaktanbahner zwischen den Protagonisten eingesetzt, so
dass DELHIS in seiner Untersuchung gar von einer 'wetterabhängigen
Liebe' spricht (63 ff.). In höchstem Grade wetterabhängig ist die Liebe
(es gibt deren allerdings viele in der bündnerromanischen Literatur)
zwischen Marlengia und Giovanni im bereits genannten Roman von Gion
DEPLAZES (1980), in dem das Wetter überhaupt eine grosse Rolle spielt.
Gion Flurin, Marlengias Bräutigam, ist den Sommer über auf der Alp
beschäftigt, und er will, wie es üblich ist, am Kirchweihfest sein Mädchen

besuchen. Aber ganz knapp davor schlägt das Wetter um (121 ff.).
Ein Gewitter, wie es zu dieser Jahreszeit seit Menschengedenken nicht
mehr vorgekommen ist, geht übers Land. Marlengias Furcht vor dem
Gewitter dient als Anlass, dass Giovanni, der italienische Arbeiter, der
im Hause wohnt, bei ihr schläft und das Unvermeidliche geschieht,
denn dass der Mensch dem Wetter ausgeliefert ist, steht auch noch
explizit da (8, 178, 180). Es ist charakteristisch für bündnerromanische
Autoren, deren Neigung zur Überdeutlichkeit immer wieder zum
Vorschein kommt, dass sie die Ökonomie, welche die Leistung der
Symbolik ihnen gestatten würde (vgl. zu einer 'wetterabhängigen Liebe' aus
der dt. Literatur DeliuS: 65 f.), nicht nutzen, sondern die Symbolik auch
noch erklären. In einem andern Fall (HALTER 1960: 89 ff.) dient das

Wetter nicht als Kontaktanbahner, sondern als Kontaktverhinderer,
indem es die Wahrheit sagt. Der Rosshirt am Greinapass wird durch
Gewölk und Regengüsse von seinem Vorhaben abgehalten, eine Frau zu
besuchen, die er zu lieben nur vermeint hat. Diese Erkenntnis macht ihn
nun frei für Angela; die Begegnung mit ihr wird dann wieder vom
Wetter begünstigt (vgl. oben, A.2.1.4.b).

Wurde zu Beginn des Kapitels über den anthropomorphen Raum
gesagt, es gäbe fast so viele erzählte Räume wie Erzähltexte, so trifft
diese Feststellung, wie die Beispiele gezeigt haben mögen, für das

Wetter nicht zu. Das Wetter hat, vielleicht weil es so leicht zu
konstruieren und losgelöster von einem übergreifenden Kontext
einsetzbar ist, die Tendenz, zum 'Klischeewetter' abzusinken, hat auch
mehr als andere Raumelemente die Tendenz, Ideologien zu unterstützen
(DELIUS: 86 ff.). Die Analogsetzung von Held und Wetter läuft deshalb



Stilistische und textimmanente Aspekte 127

als 'abgenutzte Technik' Gefahr, mehr und mehr in die Trivialliteratur
verwiesen zu werden (ebd., 101 ff.). Denken wir, um das Dargelegte
abzurunden, ausser an die gezeigten Muster etwa noch an den Himmel,
der sich nach einem Mord verdüstert, an Regentropfen, die wie Tränen
auf die Erde fallen, an die Sonne, welche das ordentliche Kämmerlein
der armen Frau erhellt usw. usf. Die Bilder sind so geläufig, dass sie

zum alltäglichen Sprachgebrauch gehören und füglich darauf verzichtet
werden kann, Belegstellen anzuführen. Funktional betrachtet lassen sich
keine meteorologischen Besonderheiten in der bündnerromanischen
Literatur aufspüren. Am erzählten Raum schlechthin - und damit
kehren wir zur Ausgangsfrage zurück - muss auffallen, wie die
verschiedensten Örtlichkeiten, die in dieser Kleinliteratur zum Einsatz
gelangen, immer wieder letztlich dazu dienen, eine innere gegen eine
äussere Welt abzugrenzen und dabei für die Statik und gegen die

Dynamik zu plädieren. Nach den erörterten Belegen, deren Auswahl
repräsentativ genug sein dürfte, kann nur der lapidare und lakonische
Schluss gezogen werden: die bündnerromanische Erzählerhaltung ist
eine konservative, bewahrende, auch dort, wo sie in unerhörter Form,
wie bei Semadeni, um die grösste Diskrepanz zu nennen, übermittelt
wird.

2.2. Die erzählte Zeit (L.W.)

2.2.1. Erzählter Raum und erzählte Zeit

Wenn auch Zeit sich im Raum entfaltet und Räume der Zeitlichkeit

unterworfen sind, Zeitwahrnehmungen oft durch Raumsymbole
wiedergegeben werden, Raum und Zeit also eigentlich zusammengehören,

ist es dennoch zulässig, den erzählten Raum und die erzählte Zeit
gesondert zu betrachten, weil die beiden Komponenten je verschiedene

Sinnzusammenhänge hervorheben, damit verschiedene Ansatzpunkte
zum Verständnis eines literarischen Werkes anbieten. Die Trennung ist
aber - versteht sich - eine heuristische. HILLEBRAND (1971: 6)
formuliert im Hinblick auf den Rezipienten: «Ist die Zeit massgebend
für das aktuelle Verständnis des Geschehnisablaufs so ist der
Raum das konstituierende Moment der Erinnerung» (Hervorh. durch



Stilistische und textimmanente Aspekte 128

den Autor), womit er meint, dass beim Akt des Lesens der
Handlungsablauf (Anordnung der Ereignisse auf der Zeitachse) interessiere,
während man sich - «vor allem mit zunehmendem Abstand - der
durchmessenen Strecke und des Schauplatzes als etwas Räumlichem»
erinnere. Räumlichkeit sei nun, sowohl beim Rezipienten (der in seiner
Phantasie mehr oder weniger ergänzt und 'ausmalt') wie beim
Produzenten, stark subjektiv geprägt, ausserdem für das Verständnis des

Erzählvorgangs zwar förderlich, aber «keineswegs von jener generell
bedingenden Bedeutung wie der Zeitfaktor» (ebd., 7). Was die
Subjektivität betrifft, wurde in Kapitel 2.1. gezeigt, dass der Raum nicht
einen Wert an sich hat, sondern mit Werten belegt wird. Zum zweiten:
Spätenstens LESSING (Laokoon, insbesondere Kap. XV, XVI und XVII)
hat die Bedeutung der Zeit als ausschlaggebenden Faktor erzählender
Texte beschrieben. «Gegenstände, die aufeinander- oder deren Teile
aufeinanderfolgen, heissen überhaupt Handlungen. Folglich sind
Handlungen der eigentliche Gegenstand der Poesie.» (Kap. XVI; mit 'Poesie'
meint LESSING die Wortkunst schlechthin, die Rede ist aber vornehmlich
von der Epik.) Das soll nicht heissen, dass Handlung ohne Raum
stattfindet, Raum kann aber je nach Bedarf beschrieben oder verschwiegen
werden. Ebenso werden wir in erzählenden Texten auch lyrische
Passagen oder erörternde Exkurse usw. in grösserem oder geringerem Aus-
mass oder gar nicht vorfinden. Das sind jedoch — wenn man so will -
Beigaben, welche zum Sinnganzen des je individuellen Werks beitragen,
während ein in einer Zeit zwischen einem Anfangs- und einem

Endpunkt sich Ereignendes allem Er-zählen gemeinsam ist. Die «Grundform

allen Erzählens» ist ein «'und dann'; eine Formel, die den Abstand
von Lyrik und von Drama scharf beleuchtet» (MÜLLER 1947: 10; zit.
nach LäMMERT 1983: 21).

HlLLEBRAND (8 f.) macht mit Recht darauf aufmerksam, dass die
epische Zeit eine quantifizierbare Grösse ist, während sich der erzählte
Raum nicht nach Metern und Kilometern bestimmen lasse, was auch
wenig zum Verständnis eines Textes beitragen würde. Anders verhält es

sich bei der Zeit, weil das «ablösbare Zeitgerüst des Epischen über alle
Epochen hin und bei aller Verschiedenartigkeit der Anwendung auch
immer von derselben Beschaffenheit» ist. Im Gegensatz zum Raum als

«Ausdrucksträger des Subjektiven» lässt sich Zeit objektivieren und in
ein typologisches Schema fassen, das Vergleiche möglich macht und als

Ansatzpunkt für eine Interpretation von Nutzen ist. So stützt sich



Stilistische und textimmanente Aspekte 129

STANZEL (1974: 56 ff.) - um ein Beispiel für die Vergleichbarkeit von
Zeitgerüsten zu geben - auf LäMMERT (1. Aufl. 1955, 19838: 35 ff.),
dessen erste Typenreihe auf der Skala von 'Krisengeschichte' (kurze
erzählte Zeit) bis 'Lebensgeschichte' (lange erzählte Zeit) angesiedelt ist.
Setze man erzählte Zeit und Erzählzeit zueinander in Beziehung, zeige
sich in Tom Jones, dass 20 Jahre Lebensgeschichte in etwa einem
Viertel des gesamten Buches, die drei Wochen vor der Heirat hingegen
in den übrigen drei Vierteln erzählt würden, womit die Gewichtung
angezeigt, das Werk der 'Krisengeschichte' zuzuordnen sei. Als Beispiel
für eine 'Lebensgeschichte' nennt STANZEL den Grünen Heinrich. Mit
einer Anordnung auf der Typenreihe sei nun einer Interpretation
«bereits ein wichtiger Fingerzeig gegeben» (STANZEL 1974: 58). Hingegen

gewinnen wir wenig beim Vergleich von Räumen, «der Zauberberg
ist kein Montsalvage unter veränderten Vorzeichen» (HlLLEBRAND
1971: 9). Zusammenfassend könnte festgehalten werden: die Semantik
des Raumes ist auf der symbolischen, metaphorischen, emotionalen
Ebene angesiedelt, während beim Zeitgerüst die formale Konstellation
Bedeutung bewirkt.

2.2.2. Erzählzeit und erzählte Zeit

Gestützt auf ältere Untersuchungen (LUKACS, FORSTER, MuiR,
KOSKIMIES u. a.) hat Günther MÜLLER Ende der vierziger Jahre die
Begriffe Erzählzeit und erzählte Zeit geprägt.34 Die Erzählforschung
gewann mit diesen Kategorien ein nützliches Instrumentarium für die

Analyse von 'Bauformen des Erzählens'. In neuerer Terminologie wird
auch etwa die Lesezeit, Textzeit, Diskurszeit der Aktzeit gegenübergestellt,

und MAATJE (1964) spricht in Anlehnung an WELLEK/WARREN

(1963) von einer Fabelzeit (Dauer der erzählten Ereignisse) und einer
Sujetzeit (deren Anordnung im Text). Es handelt sich also um mit der
Verfeinerung des Instrumentariums einhergehende terminologische
Präzisierungen, welche beinhalten, dass die Erzählzeit nicht mit der Zahl
der dafür benötigten Druckseiten verwechselt werden soll und dass es

nicht genügt, «die erschlossene Gesamtdauer der erzählten Zeit daraufhin

zu betrachten, 'was denn von dieser Zeitstrecke wirklich zur

34 MÜLLER 1947,1948 und 1950.



Stilistische und textimmanente Aspekte 130

Darstellung kommt'», sondern wesentlich ist, «wie die dargestellte Zeit
in der Erzählung erscheint» (JAUSS 1955: 36; Hervorh. durch den

Autor). Zu diesem Wie müssen hier ein paar einführende Hinweise
genügen35.

Im Gegensatz zum Drama, das ein Geschehen tendenziell in seiner
realen Dauer und in chronologischer Reihenfolge abbildet, kann ein
erzählender Text verschiedenartig von dieser Weise der Wiedergabe
abweichen. Für gewisse Partien kann die Erzählzeit der erzählten Zeit
entsprechen, die Erzählzeit kann zweitens von der erzählten Zeit
überschritten, drittens unterschritten werden (LäMMERT 1983: 83; 1)

zeitdeckendes, 2) zeitdehnendes, 3) zeitraffendes Erzählen; Grenzfall des

letzteren: Aussparung, Erzählsprung). In der Regel wechselt nun das

Verhältnis von Erzählzeit und erzählter Zeit im Laufe einer Erzählung
ständig, so dass durch die Handhabung eines unterschiedlichen
Erzähltempos eine (rhythmische) Gliederung entsteht. Es «heben sich
bestimmte Phasen heraus, die durch Ubereinkunft von relativ geringer
Zeiterstreckung und relativ einlässigem Erzählen die Sammelbecken der
erzählten Einzelereignisse darstellen» (ebd., 73; Hervorh. durch den

Autor). Gewisse Geschehensabläufe werden demnach vom Erzähler als

wichtiger und des ausführlichen Erzählens würdig, andere als weniger
wichtig erachtet, deshalb gerafft erzählt oder übergangen, was allein
schon zeigt, wie die «Erzählzeit (Diskurs-Zeit) die im narrativen Text
wiedergegebene Wirklichkeit interpretiert» (SCHWARZE 1985: 156,
Anm. 18; Hervorh. L. W.). Zusätzlich muss das Augenmerk gerichtet
werden auf die Häufigkeit von Phasen, auf Wiederholungen, auf die
Korrelation (Parallelsetzung/Kontrastierung), auf ihre Stellung im Werk,
auf ihr Einhergehen mit der äusseren Bucheinteilung usw. usf.
(LÄMMERT: 73 ff.). Nebst solchen Hervorhebungen mittels Phasenbildung,

durch welche die Linearität des Handlungsverlaufs noch nicht
angetastet zu werden braucht, können durch Umstellungen der
Chronologie u. a. Vordergrund-Hintergrund-Relationen erstellt, Spannung

erzeugt, Kausalitätsbeziehungen errichtet, vorgetäuscht, verdeckt
werden. Im mehrsträngigen Erzählen sprechen wir von einer
Gegenwartshandlung und einer oder mehreren Vorzeithandlungen. Mehrere
Vorzeithandlungen können dabei gleichzeitig verlaufen oder unter-

35 Vgl. im übrigen die zitierte Literatur. Zur neueren Zeitdiskussion vgl. auch

GENETTE 1972 und 1983; RicœUR 1983-1985.



Stilistische und textimmanente Aspekte 131

einander wiederum in einem Vor- und Nachzeitigkeitsverhältnis stehen.
Die Verbindung der Handlungsstränge, gemäss LÄMMERT Verknüpfung,
kann additiv (epische Anreicherung, Welthaltigkeit), korrelativ
(Wiederholung, Analogie/Kontrast) oder konsekutiv (kausal) (Ursache-Folge-
Gesetz) gestaltet sein. Je nach Stellung im Text hat die Vorzeithandlung
voraus- oder rückwärtsweisende Funktion, steuert sie die
Lesererwartung oder deckt im nachhinein Zusammenhänge auf.

Zeitliche Umstellungen können aber in jedem, also auch im ein-
strängigen Erzählen vorgenommen werden. LÄMMERT spricht von Rück-
wendungen und Vorausdeutungen. Als feste Formen der Rückwendung
(die Stellung im Werk ist vorgegeben) nennt er die aufbauende
(Erzähleinsatz 'in médias res'; Vorgänge, die zur gegenwärtigen Situation
geführt haben, müssen dem Leser in einem zweiten Schritt mitgeteilt
werden) und die auflösende Rückwendung (Erzählschluss; Vorgänge,
die ein volles Begreifen des Gesehehens ermöglichen, werden
aufgespart) (104 ff.; zu den eingeschobenen Rückwendungen vgl. 112 ff.).

Der Unterschied zwischen Vorzeithandlung und Rückwendung
dürfte klar sein. «Beginn einer Vorzeithandlung bedeutet Wechsel
der Handlungsebene» (z. B. Binnen- und Rahmenhandlung), «Beginn
einer Rückwendung dagegen Ausweitung der Gegenwartshandlung
durch Hineinnahme von Vergangenheit» (z. B. Erinnerungen an
vorangegangene Ereignisse) (LÄMMERT: 102).

Einer Umstellung der Chronologie, welche Vergangenes erst zu
einem späteren Zeitpunkt zur Sprache bringt, steht die Vorwegnahme
der Zukunft, die Vorausdeutung entgegen. Ob diese als zukunftsgewisse
(ebd., 143 ff.) oder als Zukunftsungewisse (175 ff.) erscheint, hängt,
sofern vom Erzähler geäussert, von dessen Standort ab. Steht er ausserhalb

des Geschehens und erzählt er es als für ihn vergangen, ist er in der
Lage, den Ausgang zu kennen und im voraus anzukündigen. Zwingt ihn
seine eingenommene Position jedoch auf die Ebene der Figuren (in
STANZELS Terminologie: personale Erzählsituation), kann er über die
Zukunft so wenig wissen wie diese selbst, d. h. wie Menschen in der
Lebenswirklichkeit. Vorausdeutungen seitens der Figuren sind an sich
immer ungewiss, der Erzähler hat aber die Möglichkeit der Einfluss-
nahme, entweder durch direktes Eingreifen (u. U. sagt schon ein Titel einiges
aus), durch die Art der Verkündigung (z. B. gekoppelt mit Naturereignis,
Wunder) und durch die Umstände der Verkündigung (z. B. Wiederholung

von Vorausdeutungen) (LÄMMERT: 179 ff.).



Stilistische und textimmanente Aspekte 132

Noch sind nicht alle Möglichkeiten «wie die dargestellte Zeit in
der Erzählung erscheint», genannt, die darin enthaltene sinnstiftende
Kraft ist aber bereits evident. Story und plot (Geschichte und Fabel)
sind keine eindeutigen bzw. einheitlich verwendeten Termini. Wenn
jedoch FORSTER (zit. nach FäMMERT: 25) als Beispiel für den von ihm
gemeinten Begriffsinhalt anführt: «'The king died and then the queen
died' is a story. 'The king died, and then the queen died of grief' is a

plot», so macht das die sinnstiftende Kraft eines Ordnungsgefüges recht
anschaulich. Das (sukzessive, aber nicht notwendigerweise
chronologische) Anordnen der Ereignisse der Geschichte auf der narrativen
Achse stellt Zusammenhänge her, die etwas bedeuten. Ein solcher

Zusammenhang kann sein 'of grief'. Die «Prinzipien der Andeutung und
der Auswahl» seien für jede Art sprachlicher Weltdarbietung verbindlich
(LäMMERT: 22; Hervorh. durch den Autor), in der Erzählkunst ist dieses

Prinzip sehr greifbar im Bezug von Erzählzeit und erzählter Zeit (ebd.,
23). So erweist sich das Zeitgerüst als fabelbildende und sinnstiftende
Kraft ersten Ranges.

2.2.3. Erzählzeit ohne erzählte Zeit

Es wurde zwischen Gegenwarts- und Vorzeithandlung unterschieden,

ohne bislang auf eine dritte Zeitschicht, die Erzählergegenwart,
einzutreten. In dieser befinden wir uns, sobald der Erzähler urteilend
oder kommentierend direkt ins Geschehen eingreift. Im Grunde genommen

sollte die Erzählergegenwart nicht mit einer 'Autorengegenwart'
vermengt werden, nun macht es aber den Eindruck, als würde in
bündnerromanischen Texten der Erzähler sich nicht nur oft einschalten,
sondern auch oft die Meinung des Autors vermitteln. Das Verhältnis
zwischen Autor und Erzähler kann hier jedoch keiner Analyse unterzogen

werden, so dass wir uns, immer im Bewustsein des Gesagten, mit
dem Terminus Erzählergegenwart behelfen müssen.

Gibt der Erzähler seine Meinung oder seine Gedanken zum
besten, so begibt er sich in die Nähe des Lesers, was bedingt, dass er der

Handlung gegenüber eine verhältnismässig grosse Distanz einnimmt.
Die Erzählergegenwart schiebt sich als eine unmittelbarere Zeitebene

vor die jeweilige Handlungsgegenwart, welche in den Hintergrund
gedrängt wird. Damit ergibt sich eine Abhängigkeit zwischen der



Stilistische und textimmanente Aspekte 133

Erzählweise und der Erzähler- (und Leser-)Distanz (LäMMERT: 86 ff.).
Am vordergründigsten erscheint die Handlungsgegenwart bei der
szenischen Darstellung. Diese strebt nach Zeitdeckung und verlangt eine
nahe Erzählerperspektive. Der Figurendialog ist ein typisches Merkmal
der szenischen Darstellung. Die Vermittlung durch den Erzähler wird
kaum wahrgenommen, ausser durch allfällige 'Regieanweisungen',
die dem Leser anzeigen, wer gerade auf welche Art und Weise
spricht. Bereits grösser ist die Erzählerdistanz beim Bericht, welcher
«gleicherweise Mittel zur Handlungswiedergabe wie zur sachlich
geordneten Zustandsschilderung» ist (ebd., 87; Hervorh. L. W.). Die
Handhabung der Zeit reicht vom ausführlichen bis knappen Erzählen,
überwiegen dürfte aber ein eher rasches Erzähltempo. Szenische
Darstellung und Bericht rechnet LäMMERT zu den zeitlichen Erzählweisen.
Nimmt jedoch der Erzähler noch mehr Abstand vom Geschehen, stellt
er Betrachtungen, Erörterungen, Reflexionen an, so vergeht zwar die
Erzählzeit, während der Zeitstrom der Handlung unterbrochen wird,
die erzählte Zeit still steht. Diese 'Erzählweisen'36 sind nun nicht nur
zeitlos in ihrer Beziehung zur erzählten Zeit, sie streben auch inhaltlich,
als über den erzählten Einzelfall gültige 'Weisheiten', Zeitlosigkeit an
und gipfeln in der Sentenz, welche den Sinn des Erzählten aus der

grössten Distanz sub specie aeternitatis zusammenfasst.
Jedes Erzählwerk wird auch erörternde ebenso wie 'lyrische' und

'dramatische' Passagen aufweisen, um jedoch die Gattungszugehörigkeit
nicht zu verfehlen, «muss» es laut LÄMMERT (21) «die epische Grundkraft

des Fortschreitens von Begebenheiten besitzen» (Hervorh. durch
den Autor). Es ist in diesem Rahmen nicht möglich, auf Gattungsfragen

- sowieso 'ein weites Feld' - einzutreten. Zu Betrachtungen, Erörterungen,

Reflexionen sei vermerkt, dass deren Einbringen in die erzählende
Literatur eine wichtige Erscheinung der letzten etwa zwanzig Jahre
darstellt. Auch wurde, was die 'Kurzgeschichte' betrifft, mit Recht
eingeräumt, dass diese eine der «zum Teil schlechterdings nicht rubrifizierba-
ren Formen der kurzen Prosa ist» (PULVER 1980: 309). Worum es hier
aber geht, ist folgendes: Beim Umgang mit bündnerromanischen
Prosatexten, welche durchaus mit erzählerischem Anspruch auftreten
(Kurzgeschichten, Anekdoten, Reminiszenzen; z. T. Skizzen), entstand

36 LÄMMERTS 'zeitliche' und 'zeitlose Erzählweisen' entsprechen etwa der 'erzähl¬
ten' und 'besprochenen Welt' in Harald WEINRICHS Tempus-Theorie.



Stilistische und textimmanente Aspekte 134

der Eindruck einer Wechselwirkung zwischen Kürze und Länge und
'zeitlosen' und 'zeitlichen' Erzählweisen. Je kürzer der Text, desto mehr
Erzählzeit ohne erzählte Zeit, lautet die Hypothese. Das wäre eine

genügend interessante Erscheinung, um ein paar Fragen aufzuwerfen.
Auch nur annähernd systematische Untersuchungen oder Einzelanalysen
zum Zeitgerüst in der bündnerromanischen Erzählkunst fehlen bislang,
so dass es im folgenden nur um eine erste, in grossen Zügen

vorgenommene Sichtung des Materials gehen kann.

2.2.4. Zeitgerüst und Textumfang

a) Kurz- oder Kürzestform

Der Erzähler besitzt verschiedene Möglichkeiten, den Leser in die

von ihm gewünschte Richtung zu lenken. Die Erzählereinrede ist eine
dieser Möglichkeiten. Was nun das Kommentieren, Urteilen, Erörtern
angeht, können solche Äusserungen auch einer Figur (dazu gehört auch
der fiktive Erzähler einer Geschichte in der Geschichte) in den Mund
und/oder in die Gedanken gelegt werden. Sehr offensichtlich - um nur
ein Beispiel zu nennen - wurde dieses Verfahren angewandt in der
Geschichte Pichà sü (Aufgehängt) von Clo Duri BEZZOLA (in: 1984). Ein
vierjähriges Mädchen sucht seine Mutter, die - so glaubt es - in der
'Haifisch-Bar' sein könnte. Offenbar wählt es irgendeine Telefonnummer

bzw. Zahlenkombination, bekommt zufälligerweise den Ich-Erzähler

ans andere Ende der Leitung, und es entfaltet sich ein Gespräch, wie
es ein vierjähriges Kind zu führen nicht imstande ist ('Sprachrohrfigur'),
welches aber den Leser zu Gedanken über die Verwahrlosung von
Kindern anregen soll. Derartige 'Erzählereinreden' spielen sich auf der

Handlungsebene ab und werden gekonnter oder weniger gekonnt in alle
Erzähltexte eingeschleust. Als Figurenäusserungen besitzen sie nicht
dieselbe Verbindlichkeit wie das Räsonnement des über der Sache stehenden

Erzählers (vgl. dazu auch unten, A.2.2.5.), und sie können uns in
diesem Kapitel, in dem wir lediglich nach dem mit Hilfe des Zeitgerüsts
einem Text unterlegten Sinn fragen, nicht weiter beschäftigen. Die
Zeitschichten können im folgenden nicht in ihren kleinsten Segmenten,
sondern nur in grösseren, zusammenhängenden Passagen erfasst wer-



Stilistische und textimmanente Aspekte 135

den. Genauere Analysen müssen weiteren Untersuchungen vorbehalten
bleiben.

Der bereits genannte Band A l'ur dal di von Clo Duri BEZZOLA

(1984) enthält eine Reihe von Kurzerzählungen, in denen auf der Ebene
der Erzählergegenwart eingebrachte allgemeine (überzeitliche) Betrachtungen

und Erörterungen stark in den Vordergrund rücken. Der mit
Massa tard (Zu spät) überschriebene Text umfasst zwei Druckseiten, die

Schilderung der Handlung nimmt nicht ganz vier Zeilen in Anspruch.
Nachdem Jon Pitschen den Jahreswechsel ausgiebig gefeiert hat, fällt er
am Morgen bei der Heimkehr in den Brunnen.

Am Schluss der Geschichte erwacht er wieder, und es ist «bereits

zu spät» (22). Zu spät wofür? Das sagt uns der Erzähler zwischen
Anfang und Schluss des Textes (auf 2 Seiten, abzüglich 4 Zeilen): der

Neujahrstag als ein 'Leitdatum' wird zum Anlass genommen, ein
engadinisches Bauerndorf von einst dem Wintersportort von heute
kritisch gegenüberzustellen. Da Jon Pitschen unmöglich so lange
(bewusstlos?) im kalten Wasser liegen kann, muss die erzählte Zeit für
die Dauer der abschweifenden Reflexion angehalten werden. L'agent (4

Druckseiten) handelt vom Besuch eines Versicherungsagenten beim Ich-
Erzähler, welcher rückblickend das Geschehen schildert und von diesem
Standort aus ('vision par derrière', 'external view point') allerlei
Betrachtungen einfliessen lässt. In chronologischer Reihenfolge erzählt
er zuerst die Vorgeschichte (telefonische Ankündigung bei der Frau des

Ich-Erzählers), dann den Verlauf des Besuchs. Vor die Handlungsgegenwart

aber schieben sich Gedanken des Erzählers über die Stellung
der Frau, den Autoverkehr, den Lärm und Gestank in der Stadt, die
Kapitalansammlung bei Banken und Versicherungsgesellschaften, die
atomare Bedrohung, alles eingebettet in eine Kritik an der Sucht, sich gegen
alles zu versichern, und an der unsympathischen, wie bei einem
Automaten ablaufenden Konversationsführung im Dienste einer erfolgreichen

Verkaufsstrategie. Es wurden nicht ohne Grund wenigstens einmal
die erörterungswürdigen Gegenstände aufgezählt, denn höchst
wahrscheinlich hat die starke Erzählerpräsenz etwas damit zu tun.

Mit 99 Bagatellas wird eine Sammlung von 'Kurzgeschichten,
Träumen und Essays' - so der Untertitel - von Duri GAUDENZ (1988)
überschrieben. Es handelt sich vornehmlich um Reminiszenzen,
Anekdoten und Skizzen, teils von unterhaltendem Charakter, teils
moralisierender Art, ganz im Sinne von 'aut prodesse aut delectare .'.



Stilistische und textimmanente Aspekte 136

Der Text II diavelin da las chartas (Das Spielteufelchen) umfasst
eineinhalb Seiten und kann grob in zwei Hälften unterteilt werden. Die
Erzählweise etwa der ersten Hälfte ist der Bericht, durchsetzt von
beschreibenden Elementen, also bereits Zeitlosigkeit anstrebend (vgl.
LÄMMERT: 88).

In einer finsteren Spelunke sitzen spät in der Nacht vier
Kartenspieler, und wie es im beschriebenen Augenblick zu- und hergeht,
so geht es unter Kartenspielern - darauf zielt der Text ab - schlechthin
zu und her. In der Mitte der Erzählung erfolgt eine genaue Zeitangabe
(«Es war soeben Mitternacht vorbei»; 13), und mit dem Erscheinen des

Teufels schiebt sich die Erzählerfigur sentenzhaft vor die vergnügten
Spieler. «Nun hat der Teufel freie Hand» (14), und etwas weiter unten:
«Es war jetzt seine Stunde.» Der Gang der Handlung wird zwar in
diesem Fall nicht unterbrochen, aber mehr oder weniger ausgespart,
d. h. der Interpretation des Geschehens (dem 'fabula docet')
hintangestellt. Zur Sprache kommt das Treiben des Teufels, welches nur
aus (erzählerischer) Distanz zu beobachten ist. Mit einem Satz wird
schliesslich wieder in die Handlungsgegenwart eingemündet (Heimkehr
der Spieler beim Singen der Vögel; 14), und mit dem Hinweis auf eine
den heimkehrenden Männern um die Beine streichende schwarze Katze
endet die Geschichte.

Eine Durchsicht der Zeitschrift Litteratura 9, 1986 (Jubiläumsausgabe),

unterstützt über weite Strecken die Ausgangshypothese von
einem hohen Anteil an Erzählergegenwart in kurzen Texten. Von
Bedeutung sind in dieser Hinsicht auch Erzählungen, die mit einer
Sentenz einsetzen (vergleichbar dem einstigen Proömium, welches
LäMMERT zu den festen Formen der zukunftsgewissen Vorausdeutungen
rechnet; 146), um dann die Geschichte als Beweis folgen zu lassen. Der
stark autobiographisch geprägte Text Carolina von Oscar PEER beginnt
so: «Inchün sto avair dit chi nu saja cusgliabel da tuornar inavo al lö
da sia giuventüm. Forsa vaiva'l radschun. Ün revair, quai savaina,
cuntegna minchatant üna tscherta tristezza. E tuottüna pensaina a

noss'infanzia, sco ad ün pajais lontan, chi nu's ha invlidà» (40)37. Eben
diesen Ort besucht der Erzähler eines Tages. Die Handlung des

37 «Jemand muss gesagt haben, es sei nicht ratsam, an den Ort seiner Kindheit zu¬
rückzukehren. Vielleicht hatte er recht. Ein Wiedersehen, das wissen wir, ist
manchmal von einer gewissen Trauer erfüllt. Und dennoch denken wir an unsere
Kindheit wie an ein fernes Land, das man nicht vergessen hat. »



Stilistische und textimmanente Aspekte 137

Zurückkehrens erscheint äusserst hintergründig, davor schieben sich

Betrachtungen und Reflexionen, um abschliessend wieder in eine

Sentenz, die Vergänglichkeit der Zeit betreffend, einzumünden. II clom
da las sainzas (Der Ruf der Todesboten; vgl. auch Titel als feste Form
zukunftsgewisser Vorausdeutungen; LÄMMERT: 143 ff.) von Robert
Luzzi setzt ein mit: «La mort nun es racolta, mo bain il sem per nova
vita. L'es ün nouv cumanzamaint!» (30)38 Es folgt dann unter
Anwendung weiterer Vorausdeutungen, Rückwendungen, Wiederholung

der Sentenz, allerdings in den Figurendialog verflochten, die
Schilderung des 'Heimgangs' zweier alter Leutchen.

Eine genauere Analyse der im Band Atras claus e clis (Durch
Zonen und Zäune, 1985) enthaltenen Kurzgeschichten von Vic HENDRY
würde wahrscheinlich bezüglich der Zeitschichten ähnliche Resultate

zutage fördern. Kurz erwähnt sei die mit La calumnia (Die Verleumdung)

überschriebene Geschichte. Sie setzt ein 'in médias res' (Maria
wird als Diebin bezeichnet), worauf die aufbauende Rückwendung
(LÄMMERT: 104 ff.) zu folgen hat, welche ersichtlich macht, wie es zu
dieser Behauptung gekommen ist. Etwa die erste Hälfte des zweiseitigen
Textes ist der Handlungsgegenwart gewidmet, vornehmlich in
Berichtform, bereits aber von kommentierenden Äusserungen begleitet.
Die zweite Hälfte besteht nur aus Erzählerkommentar, die erzählte Zeit
endet in der Mitte des Textes. Wer sich - um einen letzten Beleg zu
nennen - die Historias da Glon Barlac (1975) von Theo CANDINAS

anschaut, wird ebenfalls feststellen, dass viele Geschichten nicht 'für
sich sprechen', sondern sehr stark von Zwischenreden,
Erzählerkommentar und Sentenzen durchsetzt sind.

Anhand der angeführten Beispiele, welche zugegebenermassen den
Charakter von Stichproben haben, wird dennoch eine starke Tendenz
sichtbar, dass zumindest in der Kurz- bzw. Kürzestform der bündnerro-
manischen Erzählliteratur nicht nur die 'epische Grundkraft des
Fortschreitens' kein wesentliches Merkmal ist, sondern dass die
Erzähler/Autoren die Möglichkeiten, welche die fabelbildende Kraft des Zeit-
gerüsts anbietet, nicht nutzen, um Zusammenhänge herzustellen, die
etwas bedeuten. Zwar erwählen sie, wie GOTTSCHED es in seiner Criti-
schen Dichtkunst (1730) bereits gefordert hat, 'einen lehrreichen
moralischen Satz', und ersinnen sich dazu eine «Begebenheit, worin eine

38 «Der Tod ist keine Ernte, sondern Same für neues Leben. Er ist Neubeginn!»



Stilistische und textimmanente Aspekte 138

Handlung vorkommt, daran dieser erwählte Lehrsatz sehr augenscheinlich

in die Sinne fällt», glauben jedoch, den Satz auch noch hinschreiben

zu müssen. Inwieweit ist das eine bündnerische Eigenart? Betrachtet
wurden lauter neuere Texte, weil der Schwerpunkt der Prosa-
Produktion etwa seit den siebziger Jahren bei der 'Kurzgeschichte' liegt,
dadurch am meisten Material zur Verfügung steht. Die ältere Kurzprosa
aber (vornehmlich Anekdoten, Reminiszenzen, Schilderung lehrhafter
Begebenheiten) dürfte kaum zu einer grundsätzlichen Falsifizierung der

Hypothese führen.
Seit geraumer Zeit übt zweifelsohne der deutsche Sprachraum den

grössten Einfluss auf das Bündnerromanische aus. Ein Übergang von der
Novellenform zur Kurzgeschichte wurde in Deutschland im 19.
Jahrhundert vorbereitet, aber erst von den Naturalisten vollzogen (DODERER
1973: 73 ff.). Darauf konnte nach 1945 (ganz 'Kahlschlag-Periode' war
die Epoche bekanntlich nicht) weiter aufgebaut werden. Die wegweisenden

Texte erschienen in den fünfziger und frühen sechziger Jahren. 1962
gab Peter RÜHMKORF die nachgelassenen Kurzgeschichten von Wolfgang

BORCHERT unter dem Titel Die traurigen Geranien heraus. In der
Schweiz erschienen zwar 1960 Kurt MARTIS Dorfgeschichten, die
«literarische Legitimation der Kurzprosa» (PULVER 1980: 308) erfolgte
aber erst mit den von der 'Gruppe 47' preisgekrönten Texten Eigentlich
möchte Frau Blum den Milchmann kennenlernen (1964) von Peter
BICHSEL. Die weitere Entwicklung lässt sich zu einem guten Teil an
Titeln von Büchern von Heinrich WlESNER ablesen: nach den Lakonischen
Zeilen (1965) folgten die Lapidaren Geschichten (1967) bis zu den
Kürzestgeschichten (1980).

Diese Texte haben auch in Romanischbünden Wirkungen
gezeitigt, eine literaturvergleichende Untersuchung könnte Antworten auf
die hier aufgeworfenen Fragen geben. Eine der möglichen Erklärungen
dürfte soziologischer Natur sein. Erzählzeit ohne erzählte Zeit
beinhaltet - deshalb das GOTTSCHED-Zitat - nebst anderem als einen in
unserem Fall nicht unwesentlichen Faktor Belehrung und entspringt
einem pädagogischen Auftrag. In einer Kleinliteratur fühlen sich nun
einmal mehr Leute veranlasst (Spracherhaltung) oder werden gar dazu
aufgefordert (Literaturbetrieb), sich dichterisch zu äussern bzw. nützlich
zu machen und ein Stück Weltanschauung einem verhältnismässig gut
bekannten Publikum kleine Distanz zwischen Autor/Erzähler und
Leser) zu vermitteln. Die vorgestellten Texte sprechen über Probleme



Stilistische und textimmanente Aspekte 139

der modernen Welt (BEZZOLA), Probleme des Zusammenlebens, der
Sozialstruktur (Hendry, CandinaS), über allgemein menschliche
Anliegen, 'conditio humana' (PEER, LUZZI), geben sich als moralische
Unterweisung (GAUDENZ).

Nun ist auch bei BlCHSEL, Marti, WlESNER eine erzieherische,
besser vielleicht: bewusstseinserweiternde Komponente nicht ganz von
der Hand zu weisen, hat aber der Komparatist Fritz ERNST einmal die
Schweiz literarisch für 'mehr meinender als gestaltender Begabung'
gehalten (zit. nach PULVER 1980: 237), so wäre es interessant zu
erfahren, ob das für die Kleinliteratur dieses Landes in besonderem
Ausmass Gültigkeit hat. Unabdingbar wäre es natürlich, diese Frage
anhand vergleichbarer Gegenstände zu klären, unter Umständen könnte
sich der hohe Anteil an Meinen statt Gestalten als ein Charakteristikum
für Literaturen mit regionaler Reichweite schlechthin herausstellen.

b) Längere Erzähltexte

Darunter fallen zum grössten Teil Texte mit einem Umfang von
etwa 20 bis 50 Seiten. Zusammenhängende Erzählwerke von 100 bis
200 Seiten sind bereits selten, und zu Cla BlERTs La müdada wird in
einer Literaturgeschichte (UFFER 1980: 286) eigens vermerkt, es sei «mit
seinen 380 Seiten der bis jetzt umfangreichste rätoromanische Roman».
'Länger' wird daher lediglich im Vergleich zu den im vorangehenden
Kapitel behandelten Texten (ca. 1 bis 5 Seiten) verwendet, der

Hauptanteil der bündnerromanischen Erzählliteratur muss aber
gesamthaft gesehen der Kurzform (Kleinform), nicht der Langform
(Grossform) zugerechnet werden. Das kann nicht ohne Einfluss auf
strukturelle Aspekte sein.

Ausgegangen wurde von einem sinnstiftenden Potential der
Anordnung der Ereignisse auf der narrativen Achse, und beobachtet wurde
in der ganz kurzen Prosa eine starke Tendenz, den Sinn nicht auf der
Ebene der Handlungsgegenwart, sondern auf der Ebene der Erzählergegenwart

einzubringen. Diese Behauptung lässt sich ohne weiteres
überprüfen und mittels Analyse der Zeitschichten39 numerisch belegen. Die

39 Eine andere Möglichkeit zur Analyse des Verhältnisses von 'erzählen' vs. 'be¬

sprechen' bietet die Tempus-Theorie von ITarald WEINRICH.



Stilistische und textimmanente Aspekte 140

direkten Erzählereinreden nehmen in längeren Werken bedeutend weniger

Erzählzeit in Anspruch, ein Verhältnis zwischen Kommentar und
Geschehensdarbietung auch schon von 1:1 ist in einem längeren Text
ganz ausgeschlossen. Nun sei nochmals klargestellt, dass ein geringerer
Anteil an Erzählereinreden nicht unbedingt ein Zurücktreten der
Erzählerfigur bedeuten muss. Der Erzähler hat andere Mittel, sich ins Spiel zu
bringen.

Rufen wir uns noch einmal die möglichen 'Bauformen des Erzählens'

in Erinnerung, so muss gleich zu Beginn festgehalten werden, dass

die bündnerromanische erzählende Literatur sich in ganz traditionellen
Bahnen bewegt. Aufgrund der Beziehung zwischen Erzählzeit und
erzählter Zeit gelangt LäMMERT zu Grundtypen des Erzählens, welche er
auf drei Typenreihen anordnet (35 ff.). Eine davon wurde bereits
erwähnt. Je nachdem, ob der ganze Lebenslauf oder nur ein entscheidendes

Ereignis innerhalb des Lebens einer Figur zur Darstellung gelangt,
handelt es sich um den Typus Lebensgeschichte oder Krisengeschichte.
Die zweite Typenreihe reicht vom einsinnigen Durcherzählen der
Geschichte über die chronologische Umstellung von Grossabschnitten zur
Ausfächerung und Verzweigung in Einzelverläufe bis zur völligen
Aufsplitterung «in ein Kaleidoskop von Einzelverläufen und Begebenheiten»

(ebd., 39).
Die dritte Reihe schliesslich umfasst eine Skala von reiner

Geschehensdarbietung bis zum Dominieren anderer Erzählelemente.
Überwiegen dürfte im Bündnerromanischen die 'Krisengeschichte', am
häufigsten wird einsinnig durcherzählt, oder es werden einfache Formen
der Umstellung benützt, und bei der dritten Typenreihe verhält es sich

so: falls nicht das äussere Geschehen die Erzählzeit weitgehend ausfüllt,
stehen die Erzählerkommentare an erster Stelle der 'andern Erzählelemente'.

Zum Teil befinden sich vermutlich die angewandten Grundtypen

in Abhängigkeit zur in dieser Literatur fast ausschliesslich
vorkommenden Kurzform. Gerade das Ausbreiten eines ganzen Lebenslaufs
oder gar von Lebensläufen über mehrere Generationen hinweg bedarf
der Langform, des Romans. Nebenbei sei bemerkt, dass aber auch der
'umfangreichste rätoromanische Roman' nicht dem Typus 'Lebensgeschichte'

zuzuordnen ist, sondern eine entscheidende, verhältnismässig
kurze Lebensphase des Helden zeigt. Ebenso scheint es sich mit den

wenigen andern Romanen dieser Literatur (Gion DEPLAZES, Toni
HALTER; ca. 200 bis 250 Seiten) zu verhalten. Überhaupt ergibt sich bei



Stilistische und textimmanente Aspekte 141

einer langen erzählten Zeit, die in einer kurzen Erzählzeit abgehandelt
wird, ein «sehr zerklüftetes Erzählgerüst» (LäMMERT: 30). Ein Beispiel
dafür ist Ura e lavura von Babina Pfister-Lerchi (o. O. u. J.). Die
Erzählung wird als 'Roman engiadinais' bezeichnet. Auf 47 Seiten
werden 30 bis 35 Jahre erzählte Zeit abgehandelt, wobei zwangsläufig
die der Intention ('Geld macht nicht glücklich') dienlichen Geschehensmomente

durch die Aussparung oder sehr summarische Erfassung des

grössten Teils der betreffenden Zeitspanne eine ganz besondere
Akzentuierung erfahren.

In welchem Ausmass Gross- oder Kleinform an der Handhabung
der Geschehenschronologie beteiligt ist, ist schwer zu sagen, komplizierten

Formen von Umstellungen dürfte sich die Kleinform aber
widersetzen. In der bündnerromanischen erzählenden Literatur kommen sie

jedenfalls kaum vor. Am häufigsten dürften jene Formen sein, von
denen VOGT (1986: 237) schreibt, dass sie «auch für traditionelle
Erzählliteratur so typisch sind, dass LäMMERT 1967 sie als feste
'Bauformen des Erzählens' systematisieren konnte: die Rückwendungen
und Vorausdeutungen».

Die Rückwendungen scheinen in erster Linie eine aufbauende
Funktion zu haben, d. h. es werden der Gegenwartshandlung
vorangegangene Ereignisse so weit nachgeholt, dass der Leser verstehen
kann, wie es zur betreffenden Situation gekommen ist. Auch die
Verknüpfungsart zwischen Vorzeit- und Gegenwartshandlung im mehr-
strängigen Erzählen - davon wird noch die Rede sein - ist vielfach eine
konsekutive (kausale), so dass man versucht ist, von einer Poetik des

'So-kam-es-Dass' zu sprechen. Mitunter ist der Erzähler auch genötigt,
den Leser über gleichzeitig verlaufende Ereignisse auf verschiedenen
Schauplätzen zu unterrichten, was sprachlich nacheinander geschehen
muss.

In der Erzählung Tani von Flurin DARMS (in: 1985; dt. in: 1987)
stellt der Erzähler alternierend das gleichzeitig ablaufende Geschehen
auf dem Dorfplatz bzw. Marktplatz mit Zirkus und im Haus einer
armen Witwe dar. Nebst einer aufbauenden ist in diesem Fall auch eine
kontrastierende Funktion enorm wichtig.

Es versteht sich von selbst, dass sowohl Erzählereinreden wie
zeitliche Umstellungen nur von einem 'external view point' aus vorgenommen

werden können. Dazu in der Lage ist nur der auktoriale Erzähler
oder der Ich-Erzähler, der über für ihn Vergangenes berichtet, ein



Stilistische und textimmanente Aspekte 142

Erzähler also, der sich den Figuren der Handlungsgegenwart gegenüber
in einem Informationsvorsprung befindet. Nun gibt es verschiedene

Abstufungen, dieses Mehrwissen auszuspielen, und der Standort kann
bis zu einem 'Olympian point of view' gesteigert werden. Gemäss

LäMMERT (142) ist die zukunftsgewisse Vorausdeutung ein sicheres

Kriterium für den Überblick des Erzählers über den gesamten Verlauf
des Geschehens.

Eine systematische Analyse der zukunftsgewissen Vorausdeutungen

in der bündnerromanischen Erzählliteratur würde ein exaktes Bild
nicht nur des vom Erzähler eingenommenen (und fingierten)
Informationsstandes, sondern auch über die Art, diesen Informationsstand zu
verwerten, erbringen. Es ist gut denkbar, dass die zukunftsgewisse
Vorausdeutung des Erzählers die häufigste in dieser Literatur vorkommende
chronologische Umstellung ist. Aufschlussreich wäre schon das Studium
der Titel, Vorreden, der vorangestellten Motti und der atmosphärischen
Einstimmungen am Erzählanfang.

Dem Text L'amur da Nina (Ninas Liebe) von Angiolina VON-
MOOS wird ein Motto vorangestellt, welches besagt, es werde mit
Freude entschädigt, wer die Bürde des Bruders trage. Im ersten Satz
erfahren wir gleich von einem kühlen Novemberwind, der über den
alten Friedhof weht. Wir lesen vom 'letzten gelben Laub', vom 'Sterben
der Natur', schliesslich auch von einem immer noch knospentragenden
Rosenstock beim Grab einer Frau (1). Dass es sich dabei um Ninas
Grab handelt, darüber kann schon nach einer Seite Text nicht der

geringste Zweifel bestehen, dass Nina an der Erfüllung ihrer Pflicht, den
Nächsten zu lieben, gestorben ist, lässt sich erahnen. Der Leser ist
bereits gefangengenommen, er möchte wissen, wie es dazu gekommen
ist, womit eine wichtige Funktion der Vorausdeutung genannt ist: sie

erzeugt - wenn nur als Andeutung preisgegeben - Spannung. Eine
zukunftsgewisse Voraussage des Erzählers hingegen, welche als
Bestimmtheit geäussert wird, hat kommentierenden, erläuternden,
erörternden Charakter. Sie gehört der Erzählergegenwart an und ist als

Unterhaltung mit dem Leser und als Distanznahme vom Geschehen
aufzufassen. Beim Studium der zukunftsgewissen Vorausdeutungen müsste
daher zwischen Andeutung und bestimmten Aussagen unterschieden
werden. So weit es hier überblickbar ist, pflegen bündnerromanische
Erzähler eher erst im nachhinein zu kommentieren, nicht aber ihr
Mehrwissen zum vornherein schon vollumfänglich mit dem Leser zu



Stilistische und textimmanente Aspekte 143

teilen. Sie verhalten sich demnach vornehmlich situationsüberlegen40,
nicht nur gegenüber der Figur, sondern auch gegenüber dem Leser,
setzen sich durch vorgespielte Allwissenheit gewissermassen von ihm ab.
Ein Strukturelement, das im Umgang mit bündnerromanischer Literatur
auffällt, ist das der Wiederholung. Gleiches oder Ähnliches pflegt
mehrmals zu geschehen, oder ein einziges Ereignis wird mehrmals
erwähnt, wobei in der Regel jede Wiederholung den im Text liegenden
Sinn verdeutlichen soll41. Auch im Rahmen der Vorausdeutungen
nehmen solche Häufungen eine wichtige Funktion ein: mit jeder
Wiederholung erhöht sich für den Leser die Wahrscheinlichkeit auf
Erfüllung der zu erwartenden Ereignisse. Selbst bei den ungewissen
Vorausdeutungen hat der Erzähler mit der Wiederholung ein Mittel zur
Hand, allfällige Zweifel über die Richtigkeit einer Ankündigung aus
dem Weg zu räumen. Treten Ahnungen oder Träume gehäuft auf, kann
eigentlich nur noch dichtungslogisch von Ungewissheit die Rede sein.
Gibt sich der Erzähler informiert und deutet er dem Leser den Ausgang
immer wieder an, kommt ein didaktisches Moment hinzu: der Erzähler
lenkt aus seiner überlegenen Position heraus den Leser schrittweise dem
Ende entgegen. Je lenkungsbedürftiger der Leser, desto grösser wird der
Abstand zwischen ihm und dem allwissenden Erzähler. In L'amur da
Nina beispielsweise wird Ninas Tod bzw. die Situation, dass jemand
heimkehrt und jemand soeben gestorben ist (am Schluss ist es Not Festa,
der heimkehrt und seine Verlobte nur noch tot vorfindet), verschiedentlich

vorweggenommen, wobei der Tod der betreffenden Figuren seinerseits

wiederum Schatten vorauswirft.
Überaus reich an wiederholten Vorausdeutungen ist La Bargia dil

tschéss (Der Adlerhorst) von Gion DEPLAZES (1976). HARTMANN (1984:
6) bemerkt sehr richtig: «Wiederholungen wollen erkannt sein», und er
verweist auf Thomas MANNS «'sehr arrogante Forderung' den

Zauberberg zweimal zu lesen, und daher seine Rede von der 'doppelten

40 Terminologie nach FÜGER 1972, der drei Informationsstände des Erzählers un¬
terscheidet: situationsüberlegen (Erzähler weiss mehr als Figur), situationsadäquat

(Erzähler weiss gleich viel wie Figur), situationsdefizitär (Erzähler weiss

weniger als Figur).
41 Vgl. auch das Leitmotiv; als Beispiel dazu könnte von TruOG-SALUZ Bapsegner

testard dienen, wo ein 'Sprung in der Tischplatte' zuerst immer wieder auf den
Bruch zwischen den Eheleuten vorausdeutet, dann den Abgrund ('chafuollezza';
S. 59) zwischen ihnen symbolisiert.



Stilistische und textimmanente Aspekte 144

Optik', vom Erzählen für 'die Gröbsten und die Feinsten'». Für die
Gröbsten ist La Bargia dil tschéss keineswegs, und das ganze Netz von
Vorausdeutungen kann bei der ersten Fektüre nicht überblickt werden.
In diesem knapp 200 Seiten umfassenden narrativen Text spielt sich -
um es kurz zu sagen - vor der die inneren Vorgänge reflektierenden
Kulisse kriegerischer Auseinandersetzung ein Kampf zwischen Fuft
und Boden ab. Im ausklingenden 18. Jahrhundert kehrt Furegn aus
französischen Diensten in sein bündnerisches Heimatdorf zurück. Die
dort ansässige Valentina verliebt sich in ihn, weiss die Hochzeit
einzufädeln, und nach knapp drei Jahren kommt ein Sohn zur Welt.
Während des Durchmarsches der Russen unter General Suworow gerät
Furegn in deren Gefangenschaft, kann sich jedoch daraus befreien und
seine Dorfgenossen vor völliger Ausplünderung bewahren. Im
allgemeinen Tumult läuft der etwas über drei Jahre alte Valentin, das

Kind von Valentina und Furegn, weg und wird nie wieder gefunden.
Furegn stellt den Adlern nach, in der Meinung, sie hätten das Kind
geraubt. Der Fund von Valentins Schuh beim Dachsbau belehrt ihn aber
eines besseren. Gleich zu Beginn, dann immer wieder, wird Furegn
leitmotivisch mit dem Adler in Verbindung gebracht. Zwar nicht
buchstäblich ein Herr der Füfte, fühlt er sich doch zu Höherem berufen.
Während der russischen Belagerung beginnt sich ein Wandel
anzubahnen, und der Fund des Schuhs im Erdreich statt im Reich der
Füfte bringt Furegn auf festen Boden. Das braucht am Erzählschluss
nicht mehr gestaltet, sondern lediglich noch angedeutet zu werden, da

implizit alles bereits gesagt ist (vgl. dazu FäMMERT: 153 ff.; Die
abschliessende Vorausdeutung). Gemeint ist die Versöhnung zwischen
Furegn und Valentina, sein Entgegenkommen ihr gegenüber. Die Ursache

des Auseinanderlebens war Furegns Weigerung gewesen, sein tägliches

Brot der Scholle abzuringen. Sich als freier Mann fühlend und mit
den Ideen der Französischen Revolution im Kopf betreibt er politische
Aufklärung, ernährt sich und die Seinen von der Jagd, so gut es eben

geht, was ihm mangelt, nimmt er gern vom bäuerlichen Betrieb des

Schwiegervaters, wo Valentina tüchtig mithilft, und er tut, als wüsste er
nicht, woher es käme. Der Text ist in drei Teile gegliedert. Der erste
Teil erstreckt sich über eine erzählte Zeit von knapp zwei Jahren,
welche auf nicht ganz 60 Seiten abgehandelt wird. Erzählt werden die
Ereignisse von der Begegnung zwischen Valentina und Furegn nach
dessen Heimkehr aus Frankreich und die darauf bald folgende Hochzeit



Stilistische und textimmanente Aspekte 145

bis zur Ankündigung Valentinas, sie erwarte ein Kind. Es werden etwa
vier Jahre übersprungen, dann wird mit der Erwähnung des durch
französische Truppen verursachten Klosterbrandes von Disentins (Mai
1799) auf das Geschehen der zweiten, zentralen Phase vorausverwiesen
(7 Seiten), für die Schilderung von Luregns Gefangennahme, seine

Befreiung, Einmarsch, Quartiernahme der Russen in Pigniu, deren

Vertreibung (Oktober 1799), die familiäre Tragödie, die sich in diesen
fünf Tagen abspielt, werden 86 Seiten benötigt. Der dritte Teil handelt
auf knapp 40 Seiten von der Suche nach Valentin im Herbst 1799 und
Frühjahr 1800. Es kann, dem Verhältnis zwischen erzählter und
Erzählzeit nach zu schliessen, kein Zweifel darüber bestehen, wo der
Sinn des Textes zu suchen ist. Die ernste Bedrohung von aussen bringt
den stolzen Luregn zur Besinnung und lehrt ihn die Heimat - dazu
gehört das Bauerntum - erst richtig schätzen. «War auch Paris die Stadt
seiner Träume, so blieb trotz allem Pigniu seine Wiege - und die Wiege
von seinem Valentin» (106), denkt Luregn auf der Flucht vor den
Russen und auf dem Weg, seine Dorfgenossen vor deren Einmarsch zu
warnen. Hatte sich Luregn früher immer geweigert, auf dem Feld und
im Stall mitzuhelfen, so packt er jetzt, ohne zu murren, mit an (119 f.).
Im Verlaufe der Belagerung nimmt 'Adler' plötzlich eine andere
Bedeutung an. Der Vogel erscheint nicht mehr nur als ein König der

Lüfte, sondern als ein Räuber fremden Eigentums, als das, was Luregn
schon immer war, ass er doch, der sich nicht unterjochen lassen wollte,
ungeniert das Brot des Schwiegervaters. Bis kurz vor dem Abzug der
Russen tritt 'Adler' nur im Zusammenhang mit dem stolzen Luregn auf,
andere Männer (Rivalen) werden 'sprer' ('Habicht'; 26, 83) genannt.
Wie aber Luregn den russischen Koch mit 'seiner Valentina' in den
Armen überrascht, erscheint ihm das, «als ob ein Adler ein Lamm in
seinen Klauen hielte» (151). Doch bevor Luregn gänzlich die Lüfte dem
Adler überlässt und sich mit dem Boden begnügt, muss er auch noch -
durch seine Schuld; er hätte auf ihn aufpassen sollen, statt 'Politik zu
machen' - seinen Sohn verlieren. Eine eingehende Erörterung der meist
wiederholt auftretenden Vorausdeutungen müsste einer Einzelanalyse
des Werks vorbehalten bleiben. Dabei wäre es sehr lohnend, schon nur
die Stellen, bei denen der Adler genannt wird (auf über 40 Seiten),
zusammenzustellen. Die zentrale Erzählphase wird mit der Schilderung
des Spiels zwischen Vater und Sohn eingeleitet (68 ff.). Dabei kommt es

zu einem Gespräch über Bauer und Jäger: der kleine Valentin möchte



Stilistische und textimmanente Aspekte 146

Kühe haben wie der Grossvater, während Luregn die Vorzüge der
Gemsen preist. Nun tut Luregn spielenderweise, als raube der Adler
eine Gemse, was das Kind ängstlich mit «böses Kätzchen» quittiert (69).
Dann will Luregn auf die Jagd gehen, obwohl noch nicht einmal die
Kartoffeln ausgegraben sind. Das hat eine Auseinandersetzung mit
Valentina zur Folge. Luregns Bemerkung, besser als im Boden seien die
Kartoffeln nirgends aufgehoben (75), deutet auf die Plünderung durch
russische Soldaten voraus. Luregn geht, Valentin versucht ihn zurückzuhalten

(77 f.), eine Situation, die sich wiederholen wird, bevor das Kind
weg und in den Tod läuft (140 f.). Luregns ungutes Gefühl auf der Jagd,
das Bild des heulenden Knaben vor Augen, verweist auf die kommende
Katastrophe, wobei Vorzeichen für den Todesfall und für die
unliebsame Begegnung mit den Russen teilweise gekoppelt auftreten,
immer wieder, insbesondere in den Kapiteln VI bis VIII. Das Auffinden
der Schuhe beim Dachsbau wird angedeutet durch ein Jagderlebnis
Luregns, bei dem er glaubt, in der Höhle den Tod finden zu müssen
(35 ff.), dann durch den wiederholten Hinweis auf Luregns Schuhwerk
beim Aufstieg zum Adlerhorst, um Rache zu nehmen für den vermeintlichen

Kindesraub (siebenmal auf den Seiten 174-190). Eine erste
Andeutung auf Luregns Verachtung des Bauernstandes findet sich gleich zu
Beginn der Erzählung (5 f.). Kurz darauf begegnet er, «in voller Montur
daherspazierend» zum ersten Mal seinem Gegenspieler, dem Repräsentanten

des Bodens: gemeint ist der reiche Bauer Bistgaun pign (11 f.).
Bereits am Hochzeitstag kündigen sich die Divergenzen zwischen dem
Bauern Clau Antoni, Valentinas Vater, und seinem Schwiegersohn an
(23). Solche Hinweise bzw. die Darstellung von Konfrontationen
werden reichlich wiederholt, bis sich während der russischen Besetzung
Luregn und Bistgaun pign plötzlich einig sind (149). Wie Luregn am
Schluss der Erzählung die Sinnlosigkeit seines Racheakts an den Adlern
einsieht, sagt er vor sich hin: «Für dich ist die Luft, was für mich der
feste Boden ist» (187). Mit diesen wenigen Angaben ist nur ein kleiner
Bruchteil von zukunftsgewissen Vorausdeutungen des Erzählers aus
diesem Text genannt, dessen Verweisungsgerüst ganz beachtlich ist, und
auch ein Leser, der nicht jede Andeutung wahrnimmt, muss unweigerlich

merken, dass da ein Erzähler am Werk ist, der wie eine Figur aus
Reto CARATSCHS Commissari da la cravatta verda (1952: 67) von sich

sagen kann: «Seht, welch grossartige Wunderdinge ich in Bewegung
setze!» Darauf wird zurückzukommen sein.



Stilistische und textimmanente Aspekte 147

Vorher aber könnten wir uns mit CARATSCHS Commissari dem
mehrsträngigen Erzählen kurz zuwenden. Auch hier gilt, dass kompliziertere

Formen in der bündnerromanischen Literatur kaum vorkommen.

«Mit der Aufspaltung einer Erzählung in mehrere Handlungsstränge
wird die einfache Sukzession der Geschichte zugunsten anderer

Beziehungen aufgegeben» (LäMMERT: 43). «Andere Beziehungen» sind
wiederum fabelbildend und sinnstiftend, von Belang ist «nicht die
natürliche Abfolge des Geschehens, sondern die Reihenfolge des

Erzählens» (ebd., 44), von Belang ist auch die Art und Weise, wie die
verschiedenen Handlungsstränge miteinander verknüpft sind. Von
einem selbständigen Handlungsstrang verlangt LÄMMERT «ein sich
selbst tragendes Stoffgerüst». «Verschiedene Handlungsstränge
divergieren deshalb stets mindestens in einem der folgenden Kriterien:
verschiedene Handlungszeit - verschiedener Schauplatz - verschiedene
Personen» (ebd., 44).

Für HARTMANN (1984: 31) wird das Erzählen mehrsträngig,
sobald wir es mit verschiedenen Aktionsträgern zu tun haben, so dass die
erzählte Zeit im einsträngigen Erzählen nicht länger als ein Menschenleben

dauern kann, während andernfalls «Epochen, Generationen und
Geschlechter überflogen» werden können (ebd., 35). Die in der
bündnerromanischen narrativen Literatur geläufige Form des mehrsträngigen
Erzählens ist die Rahmenerzählung, eine Form also, für welche die
Dominanz der Vorzeithandlung gegenüber der Gegenwartshandlung
charakteristisch ist, wobei der fiktive Erzähler an Autorität gewinnt, indem
er sich seinerseits auf eine mündliche oder schriftliche Quelle abstützt
und daher Glaubwürdigkeit beanspruchen darf. Soweit ich es überblik-
ken kann, liegt (mit Ausnahme der Historias digl Munt Sogn Gieri von
Flurin CAMATHIAS) der Anlass zum Einfügen einer Vorzeithandlung
nicht, wie in den klassischen Rahmenerzählungen der Weltliteratur,
darin, Zeit zu überbrücken oder Aufschub zu bewirken, sondern es geht
darum, einen Zuhörer oder ein Publikum mit einer früheren
Begebenheit bekanntzumachen, aus welcher für die Gegenwart eine
Lehre gezogen oder mit Hilfe derer die Gegenwart verstanden werden

kann. Die Vorzeithandlung hat exemplarischen Charakter. Ausser
durch den fiktiven Erzähler und den Erzähler selbst können
Vorzeithandlungen ferner vermittelt werden durch «das Gespräch der Personen
über zurückliegende Ereignisse» und durch «Erinnerung oder
Selbstbesinnung einer Figur» (Käte FRIEDMANN, zit. nach HARTMANN: 59).



Stilistische und textimmanente Aspekte 148

Der letztgenannten Technik bedient sich Jon SEMADENI. Seine
Erzählungen dürften bezüglich der Darstellung der Zeitschichten etwa das
Äusserste an Zumutung für den bündnerromanischen Leser sein, weil er
den Wechsel der Ebenen nicht kennzeichnet42. Bei der Einbringung der
Vorzeithandlung durch den Erzähler selbst wird der Gang der
Gegenwartshandlung unterbrochen, bei den andern drei Möglichkeiten nimmt
er seinen Fortgang. CARATSCHS Ii commissari da la cravatta verda
erzählt im Verlaufe eines Nachmittags - und so lange dauert etwa auch
die Lesezeit - allerlei Geschichten, früher einmal Erlebtes aus seiner
kriminalistischen Tätigkeit (vgl. dazu auch Kap. C.4.2., Beispiel 7).
Wegen eines geringfügigen Vergehens muss ein sonst unbescholtener
Mann sich zum Kommissar mit der grünen Krawatte begeben. Der
erteilt ihm (bzw. dem Leser, denn als gut Assimilierter sollte es Möckli
eigentlich gar nicht so nötig haben) eine furchterregende Lektion, worauf

es ankommt und worauf nicht: Es gibt für die romanische Kultur
und Sprache eine Bedrohung, und der sollte man auf den Leib rücken,
statt sich um Kleinigkeiten, wie beispielsweise etwa geschmuggelten
Zucker, zu kümmern. Alle Geschichten, die der Kommissar im Verlaufe
dieses Nachmittags erzählt, illustrieren, dass man immer die Falschen

'hängt', während die wahren Gauner ungeschoren davonkommen. Das
rührt daher, dass den Leuten der Sinn für das Wesentliche fehlt. Die
vom Kommissar erzählten Geschichten und Abschweifungen sind mit
der Haupthandlung korrelativ verknüpft, und nach der Belehrung, die
er erteilt, verhält er sich auch: hartnäckig übersieht er den offenbar
biblisch sich vermehrenden Zucker, der Möckli vier Stunden lang aus
den defekten Hosentaschen rieselt, und denkt gar nicht daran, so einen
'kleinen Fisch' zu 'schnappen'. Hingegen lenkt er mit einer Spukszene
die Aufmerksamkeit auf die 'gefährlichen Verbrecher', auf die Diebe am
romanischen Erbe, und dieser wahre Tausendsassa von einem
Polizeibeamten verfehlt es nicht, auf seine Umgebung einen gehörigen
Eindruck zu hinterlassen. Obwohl wir es also in diesem Text mit einem
weissen Faden (Zucker) zu tun haben, kann zusammenfassend festgehalten

werden, dass im mehrsträngigen Erzählen der bündnerromanischen

Literatur die Ebenen nach dem 'Prinzip des roten Fadens'
(LÄMMERT: 64) verknüpft werden. Es ist nun kein weiter Schritt mehr
bis zum 'lehrreichen moralischen Satz'. Ist ein solcher einmal gewählt,

42 Zu SEMADENI, La Jürada vgl. RlATSCH, in: ASR 106 und 107, 1993 und 1994.



Stilistische und textimmanente Aspekte 149

werden Handlungsstränge dargestellt, die sich gegenseitig ergänzen und
erhellen, bis die Wahrheit des Satzes einem jeden einleuchten muss43.

Lehrreiche Sätze pflegen den Erzähltexten mitunter als Motto
vorangestellt zu werden. Als Beispiel sei Crappa-grossa von Gian FONTANA

(in: 1971) betrachtet. Es handelt sich dabei um eine Bearbeitung des

Romeo-und-Julia-Stoffes, bei welcher übrigens die Abhängigkeit von
Gottfried KELLERS Romeo und Julia auf dem Dorfe unübersehbar ist.
Das Motto ist der Bergpredigt entnommen: «Und jeder, der diese meine
Worte hört und sie nicht tut, ist einem törichten Manne zu vergleichen,
der sein Haus auf den Sand baute» (Matt. 7, 26). Wer nicht auf die
Worte Jesu hört, sind die Väter von Dora und Deia. Statt sich Gutes zu
tun, wie er es in der Bergpredigt lehrt, leben sie in Streit und Hader,
weshalb die Kinder nicht zusammenkommen können. Es ergeht den
Vätern daher wie prophezeit: «Und der Platzregen fiel und die Wasserströme

kamen und die Winde wehten und stiessen an jenes Haus, und es

fiel ein, und sein Fall war gross» (Matt. 7, 27). Durch einen Bergsturz -
der bevorstehende Weltuntergang wird kurz vorher von einem Sektierer

vorausgesagt - kommen die Liebenden ums Leben. Vergeblich suchen

am Erzählschluss die Eltern ihre Kinder. Die Erzählung ist der Anzahl
der - mit Ausnahme des letzten etwa gleich langen - Kapitel entsprechend

in sechs Phasen gegliedert, in denen verhältnismässig kurze
Zeitspannen ausführlich erzählt werden. Die gegen das Ende der Erzählung
sich zeitlich verkürzenden Aussparungen fallen mit den Kapitelübergängen

zusammen (innerhalb der Kapitel werden kürzere Zeitspannen beim
Übergang zu einem neuen Abschschnitt übersprungen). Nach Kapitel II
ist eine deutliche Zäsur erkennbar. Die Kinder sind mittlerweile etwa
sieben Jahre alt. Zwischen Kapitel II und III werden etwa neun Jahre
erzählte Zeit ausgelassen, um in der über eineinhalbfachen Erzählzeit der
Jugendgeschichte (Vorgeschichte) die Liebesgeschichte und den daraus
resultierenden Konflikt abzuhandeln. Die erzählte Zeit erstreckt sich im
zweiten Teil nur noch über insgesamt etwa zweieinhalb Jahre, wovon
zwei Jahre auf Kapitel III entfallen, dieses also noch einmal ein Vorspiel
zum eigentlichen Konflikt darstellt (Dora wird, um den Kontakt mit
Deia zu unterbinden, in die Fremde geschickt - ohne Erfolg). In den
Kapiteln IV und VI wird je die Dauer eines Tages erzählt, wobei es in
Kapitel IV zum Eklat kommt. Während sich Dora und Deia ein Stell-

43 Auch das eine Form von 'Wiederholungen im Erzählen', vgl. HARTMANN: 31 ff.



Stilistische und textimmanente Aspekte 150

dichein geben und dabei entdeckt werden, beschimpfen sich die Väter,
und die Mütter lesen gleichzeitig aus der Bergpredigt (Wiederaufnahme
des Mottos). In Kapitel V wird die Eskalation des Zankes dargestellt
(ca. 1 bis 2 Monate), bis es in Kapitel VI an einem Samstag abend zu
einer Schlägerei zwischen den beiden Alten kommt, worauf am Sonntag
die Katastrophe folgt (ca. 24 Stunden). Betrachtet man den Text nicht
nur im Hinblick auf die Gesamtdauer der erzählten Ereignisse, sondern
auf die Dauer der tatsächlich dargestellten, ergibt sich eine weitere
Segmentierung. Innerhalb der mit der Kapiteleinteilung zusammenfallenden

Erzählphasen werden weitere Aussparungen vorgenommen,
anderes wird ziemlich ausführlich in Bericht-, häufig aber in Dialog-
Form wiedergegeben. Und dargestellt wird zwischen der Formel 'einige
Zeit danach' immer dasselbe: die Eintracht der Kinder, der Hader der
Alten und die das Tun der Väter verurteilenden Frauen. Diese zum
'Beweis' des Mottos wichtigen Geschehensmomente werden so lange
variierend wiederholt und gesteigert, bis sie im entscheidenden Kapitel,
in dem das Motto nochmals in Erinnerung gerufen wird, als simultane
Ereignisse erscheinen und darauf nur noch die Erfüllung der

Prophezeiung folgen kann. Es ist bemerkenswert, dass obwohl der
allwissende (mit zukunftsgewissen Vorausdeutungen nicht geizige)
Erzähler die Fabel mit der Handhabung des Zeitgerüsts überzeugend
dargestellt hat, er der Kraft seiner Darstellung offenbar aber doch nicht
traut und noch kommentiert. Oft gehen seine Einreden allerdings über
einen bloss erläuternden Kommentar hinaus, befrachtet er das Werk mit
Überlegungen zum Allgemein-Menschlichen schlechthin.

Was nun anhand dieser Erzählung mit Bezug auf die dargestellten
Ereignisse, d. h. auf die Art der Phasenbildung gesagt wurde, ruft
wiederum eine interessante Frage auf den Plan. Ganz allgemein fällt auf,
dass vielfach verhältnismässig kurze Zeitabschnitte ausführlich, ja
zeitdeckend (szenisch) dargestellt, dann grössere Zeitspannen gänzlich
übersprungen werden. Die Sprungraffung scheint gegenüber der Schrittraffung

(LäMMERT: 83 f.) vorzuherrrschen, was, wie es oben bereits für
Babina PFISTERS Ura e lavura gesagt wurde, sich aus dem Willen erklären

lässt, den 'lehrreichen Satz' stark zu akzentuieren und alles andere
als völlig nebensächlich auszusparen, ein Verfahren nach dem 'Prinzip
des roten Fadens' auch dies.



Stilistische und textimmanente Aspekte 151

2.2.5. Erzählergegenwart und Handlungsgegenwart -
die Verbindlichkeit des Meinens

Den Satz, die Literatur der Schweiz sei 'mehr meinender als

gestaltender Begabung', wieder aufnehmend, sollen zum Schluss noch
ein paar Gedanken über die Verbindlichkeit des Meinens angestellt
werden. Eine erzieherische Haltung des Erzählers (Autors?) als Begründung

für das Vorherrschen der Meinungsäusserung über die
Erzählergegenwart in der ganz kurzen bündnerromanischen Prosa hat sich
mittlerweile als unzureichend, zumindest als nicht ausschlaggebend
herausgestellt.

Genauso erzieherisch wirken wollen auch die Erzähler in
umfangreicheren Werken, nur 'mischen' sie ihre Lehre mehr unter die Handlung.

Sie geben auf der Ebene der Handlungsgegenwart (z. B. Wiederholungen,

Symbolik - interessant wäre in diesem Zusammenhang auch die
Zeitebene der Träume) oder in den immer noch verhältnismässig
ausladenden Kommentaren mitunter ebenfalls 'Winke mit dem Scheunentor'
(so Gottfried KELLER in seiner Rezension zu GOTTHELFS Käserei in der
Vebfreude). Ob kurze Texte einfach zum Teil weniger elaboriert sind
als längere Erzählungen, wäre zu überprüfen. Welche Verbindlichkeit
aber geht von einem hier wie dort zugrundegelegten 'lehrreichen Satz' -
um einmal bei GOTTSCHEDS Begriff zu bleiben - aus, zu dem man 'eine
Begebenheit ersinnt'? Mit Bezug auf die Erzählereinreden gibt HARTMANN

(1984: 106 f.) das Beispiel von FlELDINGS Tom Jones. Am Ende
des 16. Buches befindet sich der Held in einer misslichen Lage, aus der
der Erzähler zu Beginn des 17. Buches ihn nicht befreien zu können
glaubt. «Der glückliche Ausgang des Romans infolge einer glänzend
konstruierten Fabel ist bekannt.» Mit dem Hinweis auf das
«bewundernswerte Geschick des Erzählers» kommt HARTMANN zum Schluss:
«Ist der Erzähler aber erst einmal in seiner Allmacht akzeptiert, findet
er für seine Einreden beim Publikum rasch ein geneigtes Ohr.»

Es wurde darauf hingewiesen und liesse sich beispielsweise eben
anhand einer systematischen Analyse der zukunftsgewissen Vorausdeutungen

belegen, dass bündnerromanische Erzähler sich gern als allwissende

Erzähler geben. Auf ihre Allwissenheit stützt sich zu einem guten
Teil ihre Allmacht. Je allwissender der Erzähler ist bzw. sich - auf
Kosten der Unwissenheit des impliziten Lesers - gibt, desto mehr Gewicht
hat seine Meinung bzw. beansprucht er dafür. Sie gewinnt an Geltung



Stilistische und textimmanente Aspekte 152

bei einem Erzähler, der nicht nur «durch Röcke und Westen der Leute»
sieht (CARATSCH, Commissari, 1952: 10), sondern der zudem

«Wunderdinge» in Bewegung setzt, also mit «bewundernswertem
Geschick» zu Werke geht. Eine gewisse (natürliche) Distanz zum Leser ist
vonnöten, damit dieser gläubig zum Erzähler aufblickt. Die in der Kurzprosa

überwiegende Erzählergegenwart44 aber bewirkt Nähe zum Leser,
bewirkt auch - umso mehr bei wenig überzeugender Darstellung der
'ersonnenen Begebenheit' - einen (wahrscheinlich unwillkürlichen)
Abbau des 'olympischen Standortes'. Die Erzählereinrede verliert, je deutlicher

eine subjektive 'Autoreneinrede' dahinter erkennbar ist, an
Allgemeingültigkeit, wodurch zu erwarten wäre, dass das gesetzte Ziel
(Aufklärung, Erziehung) gerade nicht erreicht wird45.

Als häufigste Form der mehrsträngigen Erzählung wurde die

Rahmenerzählung genannt, eine Form bezeichnenderweise, in der durch
Berufung auf eine Quelle Fiktion als Wahrheit ausgegeben wird. Hier
erlangt die Belehrung durch Abstützung auf eine Gewährsperson
Verbindlichkeit. Der Verzicht auf die Legitimation der Meinung, somit auf
Vermittlung der 'einzigen Wahrheit' findet sich wohl erst in neuester
Zeit, u.a. anhand der Zeitstruktur gut ersichtlich bei Göri KLAINGUTI

(Linard Lum, 1988). Nun wird in eine bislang ernste, moralisch
lehrhafte Literatur ein neuartiges spielerisches Element eingebracht. Wo
Sinnzusammenhänge nicht gestaltet werden, bleiben sie ganz bewusst
offen. Bisweilen werden dem Leser sogar durch zwischen Sternchen
gesetzte Einschübe, die auf der Zeitachse des erzählten Geschehens
überhaupt nicht lokalisierbar sind (Achronien), unlösbare Rätsel aufgegeben,
und der Erzähler denkt gar nicht daran, solche Stellen mit Kommentar
aufzufüllen. (Vgl. im übrigen zu Linard Lum Kap. A.2.3.4.).

44 Übrigens besteht auch bei Übersetzungen eine Tendenz, das Geschehen für den

Leser zu kommentieren, was eine verstärkte Erzählerpräsenz im romanischen
Zieltext gegenüber dem Ausgangstext zur Folge hat, vgl. dazu Kap. B.2.5.

45 Ein anderes Beispiel für eine wahrscheinliche (ungewollte) Verfehlung der Inten¬
tion infolge mangelnder Elaboriertheit findet sich in Exkurs Nr. 6 (Camenisch).



Stilistische und textimmanente Aspekte 153

2.3. Aspekte der Erzählperspektive (C. R.)

2.3.1. Theoretische Vorgabe

In den zwei vorausgehenden Kapiteln wurden narratologische Fragen

des 'erzählten Raumes' (A.2.1) und der 'erzählten Zeit' (A.2.2.)
erörtert. Hier soll das Grundthema der Narratologie, die 'Regulierung der
narrativen Information' (cfr. Genette 1983: 28), noch unter einem
andern Aspekt zur Sprache kommen, demjenigen der Erzählperspektive,
des Gesichtspunktes des Erzählers. Zu den bei der Lektüre erzählender
Texte zwangsläufig sich stellenden Fragen gehört nicht nur diejenige
nach der Sprechinstanz ('wer spricht?'), sondern auch diejenige nach der
Wahrnehmungsinstanz ('wer sieht?'). Der Leser identifiziert nicht nur
eine erzählende 'Stimme', er identifiziert immer auch Wahrnehmungsweisen,

auf die das Mitgeteilte zurückzugehen scheint.
Die besondere Bedeutung des Visuellen bei der Beschreibung

von Wahrnehmungsinstanzen zeigt sich schon an der Terminologie:
'Standpunkt', 'Gesichtspunkt', 'Perspektive', 'Vision', 'Weltanschauung'.

Wie wichtig das Visuelle für die Arbeit des Dichters ist, beschreibt
Italo Calvino: «... il poeta deve immaginare visualmente tanto ciö che

il suo personaggio vede, tanto ciö che crede di vedere, o che sta sognan-
do, o che ricorda, o che vede rappresentato, o che gli viene raccontato,
cosi come deve immaginare il contenuto visuale delle metafore di cui si

serve appunto per facilitare questa evocazione visiva» (1988: 82)46.

Da im Bereich 'Vorstellung' - 'Weltanschauung' Sätze und Bilder
nicht leicht zu unterscheiden sind, erstaunt es nicht, dass die Narratologie

bis zu Genette die Frage nach der 'Quelle' von Wörtern und Sätzen

von derjenigen nach dem Subjekt von Standpunkten und Sichtweisen
nicht immer zu unterscheiden verstand.

Die Schreibinstanz des literarischen Textes, sein realer Produzent
ist der Autor, wobei man das schreibende Subjekt mit dem lebenden

auch dann nicht zu verwechseln braucht, wenn man eine Unter-

«Der Dichter muss sich sowohl das, was seine Person sieht, visuell vorstellen, wie
das, was sie zu sehen meint, oder träumt, woran sie sich erinnert, was sie

abgebildet sieht, was ihr erzählt wird; ebenso muss er sich den visuellen Inhalt
von Metaphern vorstellen, die er braucht, um eben diesen Eindruck der
Sichtbarkeit zu erzeugen.»



Stilistische und textimmanente Aspekte 154

Scheidung zwischen 'leben' und 'schreiben' ablehnt. Als narrative Funktion

tritt der Erzähler ('narrateur') in Erscheinung. Je nachdem, ob er
zugleich (als Erzähler!) Person der fiktiven Welt ist oder nicht,
unterscheidet Genette den 'intradiegetischen' vom 'extradiegetischen' Erzähler,

je nachdem, ob er von sich oder von andern erzählt, den 'homo-
diegetischen' vom 'heterodiegetischen'47. Nachhaltiger als diese, nur
scheinbar problemlose Unterscheidung hat die von Genette vorgenommene

Entflechtung der Bereiche 'Voix' ('wer spricht?') und 'Mode'
('wer sieht?') die narratologische Diskussion beeinflusst48. Neben der

Frage 'wer sieht?' als Frage nach der Perspektive (cfr. Genette 1983:

43-52), oder 'modulation qualitative' (ibid. 29), gehört auch die Frage
nach der Distanz (1972: 184 ff.), der 'modulation quantitative' (1983:
29), zum Bereich des 'Mode'. Die antike Unterscheidung zwischen
'Mimesis' und 'Diegesis' und eine ihrer modernen Entsprechungen, die
Unterscheidung von 'Showing' ('Mimesis') und 'Telling' ('Diegesis') werden

in der zusammenfassenden Frage nach der Distanz: «Was und wieviel

vom 'Abgebildeten' gibt das 'Abbild' wieder?» neu problematisiert.
Die Diskussion über die Perspektive veranlasste Genette zu einer
abstrakteren, nicht mehr personengebundenen Neuformulierung der

Frage 'wer sieht?': «Peut-être vaudrait-il donc mieux se demander, de

manière plus neutre, où est le foyer de la perception? Ce foyer pouvant
ou non. s'incarner en un personnage» (1983: 43). Der Begriff der

'focalisation', dem die optischen Konnotationen von Begriffen wie
'Vision' und 'Gesichtspunkt' ebenfalls anhaften, gilt der Unterscheidung
von drei Erzählperspektiven bzw. der durch sie gekennzeichneten Texte:
1 récit non-focalisé, ou à focalisation zéro (Narrateur > Personnage [ou

47 Die Kombination dieser beiden Kriterien ergibt 4 Erzählertypen, cfr. Genette
1972: 296, 1983: 52-64. Eine Kombination dieser Typen mit der Erzählperspektive

findet sich bei Segre 1984: 97. Für andere Typologien des Erzählers cfr.
Dolezel 1967; Stanzel 19894 (1979), der eine 'auktoriale Erzählsituation' (nach
Genette: extradiegetisch, nichtfokalisiert) eine 'personale Erzählsituation' (nach
Genette: extradiegetisch, focalisation interne) und eine 'Ich-Erzählsituation'
(nach Genette: intradiegetisch, focalisation interne) unterscheidet.

48 Cfr. Genette 1972: 183-224 ('Mode') und 225-267 ('Voix'). Diskussion dieser

Kategorien bei Bai 1977: 107-115. Diskussion der Einwände bei Genette 1983:
28 ff., 52 ff. (Mit weiterführender Bibliographie. Zur Bibliographie cfr. auch
Mathieu 1977.) Die Verquickung von 'Mode'- und 'Voix'-Fragen wird von Bai als

'péché pré-genettien' bezeichnet (1977: 110). Genette selbst findet Vertreter
anderer Ansichten grundsätzlich 'ptolemäisch': «La question est maintenant, bien

sûr, de savoir qui est ici Ptolemée, et chacun se croit Copernic» (1983: 51).



Stilistische und textimmanente Aspekte 155

le narrateur en sait plus que le personnage, ou plus précisément en dit
plus qu'en sait aucun des personnages]); 2) récit à focalisation interne
(Narrateur Personnage [le narrateur ne dit que ce que sait tel personnage]);

3) récit à focalisation externe (Narrateur < Personnage [le narrateur

en dit moins qu'en sait le personnage])49. Der Hinweis darauf, das

'Wissen' des Erzählers sei ein unbrauchbarer, weil metaphorischer
Begriff (Bai 1977: 120; Genette 1983: 49), ist nur dann berechtigt, wenn
man die fiktive Welt in ihrer letzten Bedingtheit als 'Erfindung' auffasst.
Im Innern der sich als 'universe of discourse' präsentierenden Welt kann
von 'Wissen' im gleichen Sinne die Rede sein wie von der 'Direktheit'
oder 'Indirektheit' der Reden fiktiver Personen, zu denen es kein
Original gibt. Die extremsten Konsequenzen aus der von Genette
vorgeschlagenen Trennung von 'Voix' und 'Mode' zieht Bai (1977), die neben
dem 'narrateur' und dem 'lecteur implicite' (Genettes 'narrataire') einen
'focalisateur' und einen 'spectateur implicite' einführt50.

Eine sehr konkrete und detaillierte Analyse des Standpunktes des

Erzählers liefert Uspenskij (1975), der vier verschiedene Ebenen
unterscheidet (und dann auch wieder zusammenbringt): die Ebene der Ideologie

(17-26), der Phraseologie (26-69: hier werden 'Mode'- und 'Voix'-
Fragen zusammengenommen), diejenige der Raum-Zeit-Charakteristik
(69-95) und diejenige der Psychologie (95-117).

Für die bündnerromanische Literatur des 20. Jahrhunderts wird
man am besten von Genettes erweiterter Definition der «focalisation zéro

focalisation variable, et parfois zéro» (1983: 49) ausgehen. Bei aller
theoretisch nicht abzustreitenden Autonomie der beiden Ebenen ist
nämlich nicht anzunehmen, dass Erzähler, die die Reden ihrer Personen

häufig und unbesehen in der Sprache des narrativen Kontextes wiedergeben,

vor deren 'Wahrnehmungshorizont' aufmerksam innehalten und
die Fokalisierung verändern. Als Einstieg in die konkrete Problematik
zunächst einige Beispiele zum Wechsel eines konkreten raumzeitlichen

49 Cfr. Genette 1972: 206 ff., oben A.2.2.4.b, S. 143, Anm. 40.
50 Daraus ergibt sich das folgende, symmetrische Modell der narrativen

Kommunikation: AUTEUR - narrateur - focalisateur - acteur (auf der Seite des

Senders), acteur - spectateur implicite - lecteur explicite ou implicite -
LECTEUR (auf der Seite des Empfängers). Ein Wechsel der narrativen Ebene

(vom homo- zum heterodiegetischen Erzähler z. B.) kann, muss aber nicht, mit
einem Wechsel der 'focalisation' einhergehen: «Comme le narrateur peut céder la

parole, le focalisateur peut céder la focalisation» (Bal 1977: 120). Kritik dieses

Modells in Genette 1983: 48-52.



Stilistische und textimmanente Aspekte 156

Standpunktes und dessen 'Auflösung' in der 'focalisation zéro'
(A.2.3.2.). Neuere Versuche mit dem restringierten Focus ('focalisation
interne') zeigen, wie schwer Schwankungen und Einbrüche bei der
Einhaltung dieser Perspektive zu vermeiden sind (A.2.3.3.). Im nächsten

Kapitel soll ein spezielles Problem aus dem Bereich der 'Voix' zur Sprache

kommen, das Problem des 'niveau narratif'. Flier zeigt sich, dass die
Beziehung verschiedener Erzählebenen und Perspektiven auch in der
bündnerromanischen Literatur zum Gegenstand von Reflexionen und
erzählenden Experimenten werden kann (A.2.3.4.). Schliesslich wird ein
Blick auf die dem Gesichtspunkt ('Pugn da vesta') gewidmete Nummer
von Litteratura (10/2: 1987) zeigen, wie sehr die an der praktischen
Erfahrung sich orientierenden Überlegungen der Autorinnen und Autoren
die von der Narratologie unterschiedenen Bereiche als zusammengehörig

betrachten (A.2.3.5.).

2.3.2. Wechselnde Erzählerstandpunkte -
'diffuse' Fokalisierung

Wer etwas erfindet, braucht keine Rechenschaft darüber abzugeben,

woher er seine Informationen bezieht oder bezogen hat. Wer seiner
Fiktion aber die Konsistenz eines textunabhängigen Sachverhaltes
verleihen will, wird im Sinne von Barthes' 'effet de réel' plausibel machen,
wie die Kenntnis des Erzählten zum Erzähler gelangt (ist). Die
heterodiegetische Erzählung ist, ausser in der ('allwissenden') 'focalisation

zéro', entweder auf andere Erzähler angewiesen (Erzähler,
vorgefundene Manuskripte, Filme) oder auf die Anwesenheit des Erzählers
als Zeuge in der erzählten Welt. Als Person nimmt dieser Zeuge
zwangsläufig einen konkreten (räumlich und zeitlich bestimmten)
Standpunkt ein, von dem aus er innerhalb der Grenzen menschlichen
Wahrnehmungsvermögens bestimmte Dinge sieht, hört, wahrnimmt.
Die Frage nach dem 'foyer de perception' eines unsichtbaren, aber doch
auch räumlich gegenwärtigen Beobachters stellt sich dort, wo der
Erzähler nicht Figur der erzählten Welt ist (extradiegetischer Erzähler)
und die Erzählung nicht auf eine Person fokalisiert ist ('focalisation
zéro'). Von diesem 'Beobachter-Erzähler' soll hier die Rede sein, von
seinem Standort, seiner 'Hörweite', seinem - manchmal abrupt sich



Stilistische und textimmanente Aspekte 157

ändernden - Zugang zu verschiedenen Informationen51. Die von Stanzel
erörterten «Demarkationsprobleme zwischen Innenperspektive und
Aussenperspektive» (19894: 177 ff.) stellen sich auch in unseren Texten.

In Baiser Puorgers Iis Baltramieus (1918) unternehmen Andri und
seine Mutter mit dem Pferdewagen eine kleine Reise ins Oberengadin
(ed. 1953: 145 ff.). Der unsichtbare Erzähler fährt mit und freut sich in
Form einer 'vertretenen Rede' über die schöne Aussicht: «Che plaschair,
da vair tuot quel bel muvel ad ir per la prada intuorn e dudir l'alleger
cling da las brunzinas e s-chellas. Ära eira bod tuot, qua e là as

vezzaiva in ün champ da quels chi pigliaivan sü la mailinterra, proba-
belmaing ch'els vulaivan amo metter sejel. La granda part dais mas-chels
eiran ladavo a manar laina, las femnas eiran pro'l bügl e lavaivan. A
Lavin paraiva la munta da sgramblar; dasper las saivs dals üerts sü eira
la femnella a sechar e daspera tröps da femnas chi sgramblaivan be da's
dar via, üna vulaiva far plü svelt co tschella. A Susch eira amo da quels
chi avaivan oura gran. Vidvart l'En eira in ün champ amo mantuns,
forsa eira avaina, ma probabel amo sejel, i nu's pudaiva bain
disferenziar, id eira massa dalöntsch» (145 f.)52. Das unbestimmte 'man'
als sehendes Subjekt («. da und dort sah man auf einem Acker
Leute .») verteilt die Lokalisierung auf die beiden fiktiven Personen,
schliesst zugleich aber auch den sie 'begleitenden' Erzähler ein. Im

51 Uspenskij unterscheidet zunächst (1975: 95) einen objektiven, äusseren Stand¬

punkt, der mit 'Erfahrungstatsachen' operiert, von einem inneren, psychologischen

oder subjektiven Standpunkt, der mit den 'Bewusstseinstatsachen' einer
oder mehrerer Figuren operiert. Cfr. 1975: 95-116. Zur kritischen Einordnung
von Uspenskijs Ansatz in die narratologische Diskussion cfr. Segre 1984: 98 f.

Zur Opposition 'Innenperspektive - Aussenperspektive' cfr. Stanzel 19894: 169-
189.

52 «Welche Freude, all dieses schöne Vieh auf den Wiesen herumlaufen zu sehen

und den fröhlichen Klang seiner Glocken zu hören. Gepflügt war fast
überall, da und dort sah man auf einem Acker Leute, die Kartoffeln ernteten,
wahrscheinlich wollten sie noch Roggen pflanzen. Der Grossteil der Männer war
mit Holzführen beschäftigt, die Frauen standen am Brunnen und wuschen. In
Lavin schien die Hanfernte an der Reihe zu sein; an den Gartenzäunen trocknete
der Hanf, daneben standen Gruppen von Frauen, die Hanf schwangen wie die

Verrückten, eine wollte schneller sein als die andere. In Susch gab's noch solche,
die ihr Korn noch nicht eingebracht hatten. Auf der andern Seite des Inns standen

noch Garben auf einem Feld, vielleicht war es Hafer, wahrscheinlich aber
noch Roggen, man konnte es nicht deutlich sehen, es war zu weit.» (Hervorhebungen

C.R.)



Stilistische und textimmanente Aspekte 158

Wechsel von der Mitteilung des beobachtbaren Sachverhalts zu dessen

Begründung wird die interne Fokalisierung deutlich: wie seine Figuren
kann der Erzähler nur vermuten ('probabelmaing'), was die Bauern auf
den Äckern als nächstes anpflanzen wollen, kann in Lavin trotz
entsprechender sichtbarer Arbeiten nur annehmen («A Lavin parai-
va .»), die Hanfernte sei an der Reihe. Weiter unten wird die
Beschränktheit des vom Erzähler verfügbaren Wissens ausdrücklich auf
dessen konkreten, räumlichen Standort zurückgeführt. Dass auf der
andern Seite des Inns Garben stehen, kann er (wie die beiden Personen)
ausmachen, ob es sich aber um Hafer oder Roggen handelt, ist aus
dieser Entfernung nicht zu entscheiden. Im Verlaufe dieser internen
Fokalisierung, bei der das Wissenswerte vom sinnlich Erkennbaren
konsequent abgehoben wird, kommt es auch zu einem 'Einbruch'. Die
Information: «Der Grossteil der Männer war mit Holzführen beschäftigt

...» ist eine 'focalisation zéro' des unvermittelt (wieder)
allwissenden Erzählers. Oder lässt sich von einem Wagen herunter erfassen,

was der Grossteil der Männer eines Dorfes tut?
Das Wort 'Einbruch' suggeriert, der unvermittelte Wechsel der

Fokalisierungen sei ein Fehler des Erzählers. Die Frage ist allerdings, ob
sich von 'Fehlern' sprechen lässt, wenn die Einhaltung der entsprechenden

Norm seltener anzutreffen ist als die Abweichung. Das unvermittelte

Alternieren von äusserer und innerer Fokalisierung ist, abgesehen

vom Vorherrschen der allgegenwärtigen 'focalisation zéro', das am
deutlichsten hervortretende Merkmal erzählender Texte in der romanischen

Literatur.
Am Anfang von Flurin Darms' Erzählung Tani53 bleibt ein Mann

mit einem Bären auf einer Wegkreuzung mitten im Dorf stehen und
wischt sich mit einem Taschentuch den Schweiss ab: «El era ius cun el

sur la testa, ed ins veva pudiu veser ina gronda blutta che tarlischava dil
suadetsch. Dalla blutta veva ins saviu prender ch'igl um seigi buca giu-
vens pli» (97)54. Da die Figur allein ist, bezeichnet hier 'ins'/'man', wie

53 In Raquintaziuns I 1985/86: 96-115. Deutsch von Lucia Walther-Ammann, Der
Sommer der Füchsin (1987: 128-148). Aus Gründen der Analyse wird hier
manchmal eine dem Ausgangstext nähere Ubersetzung angefertigt.

54 «Er war sich damit über den Kopf gefahren, und man hatte eine grosse, vom
Schweiss schimmernde Glatze sehen können. Aus der Glatze hatte man schliessen

können, dass der Mann nicht mehr jung war.» (Übersetzung und Hervorhebung
C.R.)



Stilistische und textimmanente Aspekte 159

so häufig55, den Erzähler. Dieser stellt sich an die Seite der Figur, 'folgt'
auch deren Blicken, aber ohne dabei den Aussenstandpunkt aufzugeben:
der Blick auf die Glatze des Mannes ist für den Aussenstandpunkt
beispielhaft56. Der Mann blickt an den Häusern hinauf: «Mo ei era ne-

gin d'entuorn da quellas uras. Las femnas culs affons pigns vegnevan ad

esser enzanua vi davos las casas ell'umbriva dils curtgins per lur pater-
lada da dumengias. Iis umens vegnevan ad esser ell'ustria per lur usitau
giug da hartas. Ils buobs e mats pli giuvens eran giu spei Rein a dar bal-

lapei, e las mattauns en lur rassas cotschnas e blauas da dumengias eran
a spass viado viers la punt suenter las seivs dil stradun ni si viers igl uaul
e las aclas» (97)57. Um den auch von der Figur wahrgenommenen
Sachverhalt zu erklären, sucht der Erzähler die abwesenden Personen
nacheinander an ihren jeweiligen vermuteten oder als sicher erachteten
Standorten (cfr. Uspenskij 1975: 72 f.). Mit der für den Erzähler in der
'focalisation zéro' typischen Beweglichkeit ausgestattet, nimmt dieser
die entsprechende 'Allwissenheit' immer wieder zurück und begnügt
sich häufig mit (allerdings auffällig kompetenten) Spekulationen über
Aufenthalt und Tätigkeit der abwesenden Figuren. Mit dieser Redi-
mensionierung seines Wissensstandes versetzt sich der Erzähler nicht
etwa in den Unbekannten mit dem Bären (dieser würde ja nicht für
seinen Wanderzirkus werben, wenn er zu ähnlichen Mutmassungen
befähigt wäre), sondern in einen beliebigen Ortskundigen. Als solcher
weiss er, dass hinter den Häusern die Obstgärten sind, als solcher weiss

er, womit die verschiedenen Gruppen im Dorf den Sonntagnachmittag
zu verbringen pflegen, als solcher kann er auch auf Vergangenes
zurückgreifen und berichten, dass in diesem Jahr der Frühling
ausgesprochen spät gekommen war (cfr. 97).

55 Ausschliesslich den Erzähler-Autor bezeichnet 'ins' /'i's'/'ün' (alle 'man') in: A.
Peer, 1982: 104 ff.; den Erzähler unter Einschluss der Person(en) in: O. Peer

1981: 8; id. 1988: 148 ff.; ausschliesslich die Person bezeichnet 'man' etwa in
Hendry 1983: 19.

56 Zum räumlichen Standpunkt cfr. Uspenskij 1975: 70.
5 «Aber um diese Zeit war niemand da. Die Frauen mit den kleinen Kindern be¬

fanden sich wohl irgendwo hinter den Häusern im Schatten der Obstgärten beim

Sonntagsschwatz. Die Männer waren vermutlich bei ihrem obligaten Kartenspiel
in der Wirtschaft. Die Knaben und die jüngeren Burschen spielten unten am
Rhein Fussball, und die Mädchen mit ihren roten und blauen Sonntagsröcken
spazierten den Zäunen an der Hauptstrasse entlang zur Brücke oder zum Wald
oder zu den Maiensässen hinauf.»



Stilistische und textimmanente Aspekte 160

Was auch der Ortskundige nicht wissen kann, wird ausgespart
oder wird zum Gegenstand von Spekulationen: weswegen die Kinder
vor dem Mann mit dem Bären weglaufen: «Forsa per tema, forsa per
clamar lur mummas» («Vielleicht aus Furcht, vielleicht, um ihre Mütter
zu holen» [98]); wer der Besitzer des Wanderzirkus ist: «Igl um cugl
uors pudeva esser il patrun ni impressari dalla fatschenta» («Der Mann
mit dem Bären mochte der Besitzer des Unternehmens sein» [99]). Die
für die thematisch-ideologische Ebene der Erzählung so wichtige Antithese

zwischen Einheimischen und Fremden (cfr. Camartin 1976: 79-
81) prägt in diesen ersten Fokalisierungen das Verhältnis des Erzählers

zu seiner Person.
Kurz nachdem der Mann von der Kreuzung verschwunden ist,

«. han ins saviu udir leuenagiu sil plaz fiera la musica da carussel a

sgarar sia canera e rueida» («... konnte man dort unten auf dem

Marktplatz die dröhnende, lärmende Musik des Karussells hö-
ren»[100]). Der Unbestimmtheit des in der Hörweite der Musik stehenden

'man' entspricht diejenige des Standortes des Erzählers, der vom
Marktplatz zum Dorfplatz wechselt, sobald es dort interessant wird.
Aus der Wirtschaft treten einige Männer auf die Strasse: «In dad els, in
um cun ina postura gronda, ferma, fatscha cotschna, bein nutrida ed ina
vusch sco ina sgara ch'ins udeva sur igl entir plaz, ha priu neunador il ca-
vagl ord il nuegl dalla ustria ed ha vuliu semetter a siala. Mo aunc avon
ch'el seigi Staus a cavagl, han ins udiu neu da l'autra vart dil vitg .»
(101)58. Die distanzierende, beschreibende Einführung einer neuen Person

(«. ein Mann von ...»;«... der Mann mit der Rätschenstimme»

[102]) impliziert - aufgrund der vorausgehenden Fokalisierungen -, dass

der Mann ein Fremder ist. Die Einheimischen werden nämlich, in
Übereinstimmung mit der anfangs festgelegten Kompetenz des Erzählers,

ausnahmslos direkt mit ihrem Namen eingeführt. Auf den
Vertrautheit anzeigenden Gebrauch des Namens folgt dann erst, in Apposition,

die dem Leser zugedachte Beschreibung. So etwa im Falle von
Tani, dem Opfer des 'Mannes mit der Rätschenstimme': «vevan ellas

scuntrau il Tani, in pupratsch sventirau da pauc spért...» («sie

58 «Einer von ihnen, ein Mann von stattlicher Postur, mit rotem, gut genährtem
Gesicht und einer Stimme wie eine Ratsche, die man über den ganzen Platz

hinweg hören konnte, nahm ein Ross aus dem Stall, der zur Wirtschaft gehörte, und
wollte sich in den Sattel schwingen. Aber noch bevor er aufgestiegen war, hörte

man von der andern Seite des Dorfes her ...»



Stilistische und textimmanente Aspekte 161

waren dem Tani begegnet, einem unglückseligen geistesschwachen
Tropf. .» [101]). Die Tatsache, dass auch «der Mann mit der
Rätschenstimme» ein Einheimischer ist (cfr. 107) und der Erzähler ihn weiter

unten konsequenterweise ebenso direkt anspricht wie Tani: «II Gieri
Cauori, il pur giuven da Sassiala .» («Der Gieri Cauori, der junge
Bauer von Sassiala ..» [107]), ist nicht als Versehen des Autors bei der

'Wissenszuteilung' an seinen Erzähler zu werten. Vielmehr ist diese

Inkongruenz ein Indiz für ein grundlegendes Verfahren dieses Textes. Die
distanzierende, 'entfremdende' Einführung der repressiven Autorität ist
eine Funktion der ideologischen und moralischen Parteinahme des
Erzählers zugunsten der Opfer. Die Ausblendung einer Information, über
die der Erzähler aufgrund der gewählten Perspektive verfügen müsste,
wird so zum Indiz der moralischen Grundintention des Textes, der Di-
stanznahme gegenüber dem Unrecht.

Eine Funktion der ideologisch-moralischen Strategie des Textes ist
auch der mehrmals vollzogene Wechsel vom 'äusseren' zum 'inneren'
Standpunkt. Nochmals zum Erzähler als unsichtbarem Zeugen der auf
dem Dorfplatz sich abspielenden Szene: «Mo aunc avon ch'el seigi staus
a cavagl, han ins udiu neu da l'autra vart dil vitg, neuagiu dalla via che
meina si per la costa dalla spunda, in grir e giblar da mattauns, in car-
schlem git e tementau Grend dad ault e gesticulond cun mauns e

bratscha ein quater mattauns curridas pleinas flad da via neuagiu.
Tut in battabugl han ellas entschiet a discuorer tuttas eninaga culs

umens, mirond adina anavos Ei ha duvrau in mument avon ch'ils
umens ein vegni da capir ord il carschlem tementau ed irritau, tgei che

seigi schabegiau» (101)59. Der Erzähler teilt immer nur soviel mit, wie
die Männer auf dem Dorfplatz gerade wissen. Zunächst hört man
einfach 'Mädchen' kreischen, erst später, als sie zu sehen sind, ist von
'vier Mädchen' die Rede, und erst als diese, was lange dauert, mit ihrer
Erzählung fertig sind und die Männer diese begriffen haben, beginnt der

59 «Aber noch bevor er aufsteigen konnte, hörte man von der andern Seite des

Dorfes her, vom Weg, der talaufwärts den Hang hinaufführt, Mädchen
kreischen, ein schrilles, panisches Gegacker Laut schreiend und mit Händen und
Armen fuchtelnd, kamen vier Mädchen atemlos den Weg heruntergerannt. Alle
miteinander begannen sie auf die Männer einzureden, schauten dabei fortwährend

zurück Erst nach geraumer Zeit wurden die Männer aus dem aufgeregten

Gegacker klug und begriffen, was geschehen war.»



Stilistische und textimmanente Aspekte 162

Erzähler dem Leser mitzuteilen, was der Grund der Aufregung ist60.

(Tani hat den Mädchen etwas zeigen wollen, «enzatgei el contuorn da

sias caultschas», «etwas irgendwo in seinen Hosen» [102]).
Solange er aus der Perspektive des repressiven Kollektivs erzählt

(aufgrund der Erzählung der Mädchen veranlasst 'der Mann mit der

Rätschenstimme', dass Tani versorgt wird), gibt der Erzähler nur
dasjenige wieder, was ihm aufgrund direkter Wahrnehmung oder gehörter
Berichte zugänglich ist, und spart das Innenleben der beteiligten Personen

konsequent aus. Dies ändert sich, wie er die Seite wechselt und von
den Opfern der autoritären Doppelmoral zu erzählen beginnt, z. B. von
Tanis Mutter im 'kleinen Haus am Weg, zuoberst im Dorf'. Obwohl er
weiterhin einen Aussenstandpunkt einnimmt, kennt der Erzähler plötzlich

auch die Bewusstseinstatsachen der Person (cfr. Uspenskij 1975: 99;
114 f.), verfügt also über die Allwissenheit der 'focalisation zéro'. Am
Fenster des Häuschens stehen Geranien: «Mo la dunna en stiva vesa
buca eis» («Aber die Frau in der Stube sieht sie nicht» [104]); «Enzanua
vid la preit senta ella in maletg. Ella vesa buca el el stgir dalla stiva; mo
ella sa ch'el ei leu» («Irgendwo an der Wand spürt sie eine Zeichnung.
Sie sieht sie nicht im Dunkel der Stube, aber sie weiss, dass sie da ist»

[105]); «Dunna Deta enquera el buca culs egls, mo cun siu intern, cun
siu cor d'ina mumma, cun siu sentir, cun si'olma» («Frau Deta sucht sie

nicht mit den Augen, aber mit ihrem Innern, mit ihrem Mutterherzen,
mit ihrem Gefühl, mit ihrer Seele» [ibid.]). Die insistenten Wiederholungen,

durch die im letzten Satz die Wahrnehmung gegen innen und damit
ins Metaphorische verlegt wird, zeigt die Funktion des Wechsels der

Perspektive: von der distanzierten Mitteilung des von aussen
Wahrnehmbaren zur pathetischen Beschreibung innerer Regungen. Von der

Mitteilung dessen, was eine Figur fühlt, sieht und vor allem nicht sieht,
ist es ein kleiner Schritt zur Erläuterung dessen, was sie sehen müsste.
Der erzählerische Umgang mit potentieller Allwissenheit macht den
Erzähler leicht zum Moralisten. Tanis Mutter hat eine offene Bibel vor
sich, sie hat eben gelesen, wie Gott Abels Opfer mit Wohlgefallen
angenommen, Kains Opfer aber abgewiesen hat. «Ella ha legiu in pèr plaids.
Mo ella capescha buca lur senn.» (Es folgt das Zitat von Gen. 4 [3-5].)
«Pertgei? II Pertgei ei Deus buca cun tuts tuttina? Pertgei eis el parti -

60 Cfr. dazu Uspenskijs Abschnitt: «Weitere Fälle des mobilen Betrachter-Standor¬
tes» (1975: 75 ff.). Hier laufen die Figuren auf den festen Standpunkt des
Betrachters zu (was auf die Dosierung der Information keinen Einfluss hat).



Stilistische und textimmanente Aspekte 163

schonts? Dunna Deta scrola il tgau. Ella ha buca risposta» 109)61.
Der Erzähler dagegen weiss die Antwort, er findet sie, indem er im
wissendsten aller Texte weiterliest, so wie es seine Figur tun sollte: «Forsa
stuess ella leger vinavon ..» («Vielleicht sollte sie weiterlesen ..»
[ibid.].) Hier erfolgt der endgültige Umschlag von der narrativen zur
ideologischen Funktion der 'focalisation zéro'. Der letzte 'Ort', von dem

aus alle Entfremdung und jedes Unrecht als solches erkennbar wird, ist
nicht der Erzähler, der nur als Mittler und 'Vorleser' fungiert, der letzte
Ort der letzten Wahrheit ist der biblische Text, und das auch dann,
wenn er auf die Frage der fiktiven Person wie hier keine Antwort gibt.
Uspenskijs Frage, «welche objektive ideologische Bedeutung diese
Allwissenheit beim Wirklichkeitsverständnis haben kann» (1975: 115) ist
für Darms' Tani damit beantwortet.

Der Wechsel des Standpunktes eines nicht allwissenden Erzählers
(er kommt der figurenlosen Simulation einer 'focalisation interne'
gleich) zur allwissenden 'focalisation zéro' ist, wie gesagt, eher der
Normalfall als die Ausnahme. Der Grund dafür kann auch naheliegender

sein als bei diesem Text von Darms, wo er auf eine präzise,
ideologische Strategie zurückgeht. Die Einhaltung der Bedingungen
eines restringierten Fokus verlangt ein hohes Mass an Disziplin, die
Zeichen der Einhaltung müssen so rekurrent gesetzt werden, dass jedem
Erzähler, der sich nicht darauf konzentriert, sein eingeschränkter
Standpunkt wie 'von selbst' abhanden kommt. Das nächste Kapitel
(A.2.3.3.) wird zeigen, dass selbst Texte, bei denen die Wahl einer
aussergewöhnlichen Innenperspektive von zentraler Bedeutung ist,
entsprechende Schwankungen zeigen.

Hier noch ein weiteres Beispiel eines heterodiegetischen 'Zeugen'-
Erzählers zwischen präzisem (räumlich-zeitlichem) Standort und
'focalisation zéro'. Das Kapitel La mastralia in Cla Bierts La müdada
(1962: 92-122) beginnt mit der diffusen Fokalisierung eines 'man'/'is'
('as') als 'focalisateur'. «Cha hoz nun esa üna dumengia sco'l solit, quai
as bada be dalunga ...» («Dass heute kein gewöhnlicher Sonntag ist,
das merkt man sofort...» [92].) Der Erzähler berichtet zuerst also von
dem, was 'man' auf den Strassen und in den Gassen sieht ('. aint da
las tarschendas as vezza in den Gassen sieht man .'), hält

61 «Sie hat ein paar Worte gelesen. Aber sie versteht den Sinn nicht. Warum? Warum

ist Gott nicht zu allen gleich? Warum ist er parteiisch? Frau Deta schüttelt

den Kopf. Sie weiss keine Antwort.»



Stilistische und textimmanente Aspekte 164

dann aber an einer ganz bestimmten Stelle inne: «Our da la fanestra
chadafö da sar Cla Sartea vegnan oduors da tschiculatta, da biscuttin ed

amo dad alch pasta aint il painch, plü co tschert patlanas. Cuccain aint!
Id es vaischlas cul fier, üna s-chandlerada lovada sül vierchel da la

chaldera. Vi da la maisa tschaintan sar Cla e seis figl Andrea, maschinist

pro la viafier. I han güst glivrä da püschgnar. I nu van amo as miidar»
(92)62. Die aufgrund wahrgenommener Gerüche angestellten Vermutungen

werden mit einem Blick durch das offene Fenster überprüft und
korrigiert63. Der Erzähler kann sich also irren; ein subtiles Mittel zur
Wahl der inneren Fokalisierung (N P), aber auch zur Suggestion einer
erzählungsunabhängigen Existenz der fiktiven Welt. Dass der Erzähler
die Personen in der Küche kennt, bedeutet noch keinen Rückfall in die

'focalisation zéro': wie oben im Text von Darms steht hier ein anonymer,

unsichtbarer Einheimischer am Fenster, der aber wie eine konkrete
Person sieht, hört und riecht. Dass sie mit dem Frühstück fertig sind,
kann dieser seltsame Fenstergucker sehen (dass sie 'eben' ['güsta'] fertig
geworden sind?); dass sie sich noch nicht umziehen gehen, ist eine

Information, die schon an den äusseren Grenzen der Kompetenz eines
Erzählers liegt, der nachsehen muss, um zu wissen, was in einer Küche
gebacken wurde. Im Laufe des nun stattfindenden politischen Streitgesprächs

macht der Vater eine für den Sohn nicht ganz leicht hinzunehmende

Bemerkung: «Quists pleds han dat üna têr picuogliada ad
Andrea, tant ch'el tira sü la tschera dretta e disch .» (93). («Diese
Anspielung hat Andrea getroffen, und er fragt, indem er die rechte Augenbraue

hochzieht. .» [1984: 100]). Hier gefährdet die Folge der
Informationen die Kohärenz des Beobachter-Status des Erzählers: statt von
den sichtbaren Indizien (der Mimik) zu deren wahrscheinlicher Ursache
(der Gefühlsregung) vorzustossen, wird umgekehrt, nach Art der
allwissenden 'focalisation zéro', vorweg erklärt, was in der Person
vorgeht. Später (S. 95) wechselt der 'Voyeur' vom offenen Küchen- zum
offenbar geschlossenen Stubenfenster, vor dem er als blosser Augen-

62 «Aus Cla Sarteas Küchenfenster strömt der Duft von Schockolade, Eierbrötchen
und einem Butterteig, höchstwahrscheinlich Fastnachtsküchlein. Schauen wir
doch hinein! Es sind Rosenküchlein, eine ganze Beige auf dem Deckel des grossen
Kochkessels. Am Tisch sitzen Sar Cla und sein Sohn Andrea, der Lokführer bei

der Eisenbahn ist. Eben sind sie mit dem Frühstück fertig, doch sie gehen sich

noch nicht umziehen» (1984: 99).
63 Zum Fenster in der realistischen Literatur cfr. Hamon 1982 (1973): 143, 158.

Cfr. oben A.2.1.4.a).



Stilistische und textimmanente Aspekte 165

zeuge in einer 'stummen Szene' (cfr. Uspenskij 1975: 78) berichtet, wie
die Mutter der Tochter beim Anziehen der Engadinertracht behilflich
ist: «Puchà, i nu's doda che chi dischan; la mamma piglia our dal
chaschuot ün barschun e's metta a tilla petnar. II «Uossa suna
darcheu davovia chi's vezza be minchatant a glüschir alch nair. Saida

paressa. Forsa il fazöl o il scussal rechamà. Pür cur chi rivan nan davant
il spejel per lovar il coppalin culla tulipana, as vezza vi da la saida las

neglas stilisadas chi glüschan sco fö our dal nair. E darcheu daja nan da

quellas tschiorbadas, uossa ch'ella piglia ils uraglins pandems our da la
troclina verda e vain nan pro'l cler per drivir la serradürina; Iura stan
tuottas duos üna pezza pro'ls spejel e dan da la bratscha» (95)64. An dieser

exemplarischen Einhaltung des gewählten Beobachter-Standpunktes
zeigt sich die grosse Anzahl der dazu nötigen Präzisierungen und
Informationsaussparungen. Ferner zeigt sich, dass die in ihrer sinnlichen
Unmittelbarkeit festgehaltene Wahrnehmung den Status des Erzählers als
'Aussenstehenden' und als blosse 'Funktion' in Frage stellt: ein Wort
wie 'tschiorbadas' ('Blendungen' ('orb': 'blind') ruft einen 'Geblendeten'
als konkrete Person auf den Plan. Dieser 'Menschwerdung' des Erzählers

steht allerdings die obstinate Unpersönlichkeit auf der Ebene der
Pronomina entgegen. Der Erzähler am Fenster wird unterbrochen: «I's
doda pass sü per giassa». («Auf der Gasse hört man Schritte» [96]), ein
Musikant kommt daher: «I nu's cugnuoscha chi cha quai es, ün toe da-

vent ...»(«... aus der Entfernung erkennt man ihn nicht, ...» [ibid.]).
Bei näherem Hinschauen: «... schi's guarda plü bain ...» («. wenn
man genauer hinschaut. .»), sieht 'man' die Details der Uniform, «.

tant chi's tschüffa ün clap respet» («. so dass es einem grossen
Respekt einflösst. ..»). Schliesslich ist der Musikant nahe genug: «Ah
schi, uossa ch'el vain plü daspera e chi's vezza il nas aquilin e la bocca

«Leider kann man nicht hören, was sie reden. Die Mutter nimmt eine Bürste aus
der Schublade und beginnt, Violandas Haare in langen Strichen vom Scheitel bis

zu den Spitzen zu bürsten. II Jetzt stehen sie in der Ecke; nur ab und zu sieht

man etwas Schwarzes glänzen. Es scheint Seide zu sein, vielleicht das bestickte
Tuch oder die schwarze Schürze. Erst als sie wieder vor den Spiegel treten, um
das Käppchen mit der Tulpe aufzusetzen, sieht man die stilisierten Nelken wie
Flammen aus der schwarzen Seide stechen. Jetzt wieder Gefunkel; Violanda
nimmt das Ohrgehänge aus dem grünen Kästchen und tritt damit ans Licht, um
die Schlösschen zu öffnen. Beide Frauen stehen gestikulierend vor dem Spiegel»
(1984: 102).



Stilistische und textimmanente Aspekte 166

torta, as cugnuoscha: quai es be Flurin Furnatsch.» («Nun kommt er
näher, man sieht die Adlernase und den krummen Mund, und jetzt
erkennt man ihn auch: Das ist ja bloss Flurin Furnatsch.») Die
Unbestimmtheit des Pronomens, die auch den Leser einschliesst und damit eine

Appellfunktion übernimmt, verhindert hier, dass der Erzähler wegen
der sinnlichen Konkretheit und Präzision seiner Wahrnehmungen zur
Person der fiktiven Welt wird.

Wie der auf den Erzähler zulaufende Flurin Furnatsch den Dorfplatz

erreicht, steht dieser schon da und 'ortet' den Musikanten zum
zweiten Mal aus der Sicht der am Dorfbrunnen stehenden Männer. Cur-
din liest den am Dorfbrunnen angeschlagenen Spruch: «Lura cloma'l via
vers Flurin Furnatsch chi traversa güsta la via .» (98). («Dann ruft er
Flurin Furnatsch zu, der gerade über die Strasse geht...» [105].)
Interessant ist nicht so sehr die Schnelligkeit dieses Standortwechsels,
der den Erzähler wieder eindeutig zur abstrakten 'narrativen Funktion'
macht, interessant ist die Tatsache, dass der Erzähler am neuen Ort
plötzlich 'weitsichtiger' ist als vorher65. Die am Dorfbrunnen
politisierenden Männer werden immer lauter: «... tant cha perfin las
duonnas vegnan oura sün vamporta a verer che chi'd es. Dadaint
vaidrina da butia es sar David chi morda süls levs. Mo casü, sün
Plazzetta, sar Joannes fa aint il nuf da la cravatta e ria dapersai, tuot
cuntaint da l'effet cha seis vers ha fat» (97 f.)66. Der Erzähler wendet
sich von den Streitenden ab, blickt sich um und entdeckt verschiedene
Beobachter der Szene am Dorfbrunnen. An den letzten, den Verfasser
der am Brunnen angeschlagenen Verse, rückt er so nahe heran, dass

er ihn 'für sich schmunzeln' sieht: und da weiss er, in plötzlich
(wieder)erlangter 'Allwissenheit', dieses Schmunzeln auch gleich zu
deuten. Damit ist die Alternanz zwischen dem Aussenstandpunkt eines
erzählenden Zeugen und der 'focalisation zéro' des frei über beliebig
viele Informationen verfügenden Erzählers erstmals vollständig
vollzogen.

65 Der Zusammenhang zwischen Standortwechsel des Erzählers und Wechsel der

Fokalisierung wäre in der Müdada eine systematische Untersuchung wert.
66

«Sogar die Frauen treten unter die Türen, um zu sehen, was los ist. Hinter dem
Schaufenster des Ladens steht Sar David und beisst sich auf die Lippen. Oben an
der Plazzetta aber, da knüpft Sar Joannes seine Krawatte und lacht sich ins Fäustchen,
zufrieden mit der Wirkung seiner Verse» (105).



Stilistische und textimmanente Aspekte 167

Bei den entsprechenden, im verbleibenden Teil des Kapitels zu
verzeichnenden Schwankungen zwischen diesen beiden Positionen
kommt es zu Wechseln zwischen beweglichem Standort und
'Vogelperspektive' (cfr. Uspenskij 1975: 76 ff.). Die Obstbäume blühen
«. minchün sco üna fluruna alba chi splendura tras il verd e para da

lair odurar fin nan quia» (99). («. jeder scheint wie eine weisse Blume
durch das Grün und verströmt seinen Duft weitherum» [106].) 'Quia',
'hier' bezeichnet noch immer den Dorfplatz, von dem aus der Erzähler
dann kurz nacheinander die folgenden Orte 'heranholt': «(la) prada
d'erba frais-cha suot las chasas sur il cumün las striblas blauas
dais chomps furmaint.. (las) valainas ils muots amo brünins
l'implantada da larschins suot il piz ils flachs da naiv» (99)67.
Nach dieser 'Umschau', die auch vom Dorfplatz aus erfolgen könnte,
dann das folgende 'Bild': «Sün vias e piazzas as vezza puncts nairs chi's
muaintan; quai sarà la glieud chi va sü ad artschaiver ils votants da
tschels cumüns» (99)68. Hier liegt offensichtlich eine Zwischenstufe der
zwei bisher beobachteten Standpunkte vor: der räumliche Standpunkt
eines über allem stehenden und in einer Gesamtschau alles
überblickenden Erzählers verbindet sich mit dem eingeschränkten Wissen
des Aussenstandpunktes, aufgrund dessen sich aus dieser Distanz nur
vermuten lässt, was die schwarzen Punkte sein könnten69.

Immer wieder erfolgt der Übergang zur 'Allwissenheit' dann,
wenn der Erzähler nahe an eine seiner Personen heranrückt. Der gleiche
Erzähler, der geduldig warten muss, bis er eine herannahende
Menschenmenge als solche identifizieren kann (cfr. S. 100), weiss auf
der gleichen Seite um die eifersüchtig gehüteten Geheimnisse des

Helikon-Spielers Sar Crastoffel: «... sar Crastoffel sa tuot las marchas
ourdadoura; el fa chantar avant al dirigent las passadas plü greivas;
tschai suna'l davo l'udida. Mo el metta tuottüna sü il scrit sülla fuorcha;

67 Die «... saftigen, grünen Wiesen unterhalb der Häuser Über dem Dorf lie¬

gen in blauen Streifen die Weizenfelder die Runsen die Hügel. (die)
neuangepflanzten Lärchen unterhalb des Gipfels .» (106 f.).

68 «Auf Strassen und Plätzen bewegen sich schwarze Punkte, das werden die Leute

sein, die den Wählern aus den andern Dörfern entgegengehen.»
69 Die von Uspenskij (im Gegensatz zu Genettes abstrakten Synthesen) vorge¬

nommene 'Atomisierung' (cfr. Segre 1984: 99) der Standpunktfrage erweist bei
der empirischen Beschreibung die Vorteile ihrer Konkretheit. Das einzugestehende

Risiko dieses Vorgehens ist der allmähliche Verlust jeder systematischen
Ordnung.



Stilistische und textimmanente Aspekte 168

el nu voul cha la glieud dia cha Crastoffel nu sapcha leger notas»
(100)70.

Diese wenigen Stichproben zum Wechsel von Erzählerstandort
und Fokalisierung lassen vermuten, dass der Bruch mit entsprechenden
Restriktionen auch innerhalb relativ kurzer Textsegmente naheliegender
und wahrscheinlicher ist als deren konsequente Beachtung. Ein Blick auf
Uspenskijs entsprechende Beispiele aus der russischen Literatur (und
Stanzeis Beispiele aus der englischen) hilft voreilige Schlüsse vermeiden,

es könnte sich hierbei um eine Besonderheit einer Kleinliteratur
handeln.

2.3.3. Versuche mit der 'Innenperspektive'
('focalisation interne')

In diesem Abschnitt soll von der 'focalisation interne' die Rede
sein oder, in der Terminologie Stanzeis, von der 'Innenperspektive', der
auf die Wahrnehmung einer 'Reflektorfigur'71 zugeschnittenen Erzählung.

Die eindeutigsten Beispiele für eine fremde und zugleich reine, von
keinen Überschneidungen mit Fragen der Sprechinstanz ('Voix') betroffene

'Innenperspektive' müssten diejenigen Texte liefern, in denen die
Reflektorfigur ein Tier ist. In Theo Candinas' L'ascensiun dil falien
erklettert eine Spinne in dreitägiger mühsamer Arbeit ein Kruzifix; in Jon
Nuotclàs Conversaziun cun üna muos-cha72 spricht eine in einem
Spinnennetz gefangene Fliege zu einem menschlichen Betrachter. Neben
der Fremdheit und der Sprachlosigkeit der Tiere ist hier auch deren
Grösse eine Garantie gegen unkontrollierte Einbrüche der 'focalisation
zéro' als menschlicher Erzählperspektive.

70 «... er kann alle Märsche auswendig; der Dirigent singt ihm jeweils die schwierigeren

Stellen vor, und alles andere spielt er nach dem Gehör. Doch er heftet das

Blatt dennoch an die Gabel; er will nicht, dass die Leute sagen, Crastoffel könne
keine Noten lesen» (1984: 108).

71 Der Reflektor ist für die 'personale Erzählsituation' charakteristisch: «In einer
personalen ES tritt an die Stelle des vermittelnden Erzählers ein Reflektor:
eine Romanfigur, die denkt, fühlt, wahrnimmt, aber nicht wie ein Erzähler zum
Leser spricht» (Stanzel 1989: 16). Zur Identität von Stanzeis 'Reflektor'/
'Innenperspektive' mit Genettes 'focalisation interne' cfr. Cohn 1980a: 160.

72 «Der Aufstieg (auch: Auffahrt) der Spinne», in: Candinas 1986: 163-170. /
«Konversation mit einer Fliege», in: Nuotclà 1987: 27-30.



Stilistische und textimmanente Aspekte 169

«El vegn en tutta prescha dil lenn neidi si, senza tema da
selischnar e curdar el stgir denter il pusal dil baun da cantun e la preit»
(163)73. Der erste Satz von Candinas' L'ascensiun dil falien führt einen

(extra- und heterodiegetischen) Erzähler ein, der die Bewegungen seiner

Figur beobachtet und beschreibt. Durch die Information: «senza tema
da selischnar» («ohne Angst, auszurutschen») wird vom 'focalisé visible'
zum 'focalisé invisible' (cfr. dazu Bal 1977: 120) gewechselt. Der
Erzähler hat also Zugang zum Bewusstsein der Figur, die er zugleich
'von aussen' sieht. Am Anfang des Textes - und nicht nur am Anfang -
haben wir die übliche 'focalisation zéro'. «. ed emprova adina puspei
daniev, gl'emprem dalla vart dalla plonta-pei, mo quella ei memia teissa

e leischna. Finalmein ha el examinau tut e schazegiau endretg la situa-
ziun» (163)74. In diesem Segment zeigt sich einmal mehr (cfr. A.2.3.2.)
die Vielfältigkeit der 'focalisation zéro' und der schnelle Wechsel
zwischen den verschiedenen Möglichkeiten: von der Beschreibung sichtbarer

Bewegungen zu einer dem Erzähler wie der Figur zuschreibbaren
Schlussfolgerung75 bis zu der 'allwissenden' Bewertung des Wahrheitsgehaltes

der Perspektive der Figur. Durch diese Bewertung wird die
Perspektive der Figur zum Ort möglichen Irrtums, den der Erzähler als
solchen erkennt und explizit beurteilt. Das wichtigste, rekurrente Indiz der
'focalisation zéro' ist die Bezeichnung der Figur des Gekreuzigten als

«car Salvader e Spindrader Niessegner J. C.» (passim). Durch das
wiederholte Zitieren dieser stereotypen Formel (cfr. dazu Deplazes 1991:
518) tritt der Erzähler auch als 'focalisateur' hinter einen unbestimmten
Chor zurück, dem die religiöse Sicht auf das Kruzifix überantwortet
wird. Ihr steht die ausschliesslich gegenständliche, plastische, vergrös-

73 «Sie klettert in aller Eile am glatten Holz hinauf, ohne Angst, auszurutschen und
in den dunklen Spalt zwischen der Rückenlehne der Eckbank und der Wand
hinunterzufallen. »

74
«. und versucht es immer wieder von neuem an der Seite der Fusssohle, aber
diese ist zu steil und zu glatt. Endlich hat sie alles geprüft und die Lage richtig
eingeschätzt.»

75
«. mo quella ei memia teissa e leischna» («.. aber diese ist zu steil und zu
glatt»): dieses Segment kann ebenso gut auf eine 'interne' (die Spinne zieht die
Bilanz aus ihren Erfahrungen) wie auf eine 'externe' (der Erzähler legt sich die
Gründe des beobachteten Scheiterns der Spinne zurecht) Fokalisierung zurückgehen.

Bai spricht für solche Fälle von 'focalisation transposée': «... dans la
focalisation transposée, le focalisateur emprunte la vue du personnage, sans pour
autant lui céder la focalisation .» (1977: 122)



Stilistische und textimmanente Aspekte 170

sernde Optik der hinaufklettenden Spinne als 'focalisation interne'
gegenüber. Diese wird durch entfremdende Metaphern und Vergleiche,
die die Grössenverhältnisse verschieben, immer wieder neu eingebracht,
aber nie über grössere Segmente hinweg konsequent eingehalten.
«. tochen al polisch dil pei dretg dil car Salvader e Spindrader Niesse-

gner J. C. che sesaulza sco ina muntogna nunsurventscheivla ord la pla-
nira dalla crusch» (163); «Suenter haver examinau detagliadamein cul
gnef e cun las greflas la bova cotschna da saung che cula denter las

aveinas scufladas giuado, .» (163); «Leu croda in precipezi anetg giu
en la sfendaglia denter il pei dretg ed il seniester .» (164); «. dat
in'egliada giu en la planira dil lenn dalla crusch epi continuescha .»
(164)76. Im letzten Beispiel macht die ausdrückliche Lokalisierung auf
die Spinne («wirft einen Blick») eine entsprechende Beschreibung des

Raumes notwendig. «Il lenziel ch'enfascha calun e launca dil car Salvader

e Spindrader Niessegner J. C. fuorma ina vera preit verticala»
(165)77. Die Spezifizierung: 'ina vera preit. .' verneint die Metaphori-
zität, die das Wort 'Wand' in der Rede/Perspektive des Erzählers haben
könnte, und markiert damit die Einhaltung der 'focalisation interne' an
einer für sich nicht eindeutigen Stelle. «Alias ragischs dil culiez fa il
falien bivac el parlet grond sut il nuf dalla gula ...» (166)78. Der wiederholten

'focalisation interne' durch die simulierte Anpassung der
Grössenverhältnisse an die Wahrnehmung der kleinen Spinne stehen häufige
Wechsel zur 'focalisation zéro' gegenüber. Der Wechsel kann, wie bei
der folgenden Apposition, innerhalb sehr kurzer Segmente erfolgen:
«Davon el sesaulza in grugn malschec, il tgau inclinau dil car Salvader e

Spindrader Niessegner J. C.» (166)79. Der Bezeichnung des Gesehenen in

76
«. bis zur Zehe des rechten Fusses des lieben Retters und Erlösers, unseres

Herrgotts J. C., der sich wie ein unüberwindlicher Berg aus der Ebene des Kreuzes

erhebt»; «. nachdem sie mit der Schnauze und den Beinen den roten Bergsturz

aus Blut geprüft hat, der zwischen den angeschwollenen Adern hinunter-
fliesst...»; «Dort öffnet sich ein jäher Abgrund im Spalt zwischen dem rechten
und dem linken Fuss ..»; «.. wirft einen Blick hinunter auf die Ebene des

Kreuzholzes ...»
77 «Das Tuch, das um Schenkel und Lenden des lieben Retters und Erlösers, unseres

Herrgottes J. C. geschlungen ist, bildet eine richtige senkrechte Wand.»
78 «Am Halsansatz biwakiert die Spinne im grossen Kessel unter dem Adamsapfel

...»
79 «Vor ihr erhebt sich ein hässlicher Felsen, das gesenkte Haupt des lieben Retters

und Erlösers, unseres Herrgotts J. C. ...»



Stilistische und textimmanente Aspekte 171

der 'Innenperspektive' («ein hässlicher Felsen») folgt die Entsprechung
in der Perspektive des Erzählers («das gesenkte Haupt. .»), eine

'Erklärung', die den Unterschied zwischen den beiden Perspektiven
deutlich hervorhebt. «Alla biua dil venter fa el ina pli liunga pausa, in-
tercurrend manedlamein ils urs da quei crater profund» (165)80. Hier
wechselt, in umgekehrter Reihefolge, die Fokalisierung zwischen dem
Antezedenten ('Bauchnabel') und der Anapher ('dieser tiefe Krater').
Neben diesen Fällen von Alternanz, die sich auch als 'focalisations
transposées' (cfr. Anm. 75) beschreiben liessen, gibt es auch Beispiele
für die 'Vereinnahmung' der inneren Perspektive (des Reflektors) durch
die äussere (des Erzählers). «L'autra damaun da bun'ura sefa el si, ha ei

gie num visitar oz omisduas piagas dil maun dretg e seniester dil car
Salvader e Spindrader Niessegner J. C. che ein situadas en ina verticala
fetg allontanada» (166 f.)81. Da diese Angaben die Begründung dafür
liefern, wieso sich die Spinne so früh aufmacht, müssen die entsprechenden

Informationen auch ihrem Bewusstsein zugänglich sein. Die Spinne
(für die der Bauchnabel ein 'tiefer Krater' ist) hat plötzlich eine
erstaunliche Übersicht, weiss, dass sie sich auf einer Figur befindet, weiss,
wo die Wunden sind, kann das Verhältnis zwischen der Dauer des

Tages und den Distanzen abschätzen. Dies alles, obwohl es für das

Tier eine 'Erstbesteigung' ('emprema ascensiun' [170]) ist. Schliesslich
kommt die Spinne bis an den für sie unüberwindlichen Dornenkranz:
«Ed el lontan, strusch da tscharner, po el sminar las conturas horriblas e

giganticas digl 'INRI'. Mo si leu ei aune negin'olma humana Stada.

Forsa reussescha la conquista in di als astronauts cun lur navettas
spazialas. Tgi sa?» (169)82. Als Subjekt des Verbes 'sminar' ('erahnen')
wird die Spinne hier explizit zum 'personnage focalisateur' (Reflektor).
Zu ihrer Wahrnehmung passen die 'schrecklichen, gigantischen Kontu-

80 «Am Bauchnabel macht sie eine grössere Pause und untersucht genauestens die

Ränder dieses tiefen Kraters.»
«Am nächsten Morgen macht sie sich früh auf den Weg, heisst es doch heute, die
beiden Wundmale der rechten und der linken Hand des lieben Rettes und
Erlösers, unseres Herrgottes J.C. aufzusuchen, die auf einer sehr weit entfernten
Vertikalen liegen.»

82 «Und in der Ferne, kaum zu erkennen, kann sie die schrecklichen, gigantischen
Konturen des 'INRI' erahnen. Aber dort oben war noch keine menschliche Seele.

Vielleicht gelingt die Eroberung eines Tages den Astronauten mit ihren
Raumschiffen. Wer weiss?» Eine kritische Einschätzung dieser Stelle als 'stilistischer
Fehler' ('sbagl stilistic') bei Spescha 1987a: 111 f.



Stilistische und textimmanente Aspekte 172

ren', während die Konturen des 'ENRI' auf den Erzähler zurückgehen
müssen. Oder kann die Spinne lesen? Sie kann: lesen und schreiben.
«Aune avon ch'il di s'enclini ei mintga detagl examinaus e proto-
collaus» (168); «Damaun vul el descender e rapportar manedlamein da
sia emprema ascensiun sin la cuppa dil car Salvader e Spindrader
Niessegner J. C.» (170)83. Dieses ironische Spiel mit zeitlichen Folgen
und faktischen 'Abhängigkeiten'84 führt zur perfekten Vermenschlichung

der Spinne (cfr. oben: «Mo si leu ei aune negin'olma humana
Stada») und hebt die narrative Struktur des ganzen Textes aus den

Angeln. Die Spinne wird zum Heteronym des Erzählers, der sich mit der
Absicht trägt, den (denselben?) Text zu produzieren, den der Leser eben

zu Ende gelesen hat. Diese ironische Umkehrung von Logik und
Chronologie bedeutet zugleich eine Offenlegung der 'Künstlichkeit' der
'focalisation interne'85.

In Jon Nuotcläs Conversaziun cun üna muos-cha (1987: 27-30)
wird das Gespräch einer Figur (PI), mit einer zweiten Figur (P2)
referiert, deren Reden nur indirekt, aus den Fragen und zitierenden
Wiederholungen von PI, zu erschliessen sind. (Ob P2 mit dem Erzähler identisch

ist, ist nicht zu entscheiden und für die folgenden Fragen irrelevant).

«Am deliberar? Che proposta strana. I's vezza che tü nun est amo
mai urtà aint illas griflas d'ün arogn» (27)86. PI ist also die vom Titel
angekündigte Fliege87, P2 ist, wie die folgenden Sätze zeigen, ein
Mensch. Die Fliege beobachtet die Spinne, die sie gefangen hat: «Sülla
rain ha'l üna crusch alba aint immez üna stribla naira. Na, na, eu nu
craj cha quai haja dachefar alch cun religiun» (27)88. Mit dem Hinweis

83 «Noch bevor der Tag sich neigt, ist jedes Detail examiniert und protokolliert.»;
«Morgen will sie hinuntersteigen und von ihrem ersten Aufstieg auf die Kuppel
des lieben Retters und Erlösers, unseres Herrgottes J.C. genauestens berichten.»

84 Weitere Beispiele dazu unten A.2.3.4. Zu allen denkbaren Varianten des Verhält¬
nisses zwischen Erzählzeit und erzählter Zeit cfr. Genette 1972 ('Temps').

85 Die 'surrealistische' Ankündingung der Spinne als Erzähler (des Textes, in dem
sie sich befindet) hebt die 'Illusionswirkung' aller Segmente auf, in denen die

Spinne als Reflektor/Subjekt der 'focalisation interne' auftritt.
8é «Mich befreien? Was für ein seltsamer Vorschlag. Man sieht, dass du noch nie

einer Spinne in die Fänge geraten bist.»
87 Dazu Klainguti: «Schon der Titel scheint mir nicht richtig. Es müsste (für mich):

'Gespräch mit einem Menschen' heissen.» (1988: 11, Üb. C. R.)
88 «Auf dem Rücken hat sie ein Kreuz, ein weisses Kreuz mit einem schwarzen

Streifen in der Mitte. Nein, nein, ich glaube nicht, dass dies etwas mit Religion zu
tun hat. »



Stilistische und textimmanente Aspekte 173

auf die wahrscheinlich nichtreligiöse Bedeutung dieses Kreuzes erwidert
die Fliege auf eine von P2 gemachte Bemerkung, deren ungefährer
Inhalt der Leser aus der Antwort erschliessen kann89. Die direkte Rede

impliziert die Innenperspektive: was in ihr mitgeteilt wird, muss
zum Wahrnehmungs- und Bewusstseinshorizont der 'zitierten' Person

gehören. Die einzige vom Text konsequent vorgenommene Einschränkung

des Horizontes der Fliege ist die optische: ihr Gesichtsfeld ist
eingeschränkt, sie bittet um entsprechende Hilfe von aussen: «Sch'eu

savess almain be ingio cha l'arogn s'ha tut via. Tü nu til vezzast forsa

per cas aint in alch chantun da sia taila?» (28)90 Was aber das Be-
wusstsein betrifft, ist der 'Horizont' der Fliege nicht nur nicht
eingeschränkt, sondern sogar erweitert; das grosse Bewusstsein des als nieder
geltenden Tieres ist für den Ideendiskurs dieses Textes von zentraler
Bedeutung91. Die Umkehrung der Hierarchie zeigt zugleich die
Unausweichlichkeit des Anthropozentrismus, der Fliegen dadurch aufwertet,
dass er sie zu Menschen macht. Die Fliege kann sich die Grenzen des

menschlichen Vorstellungsvermögens vorstellen: «Tschert, cha tü nu
sast da t'imaginar mia situaziun, ma t'impaissa cha tü sajast aint in ün
schnat sach elastic bler massa stret chi't strendscha da tuot las varts»
(27). Mit dieser freundlichen 'Übersetzung' kommt die Fliege dem

eingeschränkten Vorstellungsvermögen des Menschen entgegen und
liefert ihm eine Analogie aus dem Bereich des für ihn Vorstellbaren. Die

89 Klaingutis Kritik vernachlässigt diesen Aspekt; der Autor habe «. versucht, die

Situation einer Fliege zu zeigen, die in ein Spinnennetz geraten ist. Er lässt sich
aber von dieser ernsten Aufgabe durch Abschweifungen ('chosas chi alluntane-
schan') abbringen. Die Fliege weiss also auch um die menschliche Religion!
Ich weiss nicht, ob Nuotclà die Rolle des Menschen hat aktivieren wollen, der die

Fliege beobachtet, oder ob er sogar hat zeigen wollen, das Kreuz könnte eine
archaischere Bedeutung als die religiöse haben; mich lenkt das aber von der

ernsten und, wie mir scheint, mit Absicht ernsten Vorstellung ('imaginaziun se-

riusa') ab.» (1988: 11, Üb. C. R.)
90 «Wenn ich doch wenigstens wüsste, wohin sich die Spinne verzogen hat. Du

siehst sie nicht etwa zufällig in irgendeiner Ecke ihres Netzes?»
91 Die anthropozentrische, wertende Klassifizierung der Lebewesen im Bewusstsein

des Betrachters wird von der Fliege explizit kritisiert: «Eu sa che cha tü
t'impaissast uossa. Cha quai saja precis listess, nischi cha tü pensast quai. Ch'eu
saja sä be üna muos-cha. Crajast propcha cha tü sajast daplü? D'ingionder at pi-
gliast il dret da classifichar uschè?» («Ich weiss, was du jetzt denkst. Das sei völlig

egal, nicht wahr, das denkst du? Ich sei ja doch nur eine Fliege. Glaubst du
wirklich, etwas Besseres zu sein? Woher nimmst du das Recht, so zu klassifizieren?»

[28].) Klainguti kritisiert diese Stelle als 'überflüssige Predigt' (1988: 12).



Stilistische und textimmanente Aspekte 174

hier deutlich sichtbare Hierarchie der Bewusstseinsebenen verpflichtet
den Erzähler zur Einhaltung einer umgekehrten restringierten Fokali-
sierung: die 'allwissende' Fliege rechnet mit der andern Grössendi-
mension und dem beschränkten Horizont des Menschen. Dabei kommt
es zu einem ungewöhnlichen Horizonteinbruch: die Fliege vergisst die
Grösse des Menschen, sie macht ihn sprechend zur Fliege: «Ch'eu am
vess stuvüda dostar, disch? Hast tü fingià provà da't dostar cur cha ün

arogn d'üna grondezza sco quel chi m'ha tschüf quia at tegna cun ot
chommas Eu at di, i s'es paralisà, paralisà dal stramizi sco üna mür
aint illas grifflas dal giat» (27, Hervorh. C. R.)92. Hier müsste der
Betrachter, dessen Antwort wie immer ausgespart wird, die Übertragung

auf die eigenen Grössenverhältnisse leisten. Mit diesem 'Horizonteinbruch'

verbindet sich der Übergang zum unbestimmten 'i's' ('man'),
das für nichtfokalisierte Erzählungen typisch ist. So bewirkt der lockere
Umgang mit den selbstauferlegten Restriktionen im Bereich der Perspektive

eine deutliche Annäherung dieses Textes an die Gattung der
traditionellen 'Tierfabel', die sich, als Allegorie, diesbezüglich alle Freiheiten

nimmt.
Diese kurzen Skizzen von zwei neueren Versuchen mit der 'Innen-

perspektive' beschränken sich auf die Darstellung narratologischer
Probleme und werden damit den Texten in ihrer Ganzheit selbstverständlich

nicht gerecht.

2.3.4. Das Verhältnis verschiedener Erzählniveaus
zueinander: Reflexionen und Versuche

In den vorausgehenden Abschnitten war von Erzählperspektiven
die Rede; die entsprechenden Fragen gehören in den von Genette als

'Mode' umschriebenen Bereich. In diesem Abschnitt soll mit dem
Verhältnis verschiedener Erzählniveaus ('niveaux narratifs') zueinander93

92 «Ich hätte mich wehren sollen, sagst du? Hast du schon einmal versucht, dich zu
wehren, wenn eine Spinne von der Grösse derjenigen, die mich gefangen hat,
dich mit ihren acht Beinen festhält? Ich sage dir, man ist gelähmt, gelähmt
wie eine Maus in den Krallen einer Katze.»

93 Cfr. Genette 1972 'niveaux narratifs' 1976:275-291,1983:55-64. Cfr. auch die
kritischen Bemerkungen in Bai 1977:409 und Genettes Erwiderung 1983: 61.



Stilistische und textimmanente Aspekte 175

ein spezielles Problem aus dem Bereich der 'Voix' aufgegriffen werden.
Das Verhältnis zwischen den Niveaus wird dann interessant, wenn es in
einem Text zum Gegenstand von Experimenten und damit zum Anlass
einer Reflexion über fiktives Erzählen wird. Die allermeisten Fälle me-
tadiegetischer oder 'Binnen'-Erzählungen sind unproblematisch: fiktive
Personen erzählen einander Geschichten, lesen gefundene Manuskripte,
gehen ins Theater oder ins Kino. Kompliziertere Fälle können sich bei

'Erinnerungsmonologen' und Erzählungen von Träumen94 ergeben. Neben

vielen Beispielen von unproblematischer Verschachtelung der
Erzählebenen gibt es auch in der bündnerromanischen Literatur Texte, in
denen das Verhältnis der Niveaus durch bewusste 'Horizonteinbrüche'95
gekennzeichnet ist.

Die am deutlichsten durch 'Horizonteinbrüche' gekennzeichneten
Texte der neueren bündnerromanischen Literatur finden sich in Göri
Klaingutis Linard Lum?6. Roland Barthes' pointiert formulierte
Charakterisierung modernen Schreibens: «aujourd'hui écrire n'est plus 'raccon-
ter', c'est dire qu'on racconte» (1969: 37), trifft auf keinen andern
romanischen Text so eindeutig zu wie auf diese 'Kriminalgeschichten'. Die
erste dieser Geschichten mit dem Titel La tas-cha verda (1988: 5-45)
eröffnet das hier interessierende Spiel von Montage und Demontage
fiktiver Erzählebenen. Die Grundstruktur ist relativ einfach: ein
textexterner Autor-Erzähler (Al-Nl) erzählt von einem textinternen
Autor-Erzähler (A2-N2), der seinerseits von mehreren fiktiven Personen

(P3, P3', P3" erzählt. Diese Ebenen werden durch zwei einfache
Verfahren immer wieder aufgebrochen:

94 Fiktive Geschichtenerzähler wie im Decameron oder den Canterbury Tales ha¬

ben wir in Camathias' Historias (1919/1971), Vonmoos' Las trofeas da Steivan
Paloc (1938: 38-45). Gefundene Texte in Biert 1962: 270-272, U.G.G. Derungs,
II vischi alv sil laghet blau (1982: 7-35). Erinnerungsmonologe und Träume in
Semadeni 1967, C. D. Bezzola, Pangronds (1984).

95 Genette bezeichnet diese Einbrüche als 'Metalepsen': «métalepse: lorsqu'un au¬

teur (ou son lecteur) s'introduit dans l'action fictive de son récit ou lorsqu'un
personnage de cette fiction vient s'immiscer dans l'existence extradiégétique de

l'auteur et du lecteur .» (1983: 58).
96 Klainguti 1988. Eine mit 'Magie' begründete Metalepse (cfr. dazu Ch. Dickens

Christmas Carol [1843]) findet sich in Caratschs II commissari da la cravatta
verda (19501, 1983: 123-182), wo Personen der 'Binnenerzählung' in die Ebene
der Erzählung eindringen. Eine psychologisch begründete Interpretation dieser

Metalepse gibt Ramming (1990: 88).



Stilistische und textimmanente Aspekte 176

1) A2 'konkurrenziert' AI mit Reden über seine Schreibtätigkeit.
Zugleich wird die Hauptperson (P3) von beiden Erzählern (N1 und N2)
und also von zwei verschiedenen Erzählebenen her 'beleuchtet'.

2) Die Personen (P3 wissen um ihre 'Abhängigkeit' von A2,
ihr fiktiver Status ist ihnen bewusst, und doch können sie sich an A2
wenden und ihm entgegenreden, den Ablauf der fiktiven Handlung,
in die sie eingebunden sind, in Frage stellen97. Umgekehrt, und hier
liegt ein eigentliches Paradox, steht A2-N2 unter einer Art direkten
'Mimesiszwangs': er, die Instanz der 'Erfindung', bittet den Leser mehrmals

um Erlaubnis, einige Sequenzen überspringen zu dürfen, ja fordert
sogar die Hilfe eines Filmregisseurs an. Die Überbeanspruchung des
Erzählers wird durch die Synchronisierung der Erzählzeit (von A2) mit der
erzählten Zeit (von P3) plausibel gemacht: der Erzähler ist gezwungen,
die ablaufende Handlung synchron 'mitzuschreiben'.

Das Verhältnis von AI zu A2 problematisiert die nur scheinbar
einfache Unterscheidung zwischen Homo- und Heterodiegese und zeigt
die Vordergründigkeit der grammatikalisch eindeutigen Trennung von
'ich' und 'er' (cfr. Genette 1983: 70). Das Paradox der Eigenständigkeit
fiktiver Personen und der 'Abhängigkeit' des Erzählers problematisiert
das Verhältnis zwischen Abbild (Mimesis) und Erfindung (Poiesis) und
und damit den Status der narrativen Fiktion.

Zum Verhältnis von AI und A2:

Von Lums Pfeife ist die Rede als «... la pipa cha nos dedectiv nu
fümaiva brichafat gugent, ma ch'el stuvaiva avair per fer ün plaschair a
sieu autur - chi craja cha sias lecturas, sieus lectuors il giavüschan uschè»

(7 f., Hervorhebung C. R.)98. Das Verb 'glauben' zeigt, dass hier mit
dem Pronomen auch die Fokalisierung wechselt: hier spricht und urteilt

97 Fiktive Personen, die 'von sich aus' der narrativen Instanz, von der sie abhängig
sind, entgegentreten, finden sich schon in Pirandellos Sei personaggi in cerca
d'autore (1921) und Colloqui coi personaggi (1915/1919). Ein weiteres Beispiel
erwähnt Stanzel: «In Flann O' Briens kuriosem Roman At Swim-Two-Birds
(1939) wird dieser Verfügbarkeitstopos ganz bewusst bis zu seiner absurden

Umkehrung getrieben: einige Charaktere beanspruchen Verfügungsgewalt über
den Autor der Binnengeschichte dieses Romans» (19894 [1979]: 53).

98
«. die Pfeife, die unser Detektiv überhaupt nicht gern rauchte, die er aber
haben musste, um seinem Autor eine Freude zu machen - der glaubt, dass seine

Leserinnen, seine Leser dies so haben möchten. »



Stilistische und textimmanente Aspekte 177

Nl, der das Verhältnis von A2 und P3 von aussen betrachtet, aber
sowohl in P3 wie in A2 'hineinsieht' (AI > A2). Der folgende Gebrauch
des Imperfekts zeigt, dass auch die Erzählzeit von Nl von der
entsprechenden erzählten Zeit (der Erzählzeit von N2) abgekoppelt ist:
«La radschun ch'el fümaiva uschè d'inrer nu d'eira be sia antipatia
cunter il füm, ma eir il fat cha l'autur schmanchaiva pel solit da'l metter

a disposiziun zurplins» (8 f.)99. Die Begründung eines bestimmten
Sachverhalts erfordert ein grösseres 'Wissen' (einen grösseren Grad von
Informationspreisgabe) als dessen blosse Feststellung. Über die Schultern

von N2, der den nach Zündhölzern suchenden Lum beschreibt
(«Linard Lum vaiva auncha adüna la pipa in sieu maun ...» [«L. L.
hatte noch immer die Pfeife in der Hand .»]), liefert Nl die entsprechende

allgemeinere, bei A2 zu suchende Begründung. Die folgende
Stelle scheint zunächst den Unterschied zwischen AI und A2 noch
deutlicher zu machen: «Linard Lum as deportaiva uossa da stuorn
patoch eir scha'ls pleds scrits peran forsa auncha tuot ordinos.
L'autur vess insè stuvieu interrumper tuot il sburflöz da pleds da Linard
Lum cun taunts e taunts 'hic"s, ma que al paraiva ün pô memma
ordinari» (22)100/A1, der nicht nur weiss, wie P3 spricht, sondern auch
den Text von A2 vor Augen hat, informiert den Leser über dessen

mangelhafte mimetische Genauigkeit und die dafür verantwortlichen
Hemmungen seitens von A2. Die seltsame 'Solidarität' von AI, der sich hier
doch bemüht, A2 zu entschuldigen101, vermag diese einfache, formal
eindeutige Interpretation nicht in Frage zu stellen. Die folgende Stelle

zeigt aber, wie problematisch es sein kann, sich auf formal eindeutige
Unterschiede zu verlassen. Lum ist eingeschlafen; der Leser soll aber,
nur weil er von A2 nichts weiter erfährt, nicht glauben, er habe auf dem
Bettrand in den Kleidern geschlafen: «Lum s'ho natürelmaing trat aint il
pigiama e dafatta lavo ils daints düraunt sias ponderaziuns. Que es be la
stantusa e seccanta lavur da descripziun cha l'autur ho darcho üna

99 «Der Grund, dass er so selten rauchte, lag nicht nur in seiner Abneigung gegen
den Rauch, sondern auch in der Tatsache, dass der Autor gewöhnlich vergass,
ihm Zündhölzer zur Verfügung zu stellen.»

100 «L. L. benahm sich jetzt wie ein total Besoffener, auch wenn die geschriebenen
Wörter noch ganz ordentlich scheinen mögen. Eigentlich hätte der Autor den
Wortschwall L. L.'s mit soundso vielen 'Hicks' unterbrechen müssen, aber das
schien ihm doch ein bisschen zu ordinär.»

101 Cfr. dazu Puorger Pestalozzi: «I para cha in quist cas es l'autur aint il text eir
Göri Klainguti, i nu vain fat ingüna distanza» (1988: 96).



Stilistische und textimmanente Aspekte 178

voûta sursaglieu. Eau dumand s-chüsa. Eau vess simplamaing stuvieu
dvanter regissur da film» (27)102. Wer beim bisherigen Schema bleiben
will, muss hier annehmen, A2 ('ich') könne hören (oder gar lesen?), was
AI über ihn sagt (oder schreibt). Damit würden die beiden (wie P3 und

A2) gegen die oben sich zeigende Zeitverschiebung plötzlich über die
Niveau-Grenze hinweg synchron kommunizieren. Der Inhalt dieser
Sätze suggeriert eine einfachere, formal aber wenig befriedigende
Variante: A2 spricht von sich abwechslungsweise von 'ich' und von 'er'
('der Autor'), die bloss rhetorisch bedingte dritte Person bedeutet keinen
Wechsel zwischen Homo- und Heterodiegese103. Die dritte Variante
scheint alles zu klären: die einzige Instanz überhaupt ist A2, der mit
'ich' sich selber als Person, mit 'er' dagegen sich selber als
'Erzählinstanz' bezeichnet. Die Verifizierung dieser These fördert, wie der
Leser selber nachprüfen kann, nicht weniger Widersprüche zutage als

diejenige der ersten beiden. Sind gerade diese Widersprüche der Witz
des Textes? Oder erhalten wir an einer andern Stelle die alles klärende
Antwort: «*Perche cha l'autur drouva cö dandettamaing il temp pre-
schaint? Be uscheja.*» («*Wieso der Autor hier plötzlich das Präsens
braucht? Einfach so*» (32)? Wer seine Interpretation auf auktoriale
Intentionen abstützt, wird aufatmen; andere werden darauf bestehen,
dass Zeichen auch dann bedeuten, wenn sie 'be uscheja', 'einfach so'
gesetzt werden.

Zum Verhältnis von A2 und AI) zu P3:

Die erste 'auktoriale Intervention' des Textes geht von A2 aus:
«Eau, l'autur da quist'istorgia am trupag ün pô da stuvair admetter cha
eir mieu dedectiv, quist Linard Lum, es pensiuno, grossottel, e ch'el
füma dafatta la pipa ...» (6)104. Die Scham über die Klischeehaftigkeit

102 «L. hat sich natürlich ein Pyjama angezogen, hat sich während seiner Überle¬

gungen sogar die Zähne geputzt. Das ist nur die mühselige, lästige
Beschreibungsarbeit, um die sich der Autor wieder einmal gedrückt hat. Ich bitte um
Entschuldigung. Ich hätte einfach Filmregisseur werden sollen.»

103 Zum erzählenden Ich, das sich selbst (erzähltes Ich) mit 'er' bezeichnet, cfr.
Genette 1983: 70 f.

104 «Ich, der Autor dieser Erzählung, schäme mich ein wenig, zugeben zu müssen,
dass auch mein Detektiv, dieser L. L., pensioniert, dicklich ist und dass er sogar
die Pfeife raucht...»



Stilistische und textimmanente Aspekte 179

der eigenen Figur setzt voraus, dass diese eine freie Erfindung ist, denn

nur diese unterliegen dem Innovationszwang. Dass der Mangel von A2
zwar festgestellt, offenbar aber nicht behoben werden kann, suggeriert
dagegen die textunabhängige Existenz des Detektivs, den A2 als reali-
stisch-mimetischer Erzähler leider nur so abbilden kann, wie er ist. Was
hier nur suggeriert ist, wird später deutlicher: A2 scheint nach Art einer
eingeschalteten Kamera unter 'Aufzeichnungszwang' zu stehen. Lum hat
sich wieder einmal eine Pfeife angezündet: «El as rechatta bain eir el

immez nossas ponderaziuns, e quellas trattas vi da la pipa prüveda al
pudessan mner inavaunt. Eir ad a me, scu autur, vain quista posetta scu
scritt'aposta per stüdger cu cha l'istorgia dessa ir inavaunt» (12)105.

Interessant ist hier weniger die explizit angezeigte Abhängigkeit der Fiktion

vom Autor als vielmehr die Umkehrung dieser Abhängigkeit in der

Andeutung, der Autor müsse die erzählte Handlung verzögern, um sich
Zeit zum Nachdenken zu verschaffen. Zusammen mit der externen Fo-

kalisierung (N < P), in der N2 vorgibt, nur vermuten zu können, was P3

denkt, verhilft diese 'Parallelschaltung' der fiktiven Welt von P3 zu
einer auf dem Hintergrund des übrigen Kontextes überraschenden
Autonomie. Die wesentlichste Voraussetzung dieser Autonomie ist aber

paradoxerweise ausgerechnet das Wissen der Figuren um ihren fiktiven,
vom Autor bestimmbaren Status. Der erste, der dieses Wissen anzeigt,
ist Linard Lum. Sein Kollege Bernard Tuor informiert ihn am Telefon
über den Diebstahl einer Tasche (S. 5) und wundert sich, dass Lum
plötzlich von einer grünen Tasche spricht. «Ma perche hest dit verda?»
«Eau nu se insè. Que es forsa be sto ün stincal da nos autur.» («Aber
wieso hast du denn von grün gesprochen?» «Ich weiss eigentlich gar
nicht. Vielleicht ist das nur ein Scherz unseres Autors gewesen» [S. 6].)
Bernard Tuor ist mit dieser Antwort offenbar zufrieden; die beiden
befinden sich in der Situation von Schauspielern, die ihre Probe mit
Fragen nach der Plausibilität der von ihnen zu sprechenden Sätze
unterbrechen106. Wie ein versöhnlich gestimmter Literaturkritiker zeigt

105 «Auch er befindet sich wohl mitten in unseren Überlegungen, und diese Züge an
der gemütlichen Pfeife könnten ihn weiterbringen. Auch mir als Autor kommt
dieses Pauschen, wie absichtlich geschrieben, um zu überlegen, wie die
Geschichte weitergehen soll.»

106 Die Erwähnung von Film und Hörspiel in Linard Lum gehört zu einer in
Klaingutis Texten häufigen Reflexionen über die Beziehungen zwischen narra-
tivem Text, Theater und Film. Cfr. dazu Bastuns da skis, «Indicaziuns per giuver
il töch scu teater», Chasa paterna n. 102: 55 f., unten B.3. S. 489 f.



Stilistische und textimmanente Aspekte 180

sich Lum bereit, die scheinbare Ungereimtheit (sie ist schon Teil seiner

Strategie) als vom Autor beabsichtigten 'Scherz' zu erklären. Von da ist
es nicht mehr weit bis zu Spekulationen und psychologisierenden
Aussagen der Figuren zur Schreibarbeit ihres Autors, die ihre Geschicke
bestimmt. Lum und Bernard Tuor befinden sich im Wirtshaus:
«Oramai, cher Bernard, cha l'istorgia da nos autur vess plaunet da gnir
a fin - el ho già üna fam naira e pü eu facil as ho'l piglio avaunt da

scriver a fin aunz gianter l'istorgia ed uossa al chalcha la fam già
telamaing ch'el ans trametta a nus al restorant, bain, schi vögli
explicher. .» (59)107. Aus ihrem Verständnis für die Lage des

'mitschreibenden' Autors zeigt sich die Figur bereit, die Auflösung nicht
weiter hinauszuzuögern; umgekehrt vermutet sie, der Hunger des

Autors habe sie, die Figuren, ins Wirtshaus gebracht108.
Andern Figuren ist ihr fiktiver Status nicht von Anfang an be-

wusst, der entsprechende Verdacht kommt ihnen erst im Verlaufe der

Handlung: «Alura ho que do üna müdeda dandetta in sia expressiun e

Lum ho pudieu 1er our da sieus ögls intelligiaints cha in ella d'eira sda-
sdo il suspet cha taunt ella scu Lum scu tuot l'assagl da la banca d'eira
il spür ispiamaint d'ün autur da qualche raquint criminel» (16)109.

Dieses Bewusstsein, supponierte 'Sprach- und Handlungsträger' eines

Autors zu sein, kommt den Figuren aber immer wieder abhanden,
manchmal sogar, um der genau entgegengesetzten Vorstellung Platz

zu machen, sie, die Figuren, seien die eigentlichen Subjekte von
Handlungen, Reden und Gedanken, die der Autor lediglich 'mitsteno-

107 «Nun, lieber Bernhard, da die Geschichte unseres Autors langsam zu ihrem Ende

kommen sollte - er hat schon einen Bärenhunger, und wahrscheinlich hat er sich

vorgenommen, die Geschichte vor dem Mittagessen fertigzuschreiben, und jetzt
setzt ihm der Hunger schon so sehr zu, dass er uns ins Wirtshaus schickt, so will
ich dir also erklären ...»

108 In der Erzählung Camiuns (78-115) ist Lum dann soweit, dass er nur unter be¬

stimmten Bedingungen weiter mitmacht: «Scha tü vainst propi cun ingians da

sgüraunzas, tü tuet autur, schi cooperesch eau be suot la cundiziun cha tü am
schinagiast per l'intera istorgia almain da la ridicula pipa.» («Wenn du wirklich
mit Versicherungsbetrug daherkommst, du idiotischer Autor, mache ich nur
unter der Bedingung mit, dass du mich während der ganzen Geschichte

wenigstens mit der lachhaften Pfeife verschonst» [79].)
109 «Dann hat es in ihrem Ausdruck eine plötzliche Veränderung gegeben, und Lum

hat an ihren intelligenten Augen ablesen können, dass in ihr der Verdacht
aufgetaucht war, sowohl sie wie Lum wie der ganze Banküberfall könnten der blosse

Einfall eines Autors irgendeiner Kriminalgeschichte sein.»



Stilistische und textimmanente Aspekte 181

graphieren' könne110. Lum findet eine seiner Hypothesen besonders

phantasievoll: «. queco voul tuottüna üna buna imaginaziun! Am
savess figürer ch'ün qualche autur da raquints criminels clappess
cuvaida da la sfrütter!» (19)111 Damit wird Lum zum Propheten der in
die Zukunft verlegten Entstehung desjenigen Textes, dem er seine
Existenz verdankt112. Die Antwort von Bernard Tuor zeigt, dass dieser
nicht nur um den Autor und dessen Leser weiss, sondern auch um die
Angewohnheit, für allfällige sprachliche 'Unkorrektheiten' in der direkten

Rede fiktiver Personen den Autor verantwortlich zu machen: «Ah,
tü e tia fantasia! Que es bain cumplettamaing evidaint cha quists
tottelets haun fat giö, s'haun perinclets (per eviter quist taunt sgri-
schaivel germanissem chi pudess custair bgeras simpatias al pover autur)
da schnajer la tas-cha ..» (19 f.)113. Oder ist die Bemerkung in der
Klammer ein auktorialer Einbruch in die direkte Rede? Einfach ist auch
diese Variante nicht, denn sie wirft die Frage auf nach der Verantwortung

für die Selbstkorrektur («haun fat gio, s'haun perinclets»), die ja
ausserhalb der Klammer erfolgt.

Diese Beispiele aus Klaingutis Linard Lum geben von der Verschiedenheit

der darin vorkommenden, metanarrativen Spielereien und
Reflexionen nur eine unzureichende Vorstellung. Sie zeigen immerhin, dass

es auch bündnerromanische Texte gibt, die fiktives Erzählen als solches

zu ihrem Thema machen. Ob man darin mit Barthes ein
Charakteristikum von Modernität oder mit dem Polen Szczypiorski eine für die
dekadente westliche Literatur typische 'Dummheit'114 zu sehen hat, sei

110 Nach Puorger Pestalozzi ist Linard Lum «... nicht nur die Hauptperson, sondern
auch der Assistent des Autors. Er erzählt ihm die Geschichten - der Autor
schreibt sie auf, wird von Lum unterbrochen, wenn er Fehler macht» (1988: 96).
Diese Interpretation setzt direkte Reden mit 'Binnenerzählungen' gleich.

111 «... das bedingt doch immerhin einen guten Einfall! Ich könnte mir vorstellen,
irgendein Autor von Kriminalgeschichten könnte Lust bekommen, davon zu
profitieren.»

112 Eine 'prophetische' Vorhersage des fiktiven Textes seitens der sich darin befin¬

denden Figur findet sich auch in R. Caratschs Renascbentscha dals Patagons
(1949, 1983: 19).

113 «Ach, du und deine Phantasie! Es ist doch völlig offensichtlich, dass diese
Halbschlauen abgemacht haben, übereingekommen sind (um diesen schrecklichen

Germanismus zu vermeiden, der dem Autor viele Sympathien kosten
könnte), die Tasche abzustreiten ...»

114 «Dagegen gibt es eine Krise der literarischen Erzählung im Westen. Diese inneren
Monologe, die Romane über Romane- das sind doch Dummheiten, das sind



Stilistische und textimmanente Aspekte 182

dahingestellt. Einzig von 'Verspätung' sollte in diesem Zusammenhang
besser nicht gesprochen werden: seit 1759, seit dem grossen
MetaErzähler Tristram Shandy, sind nämlich nicht nur die Texte von
Klainguti, sondern viele andere, berühmtere in dieser Hinsicht
'verspätet'.

2.3.5 'II pugn da vesta': Thema und Beiträge
von Litteratura (10/2)

Die grosse Vielfalt von Bedeutungen, in denen der Ausdruck
'Gesichtspunkt' ('punto di vista'; 'point of view') in der Forschung
Verwendung findet, wird von Segre damit erklärt, dass es sich hierbei um
eine Metapher und nicht um einen Begriff ('metafora e non concetto')
handelt (1984: 99). Erwartungsgemäss erweist sich die Offenheit dieser

Metapher in noch viel stärkerem Masse, wenn, wie anlässlich der Nummer

10/2 (1987) der Zeitschrift Litteratura Autorinnen und Autoren dazu

aufgefordert werden, «de contribuir variond témas indicai ni

agens témas da différents pugns de vesta»115. Die grössere Komplexität,
die jedes Schreibexperiment gegenüber theoretischen Systematisierungs-
versuchen auszeichnet, die souveräne Unbekümmertheit der Schreibenden

(Bezzola, Candinas, Deplazes, Grob-Ganzoni, Klainguti, Poltera)
gegenüber begrifflichen Einschränkungen und die Lockerheit der
Vorgabe werden für die unvergleichliche Verschiedenheit der Beiträge
verantwortlich sein. Als 'Leitfaden' wurden 6 Variationen aus Queneaus
Exercices de style vorgegeben, ferner einige Schlagzeilen wie: «87jährige
Frau ermordet ihren 70jährigen Mann»116.

Bücher für eine sehr dünne Schicht der Intellektuellen .» (Sonntags-Zeitung
26.2.1989: 19).

115
«. vorgegebene oder eigene Themen aus verschiedenen Gesichtspunkten zu
variieren», so umreisst Derungs (1987: 9) die Aufgabe.

116 Mit der thematischen Vorgabe dieser Schlagzeile beschäftigen sich Deplazes,
Grob-Ganzoni und Klainguti. Bezzola geht von einem deutschen 'Partnersuchinserat'

mit dem Titel «Karlsruhe + 100 km» aus, Candinas von der Mitteilung
«In cristiandemocrat survegn l'educaziun» («Ein Christdemokrat erhält das

Erziehungsdepartement») Poltera von einem offenbar selbstgewählten Thema
mit dem Titel «Cunigls» («Kaninchen»). Queneaus Exercices de style (19471 und
19692) enthalten beide 99 Variationen; Derungs spricht irrtümlich von 'über 200'

('passa duatschien' 1987: 9). Die Exercices beschäftigen sich bei weitem nicht



Stilistische und textimmanente Aspekte 183

Für den Umschlag von Litteratura 10/2 hat Annatina Secchi ein

Auge gezeichnet; eine vom untern Augenrand ausgehende Linie läuft am
linken untern Bildrand in eine feine Feder aus. Die von diesem Titelbild
suggerierte, direkte Verbindung zwischen dem Sehen als sinnlicher
Wahrnehmung und der Schreibarbeit findet in den gelieferten Texten
eine nur sehr schwache Entsprechung. Die Zeichnerin ist vom denkbar
Naheliegendsten ausgegangen, davon, dass Autorinnen und Autoren, die
mit dem 'Gesichtspunkt' zu experimentieren gedenken, mindestens ein
offenes Auge haben müssen, dessen Wahrnehmungen das Schreiben
(und damit die Texte) irgendwie mitbestimmen. Mit ganz wenigen
Ausnahmen brauchen die Sprech- und Schreibinstanzen aller Variationen ihre

Augen aber ausschliesslich zur Lektüre der vorgegebenen Zeitungsnotiz:

die Variationen zum 'Gesichtspunkt' beschäftigen sich mit nichts
so wenig wie mit der sinnlichen Dimension des Sehens. Dies kann daran
liegen, dass die Vorgabe von Texten (Schlagzeilen, Queneaus Exercices

die Schreibenden als Leser ansprach und die Funktion des

Lesens, im Sinne von Ecos Opera aperta, als aktive Sinngestaltung
exemplifiziert haben wollte: «II lectur che legia enzatgei 'bi' ed ha piascher
giudlunder, fa quei ord siu agen pugn de vesta .»117, so erklärt
Derungs (1987: 10) den unvermeidlichen Subjektivismus, der jedes
Lesen auszeichnet. Ferner will der Herausgeber die Variationen als
spielerischen Gegenzug verstanden wissen, zu den «... ideologias e moralas
che crein che lur pugn de vesta seigi il sulet pusseivel, eba quel
'obiectiv'» (ibid.)118. Ob der überraschend geringe Anteil des Optischen
an den Variationen damit erklärt ist? Die Bevorzugung
moralischideologischer Aspekte des Gesichtspunktes und die Vernachlässigung

nur mit dem 'Gesichtspunkt' im narratologischen Sinne von Genettes 'Mode'.
Eindeutig in diesen Bereich gehören etwa 'Olfactif', 'Gustatif', 'Tactile', 'Visuel'
und 'Auditif', während etwa 'Vulgaire', 'Paysan', 'Précieux' in den Bereich der
'Voix' fallen. 'Passé indéfini', 'Présent', 'Passé simple' etc. gehören in den Bereich
des 'Temps'. Damit sind aber erst die narrativen Variationen erfasst: manche
verlassen die narrative thematische Basis (am deutlichsten: 'Interjections', 'Parties
du discours'), andere wechseln die 'Gattung': 'Télégraphique', 'Ode', 'Vers
libres', noch andere folgen Restriktionen, die mit dem 'Gesichtspunkt' (auch im
metaphorischen Sinn) nichts mehr zu tun haben: 'Anagrammes', 'Homéoteleutes',
'Lipogramme', 'Macaronique', 'Homophonique'.
«Der Leser, der irgend etwas 'Schönes' liest und sich darüber freut, tut dies aus
seinem eigenen Gesichtspunkt.»
«Ideologien und Moralvorstellungen, die meinen, ihr Gesichtspunkt sei der einzig
richtige, eben der 'objektive'.»



Stilistische und textimmanente Aspekte 184

seiner nicht-metaphorischen, sinnlich-optischen Dimension ist jedenfalls
vielen erzählenden Texten der bündnerromanischen Literatur eigen119.

Eine Diskussion optischer Aspekte des Gesichtspunktes findet sich
in der neunten (und letzten) Variation von Göri Klainguti, wo dieser ein
auktoriales Heteronym 'Göri Marrot' die gestellte Aufgabe in seinem
Tagebuch kritisch diskutieren lässt (1987: 32 f.). Sie sei ganz amüsant,
werde aber auf die Qualität zukünftiger Romane kaum einen Einfluss
haben, denn: «Scha ünA da nus es uschè naïvA ch'elLA nun es bunA
da's metter ilia pel dad ün'otrA, schi es que meider sch'elLA resta naïvA
e scriva inavaunt scu peintre naiif! L'exaimpel da la pittüra muossa forsa
ch'eau d'he tüert: Que do tips chi haun già üna bell'agilited da disigner,
ma sch'ün magister als / las rendess consciaint las réglas da perspectiva,
schi pudessan lur disegns be guadagner. Tar oters, tais naïvs, chi nun haun

üngün sentimaint per perspectiva, füss que pcho da'ls disturber lur vi-
siuns» (32)120. Einer dritten Gruppe will Göri Marrot(-Klainguti) selber
angehören: «Eau prouv da supperer las ledschas da la perspectiva»
(«Ich versuche, die Gesetze der Perspektive zu überwinden» [33]), so
schliesst der Eintrag ins Tagebuch. Da sowohl in dieser wie in allen
vorhergehenden Variationen 'Mode'- und 'Voix'-Fragen durchwegs
vermischt werden121, hat diese angedeutete 3-Stufen-Typologie ihre offenen

119 Giger findet den Hirten Giacumbert Nau (in: L. Tuor 1988) deshalb so faszinie¬

rend, «.. weil er nicht zu jener Spezies gehör(t), die man in der (bündner-
romanischen C. R.) Literatur zu Hunderten finde(t): schläfrig, blind, ermüdend
und langweilig» (BZ, 17.10.88, S. 3). Zur Verbindung der optischen mit den
abstrakten (metaphorischen) Dimensionen des Gesichtspunktes cfr. I. Calvino,
'Visibilité' (in: 1988: 80-98).

120 «Wenn eine/r von uns so naiv ist, dass sie/er sich nicht in die Lage einer/eines
andern versetzen kann, so ist es besser, wenn sie/er naiv bleibt und als peintre
naïf weiterschreibt! Das Beispiel aus der Malerei zeigt vielleicht, dass ich mich
irre: es gibt Typen, die im Zeichnen schon einige Fertigkeiten besitzen, deren

Zeichnungen aber nur gewinnen könnten, wenn ein Lehrer sie auf die Regeln der

Perspektive aufmerksam machte. Bei andern, bei den Naiven, die kein Gefühl für
Perspektive haben, wäre es schade, ihre Visionen zu stören.»

121 Besonders deutlich in der Variation Nr. 8 (31 ff.), wo sich der Gymnasiast Gian
Tum über seinen Lehrer Barbüzzel lustig macht: «El disch cha a la matura vegna
guardo specielmaing scha nus sajans capabels da guarder listessa chosa da différents

puncts da vista. Cha que saja penibel scha nus prouvans p. ex. da imiter
üna chesarina e drouvans alura la lingua d'ün professer ...» («Er sagt, an der

Maturitätsprüfung werde besonders darauf geachtet, ob wir fähig seien, den

Gegenstand aus verschiedenen Gesichtspunkten darzustellen. Es sei peinlich, wenn



Stilistische und textimmanente Aspekte 185

Fragen. Die 'Naiven', denen man besser keine stilistischen und
narratologischen Lehren erteilt, sind wohl am ehesten die 'allwissenden'
Erzähler, die von der Aussen- zur Innenperspektive wechseln und die
Reden ihrer Personen stilistisch einheitlich in der Erzählersprache
wiedergeben. Zu der zweiten Gruppe von Erzählern, denjenigen, die
«sich in die Lage eines/einer andern versetzen können», müssen all jene
gezählt werden, die versuchen, innere und äussere Perspektiven nach
dem Prinzip realistischer Wahrscheinlichkeit einzuschränken und diese

Einschränkungen auch durchzuhalten. Die Reden ihrer Personen werden
also, mehr oder weniger, den zeitlichen, sozialen und situativen
Unterschieden des wirklichen Sprachgebrauchs angepasst sein. Der die dritte
Gruppe auszeichnende Versuch, «die Gesetze der Perspektive zu
überwinden», wird von U.G.G. Derungs folgendermassen kommentiert:
«Mo era l'emprova de star sur ils pugns de vesta ei in pugn de vesta, in
che mereta particulara attenziun. Forsa savess ins interpretar l'emprova
de superar las ledschas della perspectiva sco emprova de metter el giug
plirs pugns de vesta el medem mument, in zuppaus davos l'auter; ina
technica - è litterara - aunc pauc empruada ora tier nus» (11)122. Die
Fortsetzung zeigt, dass auch U.G.G. Derungs den Begriff des

Gesichtspunktes in einer metaphorisch-vieldeutigen Weise gebraucht, die
Stilfragen und Fragen nach der Sprechinstanz selbstverständlich mit-
einschliesst. «El cass 'extrem' po quei semanifestar ella Urica, nua ca

mintga plaid sa esser in maletg cun atgna perspectiva e musica»
(ibid.)123. Die Koexistenz mehrerer 'Gesichtspunkte' (besser:
'Sprechinstanzen' oder 'énonciations') fällt im Bereich der 'Voix' mit der 'freien
indirekten' oder 'erlebten' Rede zusammen. Die Koexistenz mehrerer
Perspektiven auch im Sinne des 'Mode' findet sich etwa in Joyces
'stream of consciousness'. In diesem Bereich bleibt für die bündner-
romanische Literatur noch sehr viel auszuprobieren.

wir beispielsweise versuchten, eine Hausfrau nachzuahmen und dabei die Sprache

eines Professors gebrauchten .» [31, Hervorhebungen C. R.].)
122 «Auch der Versuch, über den Gesichtspunkten zu stehen, ist ein Gesichtspunkt,

einer, der besondere Aufmerksamkeit verdient. Vielleicht könnte man den
Versuch, die Gesetze der Perspektive zu überwinden, als Versuch interpretieren,
mehrere Gesichtspunkte gleichzeitig ins Spiel zu bringen, einer hinter dem andern

versteckt; eine - auch literarische - Technik, die bei uns noch wenig ausprobiert
worden ist.»

123 «Im Extremfall kann sich das in der Lyrik manifestieren, wo jedes Wort ein Bild
mit eigener Perspektive und Musik bedeuten kann.»



Stilistische und textimmanente Aspekte 186

Die 6 zur Diskussion stehenden Beiträge zum 'Gesichtspunkt' sind

zu heterogen, als dass sie sich zu dieser von Klainguti vorgeschlagenen
und von Derungs aufgenommenen Typologie direkt in Beziehung setzen
Hessen. Hier nur einige der sich abzeichnenden Tendenzen. Eine der
auffälligsten Gemeinsamkeiten liegt im Versuch, verschiedene
Kausalzusammenhänge zu konstruieren, die den vorgegebenen Sachverhalt
'erklären' könnten. So versucht Anna Pitschna Grob-Ganzoni in ihren
ersten beiden Variationen 'Libertin' (hier etwa 'Lustmolch') und 'Dispera-
ziun' ('Verzweiflung') psychologische Erklärungszusammenhänge für
den von der Schlagzeile gemeldeten Mord der 87jährigen Lrau an ihrem
70jährigen Mann herzustellen. Die Sprechinstanzen dieser ersten zwei
Variationen sind auf Mutmassungen angewiesen («Scha mia suposiziun
s'avess da verificher ...» / «Sollte sich meine Mutmassung bestätigen

...» [26] etc.), während in der dritten Variation 'Perdütta'
('Zeuge') ein Lreund des Ermordeten spricht, der sich auch über Ursachen

im klaren ist, die dem Opfer verborgen blieben: «El nu s'eira in
cleras che malignited chi's zupess in quista duonna .» / «... er war
sich nicht im klaren, welche Bösartigkeit sich in dieser Frau
versteckte ...» (27) etc. Damit wechselt zwar der Gesichtspunkt auch
im Sinne der Perspektive, es wechselt aber auch die 'Geschichte': die
thematische Konstante bleibt, im Gegensatz zu den meisten von Que-
neaus Exercices, auf eine einzige narrative Funktion, auf den Mord,
beschränkt. Diesselbe Tendenz zur Minimalisierung des gemeinsamen
thematischen Nenners zeigt sich auch bei denjenigen Variationen, die
mehr oder weniger spontane, schriftlich oder mündlich abgegebene
Kommentare zu einer bestimmten Information darstellen.

Zur Notiz «Die Christdemokraten erhalten das
Erziehungsdepartement» liefert Theo Candinas 7 Kommentare mit den Titeln:
'Variaziun' 1) 'cun brio', 2) 'cun fiug cumbativ' ('mit kämpferischem
Eifer'), 3) 'realista', 4) 'cinica', 5) 'hipocrita', 6) 'maligna' ('bösartige'),
7) 'laconica rubiesta' ('lakonisch jähzornige'). Als Schreiber werden
bekanntgegeben: «il cauredactur dalla Gasetta dalla Patria» («der
Chefredaktor des Heimatblattes» [1]), «in academic che ha 'serrau giu'
ses studis en historia, filosofia e pedagogia en 6 semesters all'Alma
mater catolicissima» («ein Akademiker, der in 6 Semestern an der
hochkatholischen Alma mater seine Studien in Geschichte, Philosophie
und Pädagogik abgeschlossen hat» [2]), «in dalla cevaupesch che semus-
chegia per las proximas elecziuns» («einer von der Cevaupisse, der den



Stilistische und textimmanente Aspekte 187

nächsten Wahlen entgegenbangt» [5]). Als Sprecher hören wir «ina
vusch dil pievel» («eine Stimme aus dem Volk» [7]).

Die Vielfalt von Ansichten und Emotionen, die diese scheinbar
eher belanglose Notiz bei den verschiedenen Personen auslösen soll, ist
ebenso eindrücklich wie die stilistische Verschiedenheit der Variationen,
die ein eindrückliches Beispiel von Candinas' mimetischen Fähigkeiten
vermitteln. Im Sinne des 'Gesichtspunktes' sind sie, und dies gilt für
alle in dieser Litteratura versammelten 'Übungen', deshalb nicht so
interessant wie diejenigen Queneaus, weil sie mit zu vielen Variablen
operieren. Während bei diesem derselbe Erzähler dieselbe 'Geschichte'
in verschiedenen Diskursen erzählt, äussern in den romanischen
Übungen verschiedene Personen verschiedene Ansichten zu einem
gleichen Anlass, der eine verschwindend kleine thematische Invariable
darstellt124.

Der Herausgeber fasst die gestellte Aufgabe auch als Aufforderung
zu einem Spiel auf. Sie habe «. enzatgei lev e ludic vid sesez. Mo ei
litteratura forsa buca 'mo' in giug e termagl. ..» (10)125, so seine
rhetorische Frage. Zu den Geheimnissen des Spiels gehört nun aber,
dass es Spiele gibt, deren Reiz ganz offensichtlich von der Einhaltung
von Regeln abhängig ist. Wer Queneaus Variationen mit den in
Litteratura 10/2 vereinigten vergleicht, kommt leicht auf den Gedanken,
Literatur gehöre zu dieser Art von Spielen, die mit zunehmender
Missachtung der 'Regeln' zunehmend langweilig werden126.

Der Wechsel von Sprech-/Schreibinstanz, die stilistische und
weitgehend auch die inhaltlich-thematische Verschiedenheit der Texte greifen

auch auf die Ebene der Diskurse und der 'Gattungen' über. Am
deutlichsten zeigt sich das bei den Texten von C. D. Bezzola, wo der

124Cfr. z.B. Candinas' 'lakonisch-grobe' Variation: «Tgiei huorrha canerrha per
quella fuuerrha nauscha. Tgiiagja sinn quoj tteck kcakck!» («Was für ein huorrha

Krrach wegen dem Schschessdreck. Schscheiss auf des Bbisschen Drreckck»
(22), die etwa mit seiner zweiten Variation (cfr. 19 f.) ausser dem Anlass nicht
das geringste gemein hat.

«... etwas Leichtes und Spielerisches an sich gehabt. Aber ist Literatur vielleicht
nicht 'nur' ein Spiel und ein Scherz?»

126 Ein Schreibender ist da anderer Meinung: «Quai fa bain da laschar girar la

penna ingiô ch'ella cumonda, sainza cha'l tscharvè cumainza a fümar da spür
stübgiar.» («Das tut gut, die Feder dahin laufenzulassen, wohin sie will, ohne
dass das Gehirn vor lauter Nachdenken zu rauchen beginnt»), so schreibt einer
der Autoren an den Herausgeber (cfr. S. 10).



Stilistische und textimmanente Aspekte 188

Übersetzung des Partnersuchinserats (mit den üblichen Scherzchen à la

'Karlsruhe'/'Carlquiet') die briefliche Antwort einer sich anbietenden
Frau aus Sent folgt, dann kommen ein Drama in drei Akten, 6

Paarreime, 2 Sprichwörter und ein Limerick.
Die meisten Übungen haben mit dem Gesichtspunkt im Sinne des

von Annatina Secchi gezeichneten Auges nicht viel zu tun. Offensichtlich

ist 'Gesichtspunkt' ein zu plurivalenter Begriff (Ideologie des

Autors bis sprachliche Varietät des Textes), als dass er sich, auch nur
'übungshalber', auf konkrete Fragen des Sehens zurückbinden liesse.


	Narratologische Probleme

