Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 10 (1993)

Artikel: Geschichte von Verschriftung, Normierung und Standardisierung des
Surselvischen

Autor: Caviezel, Eva

Kapitel: 2.1: Verschriftung des Surselvischen wahrend der Reformation und
Gegenreformation : geschichtlicher Uberblick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-859065

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-859065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

7

2. Verschriftung des Surselvischen wihrend der Refor-
mation und Gegenreformation

2.1. Geschichtlicher Uberblick

2.1.1. Aligemein

Das Surselvische ist eines von fiinf geschriebenen Idiomen des Rétoromanischen neben den
beiden Engadiner Idiomen, Oberengadinisch (Putér) und Unterengadinisch (Vallader), dem
Surmeirischen im Oberhalbstein und dem Sutselvischen am Hinterrhein. Somit gibt es heute
fiinf giiltige, in der Schule unterrichtete Schriftsprachen und seit kurzem eine sechste, gezielt
geschaffene Hochsprache, das Rumantsch Grischun, das auf eine vermehrte Annahme und
Verbreitung als Schriftsprache im romanisch sprechenden Volk wartet.

Die Geschichte der Verschriftung des Ritoromanischen beginnt im wesentlichen mit der
Reformation, in deren Gefolge die ersten gedruckten Werke entstanden sind: In der zweiten
Hilfte des 16. Jahrhunderts im Engadin, anfangs des 17. Jahrhunderts in der Sut- und
Surselva, spiter dann, im 18. Jahrhundert, im Oberhalbstein.

Die Reformation, die sich - unterstiitzt durch die Erfindung des Buchdruckes - in Europa
verbreitete, gelangte seit dem 16. Jahrhundert iiber das von Ulrich Zwingli reformierte Ziirich
in den romanischen Teil Graubiindens, zuerst ins Engadin, von dort breitete sich die
Bewegung ins rheinische Gebiet aus, iiber das Hinterrheintal und das Domleschg ins
Vorderrheintal.

Wihrend der Verbreitung der reformatorischen Ideen fehlte in der Surselva eine fiihrende
Personlichkeit mit Luthers "religiosem Feuereifer" oder Zwinglis und Calvins "ethischer
Kraft" (Camenisch 1927,4). Und doch kam das neue Gedankengut in die kleinsten Bergdorfer
wie Pitasch, Duvin, Riein usw., wohl verbreitet durch konvertierte Pfarrer und Laien sowie
durch evangelische Propagandaschriften.

Ausgangslage der Reformation in der Surselva war eine allgemeine Unzufriedenheit, die,
geschiirt durch Ungerechtigkeiten, soziale Unruhe verursachte. Amtermissbrauch und
Korruption triibten das Vertrauensverhiltnis zwischen Volk und Amtsleuten. Auch die
kirchlichen Institutionen, die Kloster und das Bistum, einst Inbegriff von Bildung,
Wissenschaft und Kunst, hatten ihren Glanz verloren, es wurde reger Ablasshandel betrieben,
das Zolibat wurde missachtet und die Geistlichen zeigten kaum Interesse fiir die eigene
Bildung (Camenisch 1927,8). Die Bauern, die zum Teil in feudalistischem Abhingigkeits-
verhiltnis zu diesen Institutionen (vgl. z.B. Flims) oder zu Grundbesitzern standen, zeigten
immer weniger Verstidndnis fiir Abgaben, die sie zu leisten hatten.

Dies war ein fruchtbarer Boden fiir reformatorisches Gedankengut, das versprach, den
Bediirfnissen der Menschen gerecht zu werden, den Glauben zu erneuern, Missstinde
abzuschaffen und zur "Freiheit eines Christenmenschen" (Martin Luther) zu verhelfen
(BiiKirch, Band 1,112). Diese Forderungen fanden in den Ilanzer Artikeln von 1524 und 1526



8

Ausdruck, in denen unter anderem der Bischof von Chur seiner weltlichen Macht enthoben
wurde (Camenisch 1950,50), und wo bestimmt wurde, dass Geistliche nicht von Feudalen
gewiihlt werden sollten, sondern von den Gemeinden. Die Kloster wurden als nicht
zeitgemisse unniitze Institutionen definiert (vgl. Camenisch 1927,8f.).

Die Gemeinden konnten seit diesen Ilanzer Artikeln durch Mehrheitsbeschluss entscheiden,
ob sie sich dem neuen Glauben anschliessen wollten oder nicht, oder ob sie in konfessioneller
Paritdt nebeneinander leben wollten. Oft bestimmten dussere Umstiinde den Zeitpunkt zur
definitiven Annahme eines Glaubens in einer Gemeinde, zum Beispiel der Entscheid des
Gemeindepfarrers, zur andern Konfession iiberzutreten, oder das Ableben des seit Jahren in
einem Ort tidtigen Priesters (BiiKirch, Band 2,51). So erstreckte sich der Prozess der
Reformation, seit er in Chur angefangen hatte, iiber beinahe zwei Jahrhunderte, bis sich die
letzten Gemeinden fiir eine Konfession entschieden hatten (Bundi 1964,1).

Dem Beispiel Luthers folgend, der die Bibel in die Sprache des Volkes iibersetzt hatte, um
sie allen Gldubigen zugiinglich zu machen, iibertrug ein Oberengadiner das Neue Testament
in die Sprache seines Volkes, ins Oberengadinische (Putér). Es ist dies Jachiam Bifrun (1506-
1572), ein angesehener, politisch einflussreicher Jurist und Notar aus Samedan, der 1560 das
von ihm in seine Muttersprache iibersetzte Neue Testament (Bifrun 1560) veroffentlichte
(Bezzola 1979,195f.). Aus der Vorrede, in der Bifrun sein Handeln begriindet, geht hervor,
dass bereits eingehende Diskussionen iiber Zweck und Funktion der rdtoromanischen Sprache
dieser Bibeliibersetzung vorausgegangen waren, und iiberdies, dass auch zuvor schon
romanisch geschrieben wurde (vgl. z.B. Rechtsquellen, handschriftliche Texte, RN 1):
"alchiiins oters s’intramettan da scriuer nos pléd, cun iin schert moed, quel chi num plestha,
par aquaista chiaschii chels adrouuen schert bustaps & accgs, quaels chi nu uignen adruds in
la leatigia Latina" (Bifrun 1560), ’einige andere setzen sich daran, in einer Art unsere Sprache
zu schreiben, die mir nicht gefillt, aus dem Grund, dass sie gewisse Buchstaben und Akzente
benutzen, die in der lateinischen Sprache nicht benutzt werden’.

Zwei Jahre spiiter erschien im Unterengadin eine Psalmeniibersetzung (Chiampel 1562) auf
unterengadinisch (vallader) von Durich Chiampel (~1510-~1582). Der Autor, in Susch
geboren, war Pfarrer und Reformator (Bezzola 1979,199). In der Vorrede seines Werkes
begriindet er die Wahl seines Idioms mit dem Wunsch der Unterengadiner, dass auch etwas
in ihrem Idiom gedruckt werde, "ilg qual saia ad eaus plii in amm, plii chioendsch & leiv dad
imprender & da leér" (Chiampel 1562), 'das ihnen vertrauter und leichter zu lernen und zu
lesen sei’.

Somit begann die Verschriftungsgeschichte des Ritoromanischen bereits mit zwei
verschiedenen Schriftsprachen. Dabei waren sich die Dialekte des Ober- und des Unter-
engadins sprachlich so dhnlich, dass die Sprecher sich ohne grossere Probleme verstindigen
konnten, und dies auch taten, da die beiden Gebiete weder geographisch noch politisch
voneinander getrennt waren.

Den beiden ersten Texten auf oberengadinisch und unterengadinisch folgte eine grosse Anzahl
religioser und anderer Werke, die die beiden Schriftsprachen festigten und fortsetzten.

Mit der Verbreitung der Reformation vom Engadin in die Rheintiler wuchs auch dort das
Bediirfnis nach religiosen Texten in einheimischer Sprache. Im Domleschg entstand 1601 das
erste gedruckte Werk auf sutselvisch, ein vom Deutschen ins Romanische iibersetzter
reformierter Katechismus (Bonifaci 1601). Beim Ubersetzer handelt es sich um Daniel
Bonifaci (~1574-1639), einen Lehrer aus Fiirstenau. Sein Katechismus sollte als Schulbuch
dienen (Deplazes 1,93).



9

In der Surselva wurden die reformatorischen Ideen grisstenteils von Engadiner Predigern
verbreitet, die, iiberzeugt von diesem Gedankengut, in die Surselva gekommen waren und da,
zuerst in engadinischem Dialekt, spiter in erlerntem Surselvisch, predigten. So erstaunt es
nicht, dass das erste gedruckte Werk (Gabriel 1611) auf surselvisch im Jahre 1611 von einem
Engadiner verfasst worden ist, vom protestantischen Pfarrer Steffan Gabriel (1570-1638) aus
Ftan, und dass die erste Bibeliibersetzung (NT) von dessen Sohn Luci Gabriel (1597-1664)
im Jahre 1648 veroffentlicht worden ist (Gabriel 1648). Den beiden grundlegenden Werken
protestantischer Literatur auf surselvisch (Gabriel 1611, Gabriel 1648) folgte eine um-
fangreiche Unterweisungs- und Erbauungsliteratur, in vielen Fillen von Engadiner Predigern
verfasst.

In der Surselva amteten viele aus dem Engadin stammende Pridikanten. Die ersten waren in
die Surselva gekommen, um den neuen Glauben zu verbreiten und ihn wihrend der
Gegenreformation zu verteidigen, wie dies fiir Steffan Gabriel und seinen Sohn der Fall war.
Im 18. Jahrhundert wurde die Arbeitssuche fiir die Engadiner Pfarrer ein wichtiger Grund, in
die Surselva zu iibersiedeln, da es im Engadin zu viele Prediger gab (vgl. Mathieu 1987,280).
Ein Beispiel dafiir bilden Conradin Riola und seine drei Briider.

Als die katholische Kirche auf die neue Bewegung endlich reagierte, waren bereits weite Teile
Graubiindens reformiert, in Romanischbiinden das Unterengadin (das Oberengadin war im
Reformierungsprozess), das Rheintal bis Flims und Ilanz und Teile des Domleschgs (Deplazes
1,101).

Ausgangspunkt der Gegenreformation bildete das Konzil von Trient. Von 1545 bis 1563
fassten hochste Kirchenvertreter Beschliisse zur inneren und dusseren Emeuerung der zum
Teil verwahrlosten katholischen Kirche (Camenisch 1950,125). Zugleich wurde dem neuen
Glauben, der Reformation, der Kampf angesagt. Zur praktischen Durchfiihrung der
tridentinischen Beschliisse stand den Kirchenhiduptern neben der Inquisition ein ganzes Heer
von Jesuiten (seit 1540) und Kapuzinern (seit 1528) zur Verfiigung, die sich mit unerbittlicher
Strenge und Hiirte fiir diesen Erneuerungsprozess der katholischen Kirche und die Zuriick-
eroberung verlorener Gebiete einsetzten (Camenisch 1950,128).

Die Gegenreformation kam ins Gebiet der Drei Biinde in der michtigen und gefiirchteten
Gestalt des Kardinals und Erzbischofs von Mailand, Carlo Borromeo (1538-1584).

Carlo Borromeo, der sich 1582 durch Papst Gregor XIII. zum Visitator der Schweiz und der
Drei Biinde hatte ernennen lassen, stammte aus wohlhabendem, vornehmem Hause, seine
Mutter gehorte der Familie de Medici an. Er war Neffe des Papstes (Papst seit 1559) Pius IV.
(BiiKirch, Band 3,20). Neben seiner vornechmen Herkunft und der einflussreichen Verbindung
zum pipstlichen Hofe zeichnete ihn auch Intelligenz - Universititsabschluss mit Doktorat -
und Tatkraft aus. Seine Lebensaufgabe sah er in der Befestigung der Kirchendisziplin und der
Ausrottung der protestantischen Regungen. Dies zeigte sich bereits friih, als Borromeo nach
dem Tode seines Vaters als neuer Gutsbesitzer seine Stellung hauptséchlich dazu nutzte, die
kirchliche Disziplin auf dem geerbten Landbesitz zu heben, wobei er vor harten Massnahmen
wie Korper- und Kerkerstrafen nicht zuriickschreckte (Camenisch 1950,129). Mit Feuereifer
setzte sich Borromeo - er hatte am Konzil als pépstlicher Bevollmichtigter teilgenommen -
fiir die Durchsetzung der tridentinischen Beschliisse ein.

Im Jahre 1565 wurde Carlo Borromeo zum Kardinalerzbischof von Mailand ernannt. Wihrend
seiner energischen Betreuung und Erneuerung der Dibzese weitete er seine missionarische
Titigkeit weit nach Norden aus, bis ins Gebiet der Schweiz und der Drei Biinde. Seine erste
Visitationsreise trat er bereits 1567 ins Tessin an. Bei seiner zweiten Reise nach Norden, vom



10

Tessin iiber den St.Gotthard in die Innerschweiz, traf Borromeo im Urserental mit dem Churer
Bischof, dem Abt von Disentis und dem Landrichter des Grauen Bundes zusammen, um
Massnahmen gegen den Biindner Protestantismus zu beschliessen (BiiKirch, Band 3,22).
Wihrend seiner dritten Missionsreise nach Norden, seiner Bekehrungsreise von 1581, ging
Borromeo auch nach Disentis. Dort musste er feststellen, dass es sich bei den wenigen zur
Verfiigung stehenden Geistlichen selten um Einheimische handelte?, und dass diese fiir die
Durchsetzung der neuen Bestimmungen des Konzils (z.B. Zélibat, Schulung) nicht sehr
begeistert waren. Der Erzbischof nahm einige Einheimische mit nach Italien, um sie in seinem
neu gegriindeten Collegium Helveticum zu Priestern ausbilden zu lassen. Uberdies schickte
er italienische Geistliche, Jesuiten und Kapuziner, in dieses gefihrdete Gebiet (Fry 1945,14).
Borromeos Missionsreisen - die vierte und letzte von 1583 galt den biindnerischen
Untertanenlanden - brachten der Gegenreformation grosse Erfolge. In den Siidtilern hatte es
Borromeo verstanden, die Ausbreitung der Reformation zu unterbinden, die Griindung einer
Landesschule in Sondrio zu verhindern und in seinem Collegium Helveticum in Mailand eine
neue Geistlichengeneration heranzubilden (Bundi 1964,5).

In der Surselva hatte Borromeo durch seine Bemiihungen die Gegenreformation eingeleitet,
die jedoch erst durch das Wirken der Kapuziner in der ersten Hiilfte des 17. Jahrhunderts den
grossten Einfluss hatte (Bundi 1964,105). Diese Ordensleute, die sich in der ersten Hilfte des
17. Jahrhunderts zahlreich in Biinden niederliessen, kamen gut auf ihre Mission vorbereitet
aus Kloéstern Norditaliens®. Die Kapuziner und Jesuiten standen in niherer Verbindung mit
dem Churer Bischof Johann V. Flugi von Aspermont (im Amte 1601 bis 1627), der - wegen
politisch bedingter Spannungen meist im Exil lebend - sie zur Unterstiitzung seines Vorhabens
in die Drei Biinde geholt hatte. Er wollte die von seinen Vorgingern verlorenen Rechte und
Giiter der Ditzese zuriickerobern (BiiKirch, Band 3,41).

Die italienischen Ordensleute setzten die tridentinischen Beschliisse auf ridtischem Boden mit
strengen Massnahmen, Zwang und zum Teil Folter durch (BiiKirch, Band 3,65) und
versuchten, das an die Reformation verlorene Gebiet zuriickzugewinnen.

Durch die Zusammenarbeit des Bischofs mit diesen italienischen Geistlichen reiften Pléne fiir
eine ausgedehnte Monchsmission in den Drei Biinden.

1621 wurde die italienische Kapuzinermission Ritiens gegriindet, und vom Kloster in Brescia
kamen viele Geistliche unter der Leitung des Kapuziners Ignatius von Bergamo, der die Drei
Biinde zu einem Bollwerk der katholischen Sache machen wollte und sich bereits als
"Superior der Brescianischen Kapuzinermission in Riitien" sah, nach Graubiinden (Deplazes
1,102; BiiKirch, Band 3,77). Angesichts der Ilanzer Artikel von 1524 und 1526, in denen
festgelegt worden war, dass jede Gemeinde der Drei Biinde sich gemiiss einem Mehrheits-
beschluss selber fiir den einen oder andern Glauben oder fiir ein parititisches Zusammenleben
entscheiden konnte, kamen die italienischen Geistlichen als Retter in der Not fiir die
surselvische katholische Kirche. Durch teils leidenschaftlichen, fanatischen Einsatz konnten
die Ordensleute viele, insbesondere parititische Gemeinden zum Katholizismus zuriickholen.
Bei den Gemeinden jedoch, die sich bereits friih zum neuen Glauben bekannt hatten, konnten
sie auch mit Druckmitteln nichts gegen die neue religitse Uberzeugung erreichen.

% Zu jener Zeit gab es nur sieben einheimische Geistliche im ganzen Tal der Cadi, wie dies aus einem Klagebrief
von 1584 der politischen Obrigkeit der Surselva an einen italienischen Kardinal hervorgeht (vgl. Deplazes
1987,102).

*Ein Chronist dieser Zeit berichtet iiber die Nenankémmlinge: "und loffend ganze Scharen der Capuzineren und
Miisspfaffen im Land herumb [...]" (BiiKirch, Band 3,64).



11

Vieles leisteten die italienischen Ordensleute in einem andern Bereich, dem literarischen. Die
zum Teil gut geschulten Geistlichen erlemten schnell die Volkssprache, das Rétoromanische,
in der sie bald predigten und den Katechismus lehrten, denn nur so hatten sie in ihrer
Unterweisung Erfolg und konnten den katholischen Kindern das Lesen beibringen, damit diese
den Protestanten darin nicht nachstanden. Zu diesem Zweck bemiihten sie sich oft, die
benotigten Texte ins Romanische zu iibertragen oder selber zu verfassen.

Ein fiir die katholische surselvische Literatur wichtiger italienischer Geistlicher, der zu den
ersten aus Italien kommenden Missionaren gehorte, ist Gion Antoni Calvenzano. Im selben
Jahr, in dem Steffan Gabriel /lg vér sulaz (Gabriel 1611) veriffentlichte, liess Calvenzano ein
Biichlein in Domleschger Romanisch drucken (Calvenzano 1611), das dann vier Jahre spiiter
in surselvischer Version erschien (Calvenzano 1615), jedoch in anderer Schreibweise verfasst
als Gabriels Sulaz. Damit begriindete Calvenzano eine katholische surselvische Literatur und
somit einen Gegenpol zur entsprechenden protestantischen.

Ein weiterer fiir die surselvische Literatur wichtiger italienischer Geistlicher in "Biindner
Mission" ist Pater Zacharias da Salo (~1615-1705). Er erkannte den Nutzen einer umfassenden
Gebrauchsliteratur in der Muttersprache der Gldubigen und verfasste iiber 2000 Seiten auf
surselvisch, dem Beispiel der protestantischen Prediger folgend, die mit dieser Waffe grossen
Erfolg hatten.

Die italienischen Ordensleute sahen als wichtige Massnahme zur Stéirkung der katholischen
Kirche nicht nur die Unterweisung des Volkes, sondern auch die Férderung und Ausbildung
Einheimischer zu Priestern. Mit Balzar Alig (1625-1677) aus Vrin griff dann endlich auch ein
einheimischer Geistlicher zur Feder (Alig 1672).

Neben der von Steffan Gabriel begriindeten protestantischen Unterweisungs- und Erbauungs-
literatur wuchs nun als Gegengewicht eine von den Geistlichen Norditaliens geforderte
Literatur auf katholischer Seite.

Da diese Literaturproduktion zugleich den Anfang der Verschriftungsgeschichte des
Surselvischen bildete und zeitlich Hand in Hand mit Reformation und Gegenreformation ging,
war die Verschriftungsweise selber eine Art Emblem fiir die Religionszugehorigkeit. Somit
waren im 17. Jahrhundert in der Surselva im wesentlichen zwei Orthographien entstanden,
eine katholische und eine protestantische.

Etwas iiber 50 Jahre nach dem ersten gedruckten ritoromanischen Werk (Bifrun 1560) gab
es nun schon vier verschriftete ritoromanische Idiome, wobei das Surselvische sogar mit zwei

Varianten vertreten war.

Im politisch und konfessionell sehr unruhigen 17. Jahrhundert war in der Surselva eine
umfangreiche Literatur meist religiosen Inhalts entstanden. In der geladenen aggressiven
Atmosphiire, in der viele Geistliche sich gendtigt sahen, zur Feder zu greifen, um eine fiir die
religivse Unterweisung des Volkes zweckmiissige Literatur zu schaffen, entstanden unter
anderem auch apologetische Werke (vgl. Nauli 1618).

Im Gegensatz zu diesem spannungsreichen, aber literarisch fruchtbaren 17. Jahrhundert
gestaltete sich das 18. Jahrhundert bedeutend ausgeglichener und ruhiger. Die religiosen
Auseinandersetzungen waren in eine entspanntere Phase gelangt, die politischen Machtkimpfe
hatten sich etwas gelegt. In dieser milderen Atmosphiire liessen sich auch die Religionsver-
fechter bedeutend seltener zu schriftlichen Anstrengungen hinreissen. Die literarische



12

Produktion war von weit geringerem Umfang als im vorangehenden Jahrhundert.
Aufschwung erlebten hingegen die religiosen Liederbiicher in der Muttersprache der
Gldubigen, da der romanische Gesang in den Kirchen durch Impulse der Reformation an
Bedeutung gewonnen hatte und mehr kultiviert wurde.

Die surselvischen religiosen Lieder auf protestantischer Seite wurden von Anfang an von den
engadinischen (vgl. Chiampel 1562) beeinflusst. Nach Steffan Gabriel (Gabriel 1625)
beschiftigten sich auch Conradin Riola (Riola 1749) und Mattli Conrad (Conrad 1784) mit
der Herausgabe protestantischer Liederbiicher auf surselvisch.

Auf katholischer Seite wurden, neben den Liedern in lateinischer Sprache, diejenigen in der
Muttersprache immer wichtiger. Das Hauptwerk religioser Lieder katholischerseits ist die 1690
erstmals erschienene Liedersammlung Consolaziun della olma devoziusa (Consolaziun 1690),
die wiihrend den folgenden 50 Jahren das Liederbuch der surselvischen Katholiken wurde,
von dem zwdlf Neudrucke bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts erschienen sind (BR,185f.).
Es handelt sich um eine Sammlung vieler Lieder verschiedener, meist unbekannter Autoren.

2.1.2. Leben und Werk der Autoren

In diesem Abschnitt werden die fiir die surselvische Verschriftungsgeschichte wichtigen und
reprisentativen Autoren vorgestellt sowie die Entstehungsgeschichte ihrer Hauptwerke oder
anderer wichtiger Texte kurz skizziert.

Besprochen werden auch zwei nicht-surselvische Texte: Calvenzanos Erstfassung seines
Katechismus von 1611, geschrieben in einer Art Domleschger Dialekt (Calvenzano 1611), und
Adam Naulis apologetisches Werk, ebenfalls in Domleschger Romanisch verfasst (Nauli
1618), das an die Pridikanten der Surselva gerichtet ist, womit die Moglichkeit eines
Einflusses auf die Verschriftungsgeschichte des Surselvischen gegeben war.

Die Darstellungen einzelner Autoren sind zum Teil liickenhaft, da iiber ihr Leben nicht mehr
Informationen zu erhalten waren.
Die hier besprochenen Autoren und Werke sind auf protestantischer Seite folgende:

Steffan Gabriel, Ilg vér sulaz da pievel giuvan (Gabriel 1611)

Luci Gabriel, llg Niev Testament da Niess Senger Jesu Christ (Gabriel 1648)

Conradin Riola, Musica spirituala da I'olma (Riola 1749)

Mattli Conrad, Novas canzuns spiritualas cumpoingiadas cun la pli part er novas
melodias (Conrad 1784)

La s.Bibla, herausgegeben von Peter Saluz/Martin N. Anosi/Christian Caminada (Bibla
1717-1719)



13
Otto Carisch (Hg.), Ilg Niev Testament (Carisch 1856)

La Bibla u la Sontga Scartira dil Veder a Niev Testament (Bibla 1870)

sowie auf katholischer Seite:
Gion Antoni Calvenzano, Curt mossament et introvidament (Calvenzano 1611)
Gion Antoni Calvenzano, In cuort muossament ad intruvidament (Calvenzano 1615)
Zacharias da Salo, Spieghel de devotiun diviis enten siis partz (Salo 1665)
Balzar Alig, La passiun de Nies Segner Jesu Christi (Alig 1672)

Sei benediu tiu num, o Diu. - In: Consolaziun della olma devoziusa (Consolaziun
1731).

Steffan Gabriel (1570-1638)

Steffan Gabriel wurde 1570 im unterengadinischen Ftan als Sohn wenig begiiterter Eltern
geboren (Bundi 1964,6). Er besuchte 1588/89 die Lateinschule St.Nicolai in Chur. In den
Jahren 1590 bis 1593 absolvierte er eine theologische Ausbildung am Carolinum in Ziirich,
nach deren Abschluss er in die Biindner Synode aufgenommen wurde (BedBiind1 1970,157f.).
Gabriel trat 1593 die Pfarrstelle in Flims' an, wo er bis 1599 titig war. Da Gabriel die
Betreuung der Kirchgemeinde ohne Riicksprache mit der Synode iibernommen hatte, wurde
er von ihr wegen diesem Vergehen schwer geriigt. Er konnte sich erst 1595 - nach
vorbildlicher Amtsfiihrung - wieder mit der Synode verséhnen (Bundi 1964,10). Wihrend
dieser Amtszeit lernte Gabriel surselvisch. In Flims heiratete er die einheimische Maria
Cangina, die ihm im Verlaufe ihrer Ehe vier Sohne und eine Tochter gebar (Ragaz 1928,4).
Nach der Seelsorge in Flims iibernahm Steffan Gabriel die Kirchgemeinde Ilanz, zu der auch
Flond und Schnaus gehorten und von wo aus er iiberdies viele protestantische Familien im
Lugnez und in der Cadi betreute (Ragaz 1928,6). Die Stellung als Pfarrer von Ilanz war zu
jener Zeit sehr anspruchsvoll, da die Stadt sowohl Handelsort und Verkehrsknotenpunkt als
auch ein politisches und religitses Zentrum war, dessen Pfarrer somit mitten im aktuellen
Geschehen stand. IThm oblag zu Anfang des 17. Jahrhunderts, die seit der Verbreitung der
Reformation fiir den neuen Glauben gewonnenen Positionen - viele umliegenden Gemeinden
waren konfessionell durchmischt und hatten sich noch nicht definitiv fiir einen Glauben
entschieden - zu halten und auszubauen (Bundi 1964,13).

‘Dic Gemeinde war bereits 1528 zur Reformation iibergetreten.



14

Von 1620 bis 1626 befand sich Steffan Gabriel im Exil in Ziirich, wo er wihrend zwei Jahren
als Abendprediger in der St.Peterskirche titig war, dann wihrend vier Jahren als Pfarrer in
Altstetten.

Mit Ausnahme dieses sechsjidhrigen Unterbruchs im Exil besorgte Gabriel von 1599 bis zu
seinem Tode im Jahre 1638 die Kirchgemeinde Ilanz.

Steffan Gabriel, dessen Leben und Wirken calvinistische Einstellungen verraten (Ragaz
1928,7), war zeit seines Lebens Verfechter von Sittenstrenge und Moral im Kampf gegen
seelischen Verfall. Der engadinische Pfarrer traf bei seinem Arbeitsantritt in der Surselva eine
durch die soziale Unordnung der Biindnerwirren vom Sittenzerfall bedrohte Gesellschaft, in
der uneheliches Zusammenleben zur Gewohnheit wurde (Bundi 1964,28) und Bestechlichkeit
und Korruption in Amtsstellen nicht selten waren. Riickschliisse auf den damaligen
Lebenswandel des Volkes lassen sich anhand eines Antrages des Oberen Bundes von 1605
an die Gemeinden ziehen, "eine algemeine buoss und besserung unser lebens anzuordnen”
(Bundi 1964,26), in dem die Einfiihrung allgemeiner Feiertagsgebete vorgesehen war, ein
Verbot von Spiel und Tanz angeordnet und zur Missigung im Essen und Trinken aufgefordert
wurde. Dieser inneren Auflésung setzte sich der Pridikant mit allen Mitteln entgegen. Er
versuchte, den Menschen zu zeigen, dass sie nicht um weltliche Angelegenheiten, sondern um
ihr ewiges Heil besorgt sein sollten. Gabriel griindete unter anderem ein Ehe- und
Sittengericht, das Fehlbare biisste; zum Teil mussten diese anschliessend vor versammelter
Gemeinde um Verzeihung bitten (vgl. BedBiind1 1970,163).

In seinem Kampf gegen sittliche Leichtfertigkeit und Lebensgewohnheiten nach dem Motto
"lasset uns essen und trinken und lustig sein, denn morgen sind wir tot", benutzte Gabriel
auch wiederholt die Dichtung als Hilfsmittel. Im Gedicht Unna Canzun davart la fin d'ilg
mund, "ein Lied iiber das Ende der Welt", schildert Gabriel in 34 Strophen die allgemeine
Sittenverwilderung in lebhafter Sprache® (siche Gabriel 1611,215f.). In einer Reihe von
Gedichten prangert Gabriel die seiner Ansicht nach grossten Laster der Menschheit an: Stolz
und Hochmut, Ehebruch, Tanz, Trunkenheit, Geiz und Neid. Als Beispiel dazu die erste
Strophe des Gedichtes, das den Hochmut betrifft (Gabriel 1625,212):

Ber filgias ha ilg Satan,
Vult quellas maridar:

Par ch’ellas fic carschentan
Sieu Raginavel char:
Mansengia, Gitigonza,
Loschez’, ambitiun

Zur Illustration folgende zwei Strophen des Gedichtes:

Saltar, a pitanénge "Tanz und Unziichtigkeit

Da prérs, purs, a Singiurs, ' Von Priestern, Bauern und Herren,
Giugar, a malmundenge Spiel und Unkeuschheit

Lur soingchias ean lavurs. Sind ihre heiligen Arbeiten.

Fick beiver schk'iinna vacca Viel trinken wie eine Kuh

Ei iinna grond’ hanur, Ist eine grosse Ehre,

A riedscher schk'tinna gatta Und erbrechen wie eine Katze

Ei ussa buc zanur. Ist jetzt keine Schande.’



15

Mazrt’Eivra, Scuvidonza
Las afflan tuttas hum®,

Viel versprach sich der Pridikant fiir die innere Erneuerung des Menschen von der religiésen
Unterweisung des Volkes, speziell der Jugend.

Zu seinen umfangreichen und vielfiltigen Aufgaben in der Kirchgemeinde Ilanz gehorte auch
die geistige Forderung der Jugend. Steffan Gabriel unterrichtete die Kinder der gebildeten
adeligen Ilanzer Familien, die ihm immer eine wesentliche Stiitze bei seinen reformatorischen
Bemiihungen waren (Bundi 1964,14), sowie begabte Kinder der Umgebung, um sie auf das
hohere Studium vorzubereiten. Im Religionsunterricht waren alle Jugendlichen seiner
Kirchgemeinde versammelt (ein Fernbleiben vom Unterricht wurde von Gabriel nicht
toleriert).

Durch den Mangel an Unterweisungsliteratur in der Muttersprache angestachelt, verfasste
Gabriel einen Katechismus in surselvischer Sprache. Mit dessen Veroffentlichung wurde er
Begriinder der einen der surselvischen Schreibtraditionen.

Der Katechismus Ilg vér sulaz da pievel giuvan, "der wahre Trost, die wahre Freude des
jungen Volkes", der 1611 in Basel bei Johann Jakob Genath erschien, fand schnell Anklang
und Verbreitung in den Tilern des Vorder- und Hinterrheines. Neben den fiinfzehn Auflagen
in romanischer Sprache von 1611 bis 1840 erschien der Katechismus auch in deutscher und
italienischer Ubersetzung. Das Glaubensbiichlein wurde wihrend mehr als zwei Jahrhunderten
bis Mitte des 19. Jahrhunderts benutzt. Gabriel verfasste es in volksnaher Sprache. Er
unterteilte das Werk in fiinf Abschnitte: zuerst ein grosser Katechismus fiir die Erwachsenen,
dann ein kleiner fiir die Kinder, den sie auswendig lernen sollten, anschliessend Psalmenlie-
der, dann geistliche Lieder und am Schluss einige Gebete.

1625 erschien ein weiteres Werk auf surselvisch, Unna stadera da pasar quala seig la vera
cardienscha, "eine Waage, um zu wigen, welches der richtige Glaube sei", ein Werk, das
Gabriel wihrend seiner Exilzeit als Verteidigungsschrift gegen die Angriffe von Adam Nauli
(vgl. Nauli 1618) auf seinen Katechismus von 1611 verfasst hatte.

Durch die Biindnerwirren mit ihren Glaubenskriegen wurden politische und konfessionelle
Interessen oft vermischt. Politiker benutzten den Glauben, um ihre Ziele zu erreichen;
Glaubensvertreter nahmen politisch Stellung, in der Hoffnung, ihren Glauben in neuen
Gebieten festigen zu kdnnen.

So mischte sich auch Steffan Gabriel in dieses politische Ringen und nahm als Pridikant und
Reformator fiir die franzosisch-venezianische, gegen die spanisch-Gsterreichische Macht
Stellung, da er in letzterer den Feind des Evangeliums und die Unterdriickerin der Wahrheit
sah (Bundi 1964,66).

Als Folge seiner aktiven Beteiligung an einem Strafgericht in Thusis sah er sich gezwungen,
zusammen mit seiner Familie einige Zeit im Ziircher Exil zu leben.

Nach seiner Riickkehr bemiihte sich Gabriel wiederum mit vollen Kriften am Ausbau der
reformierten Kirche und kémpfte fiir die Glaubensfreiheit speziell in den bedrohten
Untertanenlindern, was jedoch durch erneute politische Auseinandersetzungen, Verbannungen
von Predigern, dem Wirken der Kapuziner und verheerenden Pestjahren (um 1630) erschwert

®Viele Tochter hat der Satan/ will sie alle verheiraten:/ damit sie sehr vermehren sein geliebtes Reich:/ Liige
und Geiz,/ Stolz und Ehrgeiz,/ Trunksucht und Neid,/ sie finden alle einen Mann.’



16

wurde. Dank seiner Stellung als Vorsteher des Pfarrerkolloquiums Ob dem Wald und als
Dekan des Grauen Bundes (BedBiindl 1970,158) sowie seines grossen Ansehens, hatte
Gabriel dennoch bedeutenden Einfluss auf Mitpfarrer und Behordenvertreter.

Steffan Gabriel hat sich sein Leben lang fiir das seelische Heil des Menschen und fiir
reformatorische Ideen zur Erneuerung der Kirche eingesetzt, so auch fiir die Verkiindung des
Wortes Gottes in der Muttersprache des Volkes. Durch das Bemiihen Gabriels, das Wort
Gottes auch schriftlich in der Muttersprache zu verkiinden, wurde er Begriinder einer
surselvischen Schreibtradition, in der sein orthographisches Erbe iiber zwei Jahrhunderte
vorherrschte. Noch heute sind Gabriels Spuren in den Bibelausgaben und in der Sprache der
Gruob zu finden.

Luci Gabriel (1597-1664)

Luci Gabriel wurde als iltester Sohn des protestantischen Pfarrers Steffan Gabriel im Jahre
1597 in Flims geboren (Deplazes 2,20). Zwei Jahre nach Lucis Geburt zog die Familie
Gabriel nach Ilanz, wo sein Vater die Pfarrstelle iibernahm. Etwa seit 1612/13 besuchte Luci
Gabriel das Gymnasium in Ziirich und studierte dort anschliessend Theologie (Gadola
1930,89). Wihrend kurzer Zeit unterstiitzte er seinen Vater Steffan Gabriel in der Kirch-
gemeinde Ilanz, musste ihn dann jedoch aus politischen Griinden 1620 ins Exil nach Ziirich
begleiten. In Ziirich amtete Luci Gabriel voriibergehend als zweiter Pfarrer der italienischen
Gemeinde (Ragaz 1928,33).

Im Jahre 1623 durfte Luci Gabriel als Pfarrer der Kirchgemeinde Castrisch in seine Heimat
zuriickkehren, von wo aus er zugleich die Gemeinde Ilanz betreute (Gadola 1930,90). In
Castrisch heiratete Luci Gabriel. Der Name seiner ersten Frau, die kurze Zeit nach der
Eheschliessung verstarb, ist nicht bekannt. Aus dieser Ehe stammt die 1631 geborene Tochter
Maria. Luci Gabriel heiratete ein zweites Mal 1640, Anna de Casut, die ihm mehrere Kinder
gebar.

Luci Gabriel setzte sich in Ilanz fiir die Riickkehr seines Vaters ein, der dann schliesslich
1626 nach Ilanz zuriickberufen wurde. Nach den Pestjahren von 1629 und 1630, als grosse
Liicken auch im seelsorgerischen Bereich entstanden waren, iiberliess Luci Gabriel die
Kirchgemeinde Castrisch seinem Vater und betreute von 1632 bis 1638 die verwaisten
Pfarreien Flims und Trins. Nach dem Tode seines Vaters im Jahre 1638 trat Luci Gabriel
dessen Nachfolge in Ilanz an, wo er bis kurz vor seinem Tode im Amt blieb und iiberdies
noch Luven bis 1650 betreute (Bundi 1964,121).

Luci Gabriel war, wie es auch sein Vater gewesen war, Dekan des Grauen Bundes.

Ilanz, eine Stadt, die bereits frilh zum neuen Glauben iibergetreten war, iibte in kon-
fessionellen Belangen grossen Einfluss auf die Umgebung aus, insbesondere seit den dort
gehaltenen Religionsgesprichen von 1526. Die Stadt war um die Jahrhundertwende ein
wichtiger Verkehrsknotenpunkt und Handelsort zwischen Nord und Siid. Uberdies wurde dort
im Turnus mit Chur und Davos der Bundestag der Drei Biinde gehalten, womit Ilanz auch ein
politisches Zentrum war.



|17,

Gabriel wuchs wihrend der spannungsgelandenen Zeit von Reformation und Gegen-
reformation in Ilanz auf und erlebte in seiner Jugend die unruhigen Jahre der Biindnerwirren.
Luci Gabriels Elternhaus wurde durch seinen am offentlichen Leben interessierten und aktiv
teilhabenden Vater zum Treffpunkt von Pfarrern und Politikern. Gabriels Jugendzeit wurde
dadurch geprigt von den politischen und religiosen Spannungen dieser Zeit sowie durch eine
sittenstrenge Atmosphire im Hause Gabriel. Er wurde zusammen mit seinen Briidern von
seinem Vater und Lehrer auf die hohere Schule in Ziirich vorbereitet.

Der in seinem Leben stark durch seinen Vater beeinflusste Luci Gabriel betitigte sich friih
auch literarisch. Im Jahre 1620, wihrend der Zeit im Ziircher Exil zusammen mit seinem
Vater, verfasste er ein politisches Lied in surselvischer Sprache, Ilg Chiet d’ils Grischuns, mit
deutschem Titel "Piindtnerisch Hanengeschrey", das den Freiheitskampf der Biindner besingt,
um auf die aktuelle Bedrohung aufmerksam zu machen. Das Lied fand, ins Deutsche,
Italienische und Engadinerromanische iibersetzt, im ganzen Gebiet der Drei Biinde
Verbreitung.

Von weit grosserer Bedeutung fiir das Surselvische ist ein anderes Zeugnis literarischen
Schaffens Luci Gabriels, die Ubersetzung des Neuen Testamentes ins Surselvische. Das Werk
war wahrscheinlich bereits von seinem Vater in Angriff genommen worden. Seit dessen Tode
im Jahre 1638 widmete Luci Gabriel einige Jahre dieser Arbeit. Bei der Ubersetzung stiitzte
sich Luci Gabriel neben einer griechischen Bibelausgabe auf die italienische Diodatis und die
deutsche Piscators sowie auf die engadinischen Bibeln (Deplazes 2,21). Er schrieb im
wesentlichen in der Orthographie seines Vaters Steffan Gabriel.

Luci Gabriel ist selber nach Basel gereist, um den Druck seines Buches zu beaufsichtigen, das
dann 1648 bei Johann Jakob Genath erschien.

Im Vorwort der Bibel begriindet Luci Gabriel, weshalb er dieses Werk in surselvischer
Ubersetzung verdffentlicht (Gabriel 1648, Vorwort):

Antroquan ussa veits vus ghieu questa sciisa, ca vus antalgias buc la Bibla, ner ilg
Testament en Tudesc: ad enten viess languaig seig naginna Bibla, a nagin Testament.
Quei ha muvantau mei da metter giu ilg Nief Testament en Rumonsch. Ussa veits vus
ilg plaid da Deus en viess languaig: uss’ei quella sciisa preida navend da vus. Jou hai
faig quint, ch’iinna pli grond' a soingch’ ovra possig jou bucca far ca quelld’.

Da die Bibel grossen Anklang fand und von ihr mehrere ziemlich unverinderte Neudrucke
entstanden sind, dominierte die Gabrielsche Schreibtradition die protestantische Orthographie
iiber zwei Jahrhunderte.

™Bis jetzt habt ihr diese Ausrede gchabt, dass ihr die Bibel oder das Testament in deutscher Sprache nicht
verstehen kdénnt und es in eurer Sprache keine Bibel und kein Testament gibt. Das hat mich dazu bewogen, das
Neue Testament ins Romanische zu iibertragen. Jetzt habt ihr Gottes Wort in eurer Sprache: jetzt wurde euch
diese Ausrede genommen. Ich habe mir gedacht, dass ich kein grisseres und heiligeres Werk als dieses
vollbringen kénne".



18
La s.Bibla von 1717-1719

La s.Bibla, mit vollem Titel La s.Bibla. Quei ei tut la Soinchia Scartira ner tuts ils cudischs
d'ilg Veder a Nief Testament cun ils cudischs apocryphs, ist 1717 bis 1719 in Chur bei
Andrea Pfeffer erschienen. Sie wird deshalb auch Bibla da Cuera, "Churer Bibel" genannt.
Dies ist die erste Gesamtausgabe der Bibel in surselvischer Sprache. Bei den Herausgebern
handelt es sich um drei protestantische Pfarrer, zwei Engadiner und einen Sutselver: Peter
Saluz aus Lavin, Pfarrer in Trins, Martin Nicolaus Anosi aus Susch, Pfarrer in Tamins, und
Christian Caminada (1664-1730), geboren in Flerden, Pfarrer in Donat (Bezzola 1979,277).
Hauptunterzeichner war Peter Saluz. Er wurde 1659 in Lavin geboren, studierte Theologie und
betitigte sich zugleich einige Jahre als Privatlehrer in Bern. Im Jahre 1682 wurde er in die
Synode aufgenommen (Truog 1902,24) und ging im selben Jahr als Priidikant ins surselvische
Luven, anschliessend iibernahm er wiihrend 23 Jahren die Pfarrei in Trins, wo er im Jahre
1729 verstarb (Rauch 1935,189).

Fiir das Neue Testament iibernahmen die Herausgeber die Ubersetzung Luci Gabriels aus dem
Jahre 1648 (Gabriel 1648), von der sie in der Vorrede sagen, "ca d’ils exemplars da quel, ean
schon da gig annou stai nagins pli avont ilg maun", ’dass von seinen Exemplaren bereits seit
langem keine mehr vorhanden gewesen sind’ (Bibla 1717-1719, Vorrede). Die Ubersetzung
des Alten Testamentes besorgten die drei Pridikanten selber, wobei sie sich, was die
Schreibung betrifft, auf die Gabrielschen Vorgaben stiitzten. Das Werk war, wie in der
Vorrede zu lesen ist, fiir die Gldubigen der Sut- und Surselva bestimmt. Die Finanzierung
dieses 1160 Seiten umfassenden Buches bereitete jedoch schon vor der Herausgabe Probleme.
Die Verdffentlichung der Bibel war nur dank des grossen Einsatzes der drei Herausgeber
moglich, speziell von Peter Saluz. Die Synode begriisste das Werk zwar, konnte jedoch keine
finanziellen Zusicherungen machen. Die Herausgeber wagten die Vollendung ihrer grossen
Arbeit dennoch. Als dann die Gemeinden und Dérfer den Kauf dieses teuren Buches
verweigerten, mussten die drei Pfarrer bedeutende finanzielle Verluste hinnehmen. Hart traf
es besonders den Hauptunterzeichner Peter Saluz und seine Familie. Als er noch vor dem
Abschluss dieser Angelegenheit im Jahre 1729 verstarb, kehrte seine Frau mit den zwei
Kindern ins heimatliche Engadin zuriick, wo sie viele Familiengiiter verdussern musste, um
die verbleibenden Schulden begleichen zu kénnen (BedBiind2 1970,54).

Einige Exemplare dieser Bibel waren aus finanziellen Griinden dem englischen K6nig Georg
I. gewidmet, wofiir sich dieser auch mit 50 Guineen bedankte. Das Geld ging jedoch nicht
an die stark verschuldeten Herausgeber, sondern blieb beim Drucker Andrea Pfeffer (Bezzola
1979,277).

Diese luxuriose Bibelausgabe fand wegen der fiir die protestantischen surselvischen
Gemeinden zu teuren Erstehungskosten, kaum Eingang in die sut- und surselvischen Hiuser.
Sie iibte jedoch trotzdem Einfluss aus auf die Schreibgewohnheiten der Surselver, da spiitere
Bibelausgaben (La s.Bibla 1752%, La Bibla u la Sontga Scartira 1870) sich auf diese
Bibelfassung stiitzten.



19

Conradin Riola

Conradin Riola ist um 1710 im unterengadinischen Sent als Sohn des protestantischen Pfarrers
Conradin Riola (senior) geboren. Er wuchs neben seinen drei Briidern Jon, Cla und Jachen
im viterlichen Haus in Sent auf, wo er, wie seine drei Briider, auf die Ausbildung zum
Pfarrberuf vorbereitet wurde (Deplazes 2,38). Uber die Studienzeit und den Studienort der vier
Briider ist nichts Genaues bekannt. Den Matrikelbiichern der Synode (Truog 1902,30f.) ist
einzig zu entnehmen, dass Conradin, zusammen mit seinem Bruder Cla, am 12. Juni 1732 in
die Synode aufgenommen wurde, sechs Jahre nach dem élteren Bruder Jon und sechs Jahre
vor dem jiingeren, Jachen.

Die jungen Pridikanten waren wihrend einiger Zeit in abgelegenen Engadiner Dorfern tiitig,
verliessen dann jedoch ihr heimatliches Tal und iibernahmen surselvische Pfarreien in der
Region Ilanz, in der Gruob (Deplazes 2,38). Conradin betreute die Gemeinde Flond.

Conradin Riola wuchs wihrend einer Zeit auf, in der es im Unterengadin fiir die vielen
protestantischen Pfarrer nicht genug Amtsstellen gab. Das Engadin galt gegen Ende des 18.
Jahrhunderts als "Seminarium", als "Pflanzschule der Biindner Pridikanten", eine Gegend, die
"besser mit Geistlichen versehen" sei "als jede andere Gegend des protestantischen
Landesteils" (Mathieu 1987,280). Uber ein Drittel aller von der Synode aufgenommenen
Pridikanten entstammte dem Unterengadin. Die Tradition des starken Pfarrernachwuchses
hielt bis um 1820 an, bis zur Zeit der vielen Auswanderer, als der Kaufmann plétzlich mehr
Ansehen genoss als der Pfarrer (vgl. Mathieu 1987,280).

Da im Prinzip jedem in die Synode aufgenommenen Pridikanten eine Seelsorgertitigkeit
zustand, wurden die Pfarrstellen geteilt. Dies hatte zur Folge, dass einige Pfarrer nicht mehr
zur wohlhabenden Schicht gehorten, sondern zum Teil nicht reicher waren als ein einfacher
Bauer. Conradin Riola (senior) ereilte ein derartiges Schicksal. Er teilte sich die Stelle in Sent
mit einem weiteren Pfarrer. Fiir die Ausbildung seiner vier S6hne war er vom Wohlwollen
reicher Kirchgemeindemitglieder abhéngig. Die Familie Planta, der er sein 1709 erschienenes
Werk Trommeta Spirituala auf unterengadinisch - eine Abhandlung, die sich mit dem Thema
Schlaf wihrend des Gottesdienstes befasst - widmete, sorgte finanziell fiir die theologische
Ausbildung seiner S6hne.

Trotz der traditionellen Pfrundteilungen der elf unterengadinischen Kirchgemeinden mussten
viele junge Pridikanten ihr Tal verlassen und anderswo Arbeit suchen. Das Unterengadin
sorgte so fiir den grossten Teil des Pfarremachwuchses fiir das gesamte Gebiet der Drei
Biinde.

Wie bereits Steffan Gabriel gingen auch Conradin und seine drei Briider in die Surselva auf
Arbeitssuche. Sie wurden dort in Ilanz und Umgebung (Gruob) auch mit Wohlwollen
empfangen, wie dies aus dem Vorwort Conradin Riolas Liederbuch von 1749, Musica
spirituala, das er - wihrend seiner Pfarrtitigkeit in Flond - auf surselvisch verfasst hatte,
hervorgeht (Riola 1749, Vorwort):

Ilg ei cunaschent ca jou ad ils mes 3. frars vein la pli part d’ilg temps da niess
Ministeri [...] faig I'ovra dad Evangelist enten viess ludeivel Cumin [...J°.

8“Es ist bekannt, dass ich und meine drei Briider die meiste unserer Predigerzeit als Evangelisten in eurem
I16blichen Kreis [Gruob] titig waren [...]".



20

Wie bereits sein Vater betitigte sich auch Conradin Riola literarisch. Dem oben erwiihnten
Liederbuch, mit vollem Titel Musica spirituala da I'olma. Quei ei canzuns spiritualas |...]
Vert. e messas giu enten vers a rimas rumonschas da la Ligia grischa tras Conradin Riola,
das 1749 bei Andreas Pfeffer in Chur erschienen war, folgte 1756 der zweite Teil, I/ part da
la Musica spirituala, dieser - im Gegensatz zum ersten - mit Noten versehen.

Conradin Riola war Pfarrer in Flond, als er 1749 die Musica spirituala da I’ olma (Riola 1749)
in surselvischer Sprache veroffentlichte. Nach Steffan Gabriel, der dem Ilg vér sulaz (Gabriel
1611) einige Lieder beigefiigt hatte, war Conradin Riola der zweite protestantische Autor und
Herausgeber geistlicher Lieder auf surselvisch. Quellen des Buches sind deutschsprachige
Liederbiicher, die Riola teilweise frei iibersetzt hat. 1782 erschien die Zweitauflage von Riola
1749.

Das Liederbuch ist allen Rechtgldubigen des Grauen Bundes und des Domleschgs gewidmet,
"a tuts ver cartents da la Ligia Grischa ad en Tumlgiasca" (Riola 1749).

Mattli Conrad (1745-1832)

Mattli Conrad wurde 1745 in seinem Heimatort Andeer als viertes von insgesamt sieben
Geschwistern geboren. Er wuchs in einer angesehenen, wohlhabenden Familie auf. Friih schon
wurde er - dank seiner Begabung zum Pfarrberuf bestimmt - von seinem Onkel, Pfarrer Mattli
Conrad, gefordert und auf eine hohere Schule vorbereitet (BedBiind1 1970,327). Conrad setzte
seine Ausbildung in Chur, spiter in Ziirich am Carolinum (1764-1766) fort. Im Jahre 1766
wurde er in die Synode aufgenommen. Bereits 1767, als 22jihriger, iibernahm er die
Pfarrstelle in Andeer, wo er - mit Ausnahme seines Aufenthaltes im Exil und den drei
nachfolgenden Jahren - bis ins hohe Alter tiéitig war. Er heiratete 1774 Christine von Bernegg
aus Davos (BedBiind1 1970,327). Den Eltern wurden sieben Kinder geschenkt, doch drei
wurden ihnen in friihestem Kindesalter wieder genommen (Mintga Gi 1967,103).

Im Jahre 1799 wurde Conrad, zusammen mit neunzig weiteren Biindnern, als angeblicher
Franzosenanhinger von den Osterreichern iiber Innsbruck nach Graz deportiert. Nach zwei
Jahren Exil durfte Conrad wieder in seine Heimat zuriickkehren, fand jedoch die Pfarrstelle
in Andeer besetzt. Er betitigte sich wihrend zwei Jahren als Pridikant in Serneus und fiir ein
weiteres Jahr in Mathon, bevor er wieder in seine Heimatgemeinde Andeer zuriickberufen
wurde (BedBiind1 1970,329).

Nach 56 Jahren Amtszeit in Andeer zog sich Mattli Conrad 84jidhrig aus dem Berufsleben
zuriick. 1832 verstarb er in Andeer, wenige Wochen nach dem Tode seiner Frau.

Mattli Conrads Leben und Wirken wurde wesentlich durch die Zeit der Aufkldrung
beeinflusst.

Friichte der padagogischen Aufklirung waren in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts
Schulgriindungen in Graubiinden und die Neugestaltung des biindnerischen Volksschulwesens.
1768 wurde die Typographische Gesellschaft in Chur gegriindet, die 1803 zur 6konomischen
Gesellschaft erweitert wurde. Diese okonomisch-patriotische Vereinigung setzte sich neben
dem agrarischen auch im schulischen Bereich fiir Verbesserungen ein. 1794 legten Mitglieder



21

der Gesellschaft einen ersten Entwurf zu einem biindnerischen Schulgesetz vor. In der Vorlage
wurden die Minderheitensprachen Graubiindens, italienisch und rétoromanisch, bewusst
iibergangen. Nach 6konomischem Gesichtspunkt sollte einzig das Deutsche als Unterrichts-
sprache gepflegt werden, da die Kleinsprachen als Hemmschuh fiir die Verbreitung
aufkldrerischer Ideen galten. Im Almanach des Jahres 1806 war zu lesen (Bed Biind
1970,326): :

Was der Aufkldrung in einem grossen Theile Biindens sehr im Wege steht, ist die
romanische Sprache, die diese Gegenden fast ganz von den Quellen der Bildung durch
literarische Hilfsmittel ausschliesst. Gute Volks- oder Schulbiicher werden ihnen so
lange fehlen, bis entweder die deutsche oder italienische Sprache angenommen ist.

Die Vorlage wurde vom Volk zwar verworfen, die Idee der Verdriingung der Kleinsprachen
jedoch fand Verbreitung, wodurch bei den Romanen ein Minderwertigkeitsgefiihl ihre
Muttersprache betreffend entstand. Die Germanisierung war auf romanischem Gebiete im
Vormarsch. _

Bald entstand auch eine Gegenbewegung dazu, die durch passiven Widerstand jegliche
Modernisierung zu verhindern suchte.

Es waren jedoch einige gebildete Aufklérer trotzdem fihig, die fortschrittlichen Ideen der
Aufklirung mit der Tradition konstruktiv zu verbinden. Einer davon ist Mattli Conrad, der
aufklirerisches Gedankengut unermiidlich in seiner Gemeinde verbreitete und das Volk von
der Wichtigkeit einer guten Ausbildung iiberzeugte. Im Jahre 1811 erwarb Andeer ein
Schulhaus, gab es dort einen Schulrat sowie eine Schulordnung und es wurde ein Schulfonds
erdffnet (BedBiind1 1970,328).

Im Gegensatz zur Ansicht der 6konomischen Gesellschaft, bei der Conrad seit 1804 Mitglied
war, erkannte er die Wichtigkeit der Muttersprache und ihrer Forderung. Er vertrat seine
Meinung auch offentlich, zum Beispiel im Neuen Sammler (siche BedBiind1 1970,329), der
Kulturschrift der Gesellschaft, und kimpfte fiir die Rechte des Romanischen.

In Andeer erteilte Conrad jahrelang Unterricht, da geeignete Lehrer fehlten. Erste Prioritit
hatte dabei die Pflege der Muttersprache. Mangels entsprechender Lehrmittel verfasste und
iibersetzte Mattli Conrad zwischen den Jahren 1783 und 1826 selber sechs romanische
Schulbiicher (BR,182). Im &sterreichischen Exil, wohin Conrad wegen seiner aufklirerischen
Ideen und seinem grossen offentlichen Einfluss deportiert wurde, schrieb er eine romanische
Grammatik, die erst 1820 veroffentlicht wurde, Praktische Deutsch-Romanische Grammatik,
die erste dieser altrdtischen Sprache. 1823 veroffentlichte Conrad ein romanisch-deutsches
Waérterbuch, fiinf Jahre spiter das entsprechende deutsch-romanische.

Conrad, als Sutselver, verfasste seine Werke in surselvischem, Gabrielschem Romanisch.
Seine sprachliche Wahl begriindete Conrad mit dem Argument, dass mit der Beibehaltung der
Schreibweise der Gabriels die alten Texte besser zu verstehen seien (vgl. Conrad 1820, XIII).
Mit der Grammatik und den Worterbiichern schuf er eine wichtige praktische Grundlage fiir
die surselvische Schriftsprache und zugleich Zugang zu dieser Kleinsprache fiir Linguisten
und deren wissenschaftlichen Untersuchungen.

Conrads grosse literarische Leistungen sind nicht allein im schulischen Bereich zu finden,
sondern auch im kirchlichen. Im Jahre 1809 erschien ein Gebetbuch, Cudisch da devoziun.
Gem befasste sich Conrad, der selber Klavier, Orgel und Gitarre spielte (Mintga Gi
1967,107), mit Liederbiichern. 1784 erschien in Chur bei Bernhard Otto sein erstes
Liederbuch, Novas canzuns spiritualas cumpoingiadas cun la pli part er novas melodias [ ...]



22

a diever da las baselgias evangelicas rumonschas. Den 95 geistlichen Liedern fiigte der Autor
Noten fiir vier Stimmen bei. Conrad hatte die meisten Lieder aus dem Deutschen iibersetzt,
einige davon waren zuvor in Ziircher Liederbiichern erschienen. Von etwa zwanzig Liedtexten
behauptet der Autor, dass sie romanischen Ursprungs seien (Deplazes 2,71).

Somit mussten Conrads Kirchgédnger wihrend des Gottesdienstes nicht linger deutsche Lieder
singen, deren Inhalt sie nicht verstanden. Conrad hatte das Buch auf eigene Kosten drucken
lassen, und dies zugunsten protestantischer Kirchen in der Sut- und Surselva, wo es auch
Jahrzehnte danach noch benutzt wurde (vgl. Mintga Gi,109, im Jahre 1853 z.B. noch in
Pitasch, Duvin, Vuorz). 1825 erschien die von Conrad selber redigierte Zweitauflage, fiinf
Jahre spiter noch eine dritte.

In der Einfiithrung der Erstausgabe des Liederbuches von 1784 ist ersichtlich, was dem Pfarrer
und Lehrer Mattli Conrad am meisten am Herzen lag (Conrad 1784, Praefatiun):

[...] minch’ Uffont da la Patria, el seigig Regent, ner Mussader, Singiur, ner Pur, Rich
ner Pauper &c. Minch’iin stovig contribuir ilg Sieu tiers ilg Beinstar general tont sco
Lgi ei pusseivel .

Es ist dies das Wohlergehen von Volk und Biirgern.

Otto Carisch (1789-1858)

Otto Carisch wurde 1789 als Sohn einfacher Bauersleute in Sarn geboren. Er verbrachte die
ersten zehn Jahre seines Lebens in Duvin bei seinen Grosseltern, wo er die Dorfschule
besuchte. Anschliessend wurde er in der Privatschule des Pfarrers La Nicca in Flerden
(Deutsch- und Lateinunterricht) auf die Ausbildung zum Pfarrberuf vorbereitet. Von 1806 bis
1811 war Otto Carisch an der Evangelischen Kantonsschule in Chur, danach setzte er seine
Ausbildung an der Akademie in Bern fort, wo er zur Finanzierung seines Studiums
Privatunterricht erteilte (BedBiind1 1970,330).

Seit 1812 wandte sich Carisch von der Theologie ab und beschiftigte sich hauptsichlich im
erzieherischen Bereich. Er machte einen halbjihrigen Sprachaufenthalt in Lausanne,
anschliessend war er wihrend vier Jahren als Privatlehrer im Hause eines Engadiner
Kaufmannes in Bergamo angestellt. 1818/19 studierte Carisch in Berlin, wurde dann als
Deutsch-, Italienisch- und Geschichtslehrer an die Evangelische Kantonsschule in Chur
berufen. Nach zwei Jahren Lehrtitigkeit wurde ihm, neben den neuen Fichern Piadagogik und
Methodik, die Aufgabe iibertragen, den aus italienischen und romanischen Gebieten
stammenden Schiilern der ersten beiden Klassen Deutschkenntnisse zu vermitteln. Carisch
verfasste gleich selber sein Lehrmittel, das 1821 unter dem Titel Kleine deutsch-italidnisch-
romanische Wortersammlung zum Gebrauch in den romanischen Landschulen erschien
(BR,149). Auch aus seiner praktischen Lehrtitigkeit stammt die auf Geheiss des kantonalen

?"[...] jedes Kind der Heimat, sei es Herrscher oder Lehrer, Herr oder Bauer, reich oder arm etc. Jedes miisse
das Seine zum allgemeinen Wohl beitragen, soviel wie es ihm moglich ist".



23

Erziehungsrates verfasste Grammatische Formenlehre der deutschen und rhdtoromanischen
Sprache fiir die romanischen Schulen Graubiindens, 1852 in Chur erschienen, wofiir die obige
Wortersammlung als Vorbereitung diente.

Neben seiner schulischen Titigkeit beschiftigte sich Carisch auch im kirchlichen Bereich.
1824 wurde er in die Synode aufgenommen (Truog 1902,41). Nachdem ihm in der
Kantonsschule seine Bitte, Religion unterrichten zu diirfen, nicht erfiillt wurde, gab er seine
Lehrtitigkeit kurzerhand auf und iibernahm von 1825 bis 1837 die Kirchgemeinde Poschiavo.
Auch dort betiitigte sich Otto Carisch bald literarisch: er iibersetzte die Biblischen Geschichten
(1828/29) und den Katechismus (1831) ins Italienische (BedBiind1 1970,331).

Im Jahre 1825 heiratete Carisch Maria Mini, die ihm fiinf Kinder schenkte. Sie starb jedoch
bereits zehn Jahre nach der Eheschliessung. Dies war wohl ein wesentlicher Grund dafiir, dass
Carisch den Entschluss fasste, sich 1837 nach Chur in den Privatstand zuriickzuziehen. Doch
dort wurde er schon im selben Jahr erneut an die Kantonsschule geholt, um Italienisch und
Religion zu unterrichten.

Im Jahre 1839 heiratete Carisch die Erzieherin Iduna Lenz.

Kurz vor dem Zusammenschluss der Katholischen und der Evangelischen Kantonsschule zur
parititischen Schule im Jahre 1851 ersuchte Carisch um Entlassung, um sich seinen
vielseitigen Interessen widmen zu konnen.

Von 1851 bis zu seinem Tode im Jahre 1858 war er Vorstand des auf seine Initiative
gegriindeten Protestantischen-kirchlichen Hilfsvereins fiir Graubiinden. Otto Carisch verstarb
1858 wiihrend eines Aufenthaltes in Fideris (BedBiind1 1970,333).

Eines von Carischs Interessengebieten war seit den vierziger Jahren das Réitoromanische. Er
setzte sich erst spiit fiir die Pflege dieser Sprache ein, da er in einer Zeit lebte, in der die
Minderheitensprachen, speziell das Rétoromanische, von den meisten biindnerischen Gelehrten
und Politikern am liebsten ausgerottet worden wiiren (vgl. Mattli Conrad, Leben) und bei den
Sprechern betriichtlichen Prestigeverlust erlitten hatten.

Was das Ritoromanische betraf, hatte Carisch in seinen Ansichten im Verlaufe seines Lebens
eine Kehrtwendung gemacht.

Im Vorwort der zweiten Auflage seines ersten teilweise romanischen Werkes, der 1836
erschienen Wortersammlung, die fiir alle nicht deutschsprachigen Schiiler bestimmt war,
schreibt Carisch (Carisch 1836, Vorwort):

Auch hier wird ndmlich keineswegs beabsichtigt, der romanischen Sprache mehr
Celebritdt zu verschaffen oder zu ihrer Kultur und Vervollkommnung wesentlich
beizutragen.

Im Gegensatz zu dieser passiven, cher negativen Haltung dem Riétoromanischen gegeniiber,
erklingen im Vorwort eines spiteren Werkes von 1848, Taschen-Worterbuch der rdtoromani-
schen Sprache in Graubiinden, besonders der Oberldnder und Engadiner Dialekte, bedeutend
giinstigere Tone (Carisch 1848,I1I):

Den Meisten erschien sie [die ritoromanische Sprache] als eine, ihrer Brauchbarkeit
nicht weniger als ihres hohen Alterthumes wegen sehr beachtungswerthe Sprache, die
erhalten und gepflegt werden miisse [...].



24

Otto Carisch, wiederholt durch auslindische Sprachforscher und Gelehrte beeinflusst
(BedBiind1 1970,333), entwickelte ein neues Verhiltnis zur ritoromanischen Sprache: er
begann sich mit Eifer fiir ihre Erfassung (Worterbuch) und Pflege (Unterricht) einzusetzen,
und dies im weitsichtigen Bemiihen einer Anniherung der verschiedenen Dialekte, da, wie
er sich als Verfasser im Vorwort des Taschen-Worterbuches von 1848 ausdriickt (Carisch
1848,1V):

[...] zu einer befriedigenden Ueberzeugung von dem unbedingten Primat des einen vor
allem andern Rhdto-romanischen hat er [der Verfasser] es zur Zeit noch nicht bringen
konnen.

Carisch verfasste seine Werke in Gabrielscher Orthographie. Ein Grund, an dieser Tradition
festzuhalten, ist gemiiss Carisch die Verbindung zum Engadinischen (Carisch 1848,XIX).

Wiihrend seiner letzten Jahre im Ruhestand wagte sich Carisch, der sich zeit seines Lebens
unermiidlich fiir Schule und Kirche eingesetzt hatte, an sein letztes grosses Werk, die
Ubersetzung des Neuen Testamentes ins Surselvische, die als Iig Niev Testament 1856 nach
vierjihriger Ubersetzungsarbeit bei Pargiitzi & Felix in Chur erschienen ist. Das grosse Werk -
in literarischer Sprache - fand beim Volk jedoch nicht die erhoffte Beachtung und
Anerkennung, wie dies iiber zweihundert Jahre frilher beim Neuen Testament Gabriels
(Gabriel 1648) der Fall gewesen war, der es in einer einfachen volksnahen Sprache
geschrieben hatte.

La Bibla von 1870

La Bibla (Bibla 1870), in Frankfurt bei August Osterrieth erschienen, mit vollem Titel La
Bibla u la Sontga Scartira dil Veder a Niev Testament, ist eine Neuausgabe der La s.Bibla
von 1717-1719 (Bibla 1717-1719). Herausgeber sind die beiden surselvischen Pfarrer Lucius
Candrian (1852 in die Synode aufgenommen) und Johann Martin Darms (1849 in die Synode
aufgenommen; Truog 1902,43). In dieser Neuausgabe wurden sehr viele orthographische Ver-
dnderungen vorgenommen.

Gion Antoni Calvenzano

Im selben Jahr wie Steffan Gabriels Ilg vér sulaz (Gabriel 1611) erschien, veroffentlichte Gion
Antoni Calvenzano seinen Katechismus Curt mossament (Calvenzano 1611) in Domleschger
Romanisch, vier Jahre spiter die iiberarbeitete Version, In cuort mussament (Calvenzano
1615) auf surselvisch.



25

Uber das Leben Gion Antoni Calvenzanos ist nur wenig bekannt. Er war gebiirtiger Lombarde
aus Marignano. Seine Studien machte Calvenzano in Pavia und erlangte dort 1608 das
Doktorat (Deplazes 1,103).

Calvenzano kam als italienischer Geistlicher, als Oblaten-Priester eines italienischen
Ordens'®, noch vor der Kapuzinermission ins Gebiet der Drei Biinde.

Auf Anfrage des Lugnezer Politikers Gallus de Mont beim Mailiénder Erzbischof Carlo
Borromeo wurde Calvenzano ins Biinderland gesandt. Er liess sich zuerst einige Zeit im
Domleschg nieder'!, wo er 1611 einen Katechismus in Domleschger Romanisch herausgab,
den er in Mailand in der Druckerei des Erzbischofs drucken liess (Deplazes 1,103).
Wahrscheinlich hatte ihm bei der Verfassung seines Katechismus das einzige bisher gedruckte
Werk in Domleschger Romanisch, Daniel Bonifacis Catechismus von 1601 (Bonifaci 1601),
als Vorlage gedient.

Ein zweites, fiir die Gegenreformation bedeutendes Werk Calvenzanos erschien 1612, ein Jahr
nach der Erstausgabe des Curt mossament. Es ist die Ubersetzung eines apologetischen
Briefes von Friedrich von Salis, dessen Original 1609 in Paris erschienen war, Epistola
apologetica. Diese Ubersetzung ins Sutselvische, deren Verdffentlichung grossen Wirbel
im biindnerischen Konfessionenstreit ausgelost hat, war ebenfalls in Mailand bei der
erzbischoflichen Druckerei erschienen. Sie zeugt von Calvenzanos Einsatz fiir die Interessen
der Gegenreformation.

Kurze Zeit nach der Herausgabe seines Glaubensbiichleins von 1611 (Calvenzano 1611)
verliess Calvenzano das Domleschg in Richtung Surselva, wo er dann im Lugnez als
Seelsorger titig war (Gadola 1946,8). Dort verdffentlichte Calvenzano 1615 eine -
wiederum bei der erzbischoflichen Druckerei in Mailand erschienene - iiberarbeitete
surselvische Version des Glaubensbiichleins von 1611, In cuort muossament ad intruvidament
da quellas caussas, las qualas scadin fideivel christgiaun ei culponz da saver ... (Calvenzano
1615).

Es ist dies das erste gedruckte Werk eines Katholiken in surselvischer Sprache. Da die
Orthographie des Buches sehr verschieden von derjenigen Steffan Gabriels (Gabriel 1611) ist,
stellt es den Ausgangspunkt einer katholischen surselvischen Literatursprache dar.

Im Vorwort (Calvenzano 1615) des Werkes begriindet Calvenzano, weshalb er den
Katechismus verfasst hat (hier in der surselvischen Version zitiert):

°Dies geht aus dem Titel der Ausgabe In cuort muossament von 1654 hervor, "Prer Oblat" (Gadola 1945,28).

"Dort war auch eine Familie de Mont ansiissig, deren Sohn Gieri zuvor im Collegium Helveticum Carlo
Borromeos in Mailand studiert hatte (Deplazes 1987,103).

YFriedrich von Salis richtet diesen Verteidigungsbrief an seinen klagenden Vater, um vor diesem seinen Ubertritt
zum Katholizismus zu begriinden (Gadola 1945,34f).

“Im Lugnez, wo Luzius de Mont, Sohn des verstorbenen Gallus de Mont, ein einflussreicher Politiker, die
spanisch-Usterreichischen Interessen vertrat, stand diesem Calvenzano tatkriftig zur Seite (Gadola 1946,8).



26

Da conta enportonza ei seigi la conaschienscha dellas caussas della cardienscha sa
Do ei encanoscher gin da quei, cha senza quella, ei buca pusseinel cha igl Christgiaun
possi végnir salfs [...]; da questa caschun véen cha da quei flis cha iau en persuna
hai dunrau per quei cha quest pieiel fuos perfeigiameing muossau, et entruuidau enta
la cardienscha, hai iau patergiau da schar ir ora quest cuodischet ent'igl qual tottas
principalas caussas della cardienscha con gronda clarezgia negnien declaradas”.

Von Calvenzanos Katechismus gab es bis 1804 insgesamt achtzehn Auflagen in surselvischer
Sprache, die beim katholischen Volk der Surselva auch regen Absatz fanden. Danach wurde
das Glaubensbiichlein durch einen andern von der bischoflichen Kurie herausgegebenen
Katechismus ersetzt (Gadola 1945,34).

Obwohl Calvenzanos Werk gesamthaft achtzehn Auflagen hatte und wihrend beinahe zwei
Jahrhunderten verbreitet war, iibte es nicht denselben orthographischen Einfluss aus wie die
Werke der Gabriels (Gabriel 1611, Gabriel 1648), da Calvenzanos Verschriftungsart
fehlerreich und inkonsequent ist.

Adam Nauli

Adam Nauli ist um 1580/90 als Sohn einer alteingesessenen, geachteten Familie aus Tomils
im Domleschg geboren (Gadola 1946,10f.). Sein Theologiestudium schloss er mit dem
Doktorat ab.

Um 1618/20 war Nauli Pfarrer in Domat/Ems, um 1630/35 - er war bereits nichtresidierender
Canonicus der Churer Diozese - betreute Nauli die Pfarrgemeinde Schaan in Liechtenstein.
Er starb vor 1660 (Gadola 1946,13).

Adam Nauli lebte widhrend der Zeit der Reformation und Gegenreformation. In der
grosstenteils paritdtischen Sutselva, wo die Konfession von Dorf zu Dorf wechselte, wurden
Glaubensfragen am lebhaftesten diskutiert. Nauli, ein angesehener Kirchenvertreter (vgl.
Gadola 1946,12), beteiligte sich ebenfalls an diesen Auseinandersetzungen.

Er betitigte sich auch literarisch. Als erstes verfasste er eine christliche Doktrin in deutscher
Sprache (siche Zitate in Nauli 1618,71, 82). 1618 veroffentlichte Nauli ein apologetisches
Werk, Anatomia dil sulaz (Nauli 1618), womit er eine lingere Polemik zwischen Vertretern
der beiden Konfessionen verursachte. Das Werk galt als kiimpferische Antwort auf Steffan
Gabriels Ilg vér sulaz (Gabriel 1611). Gabriel konterte darauf 1625 mit seiner "Glau-
benswaage" (Gabriel 1625).

“"Wie wichtig die Kenntnis der Glaubenssachen ist, kann man daran erkennen, dass es ohne diese nicht méglich
ist, dass der Christ erl¢st wird [...]; deshalb, wegen dem Fleiss, den ich brauchte, um dieses Volk richtig zu
lehren und in den Glauben einzufiihren, habe ich mir iiberlegt, dicses Biichlein herauszugeben, in dem alle
Glaubenssachen mit grosser Klarheit erklirt werden.”



27

Der michtige, einflussreiche Prediger und Reformator Steffan Gabriel musste also sieben
Jahre warten, bis ein Vertreter der katholischen Kirche es wagte, ihm die Stirn zu bieten, und
dabei handelte es sich beim Betreffenden nicht um einen Surselver, sondern um den Sutselver
Adam Nauli.

Wihrend der Druckarbeit seiner Verteidigungsschrift des katholischen Glaubens befand sich
Nauli in Lyon (Gadola 1930,182), einerseits um den Druck zu beaufsichtigen, andererseits
aber wohl auch aus politischen Griinden, um sich vor den strengen Strafgerichten (das
Thusner Strafgericht von 1618) zu schiitzen.

Das apologetische Werk Naulis, in Domleschger Romanisch verfasst, mit vollem Titel
Anatomia dil sulaz dil Steaffan Gabriel Minister @ Gliount, ist im Herbst 1618 in Lyon
erschienen. Dem Titel folgt gleich Naulis Zielsetzung des Buches:

Enten la quala curtameng vegnan scuuearts & cleramég refutaus enten seattaunta
Examens, ils principals errurs della sia reformada doctrina & religioun; part trds la
sia propria contradictioun, & part per la S.scrittira®.

Adam Nauli richtet seine Anatomia (Nauli 1618) "a tutts ils ministers dellas Treis Leias", an
alle Pridikanten der Drei Biinde.

Da Naulis Werk nicht wie Gabriels Sulaz (Gabriel 1611) fiir das Volk bestimmt war, sondern
sich an die romanisch sprechenden protestantischen Pfarrer richtete, fand es nicht dieselbe
Verbreitung wie der Sulaz, und hat somit auch nicht dieselbe Bedeutung fiir die Ver-
schriftungsgeschichte des Surselvischen. Es konnte jedoch trotzdem - da es auch an die
surselvischen Pridikanten gerichtet war - Einfluss auf die dortige Orthographie gehabt haben.

Zacharias da Salo (~1615-1705)

Zacharias da Salo, italienischer Kapuziner (Deplazes 2,27), ist einer der wichtigsten Vertreter
der gegenreformatorischen Bewegung aus Oberitalien in der Surselva. Er verbrachte den
grossten Teil seines Lebens in Romanischbiinden, wo er mehr als 2000 Seiten Literatur auf
surselvisch verdffentlichte.

Zacharias da Salo wurde etwa 1615 in Salo, einer Gemeinde in der Provinz Brescia, geboren.
Seine Mutter war Dolomitenladinerin (Gadola 1947,15).

Salo kam bereits als junger Kapuzinerpater in die Drei Biinde. Er gehorte der italienischen
Kapuzinermission Ritiens an, die seit 1621 wiederholt Ordensleute zur Reform und
Erstarkung der katholischen Kirche nach Graubiinden schickte.

5"In der [Anatomia) die hauptsichlichen Fehler seiner reformierten Doktrin und Religion in siebzig Examen kurz
aufgedeckt und klar zuriickgewiesen werden,; teilweise durch ihren eigenen Widerspruch, und teilweise durch
die Heilige Schrift.”



28

Der durch zu wenig einheimische Priester und eine sich immer weiter ausdehnende
Reformation arg in Verlegenheit geratene Churer Bischof Johann V. Flugi von Aspermont
(Solér 1956,182) bat in Italien instindig um Unterstiitzung seitens italienischer Kapuziner. Auf
Erlass des Papstes Paul V. wurde die Kapuzinermission Ritiens 1621 in Brescia gegriindet
(Gadola 1947,7). Vom Mutterkloster Brescia aus wurden immer wieder Kapuzinermdnche zu
missionarischen Zwecken in die Drei Biinde geschickt.

Einer davon war Zacharias da Salo, der wihrend den ersten Jahren, etwa 1643-1649,
wahrscheinlich in der Gemeinde Haldenstein titig war (Gadola 1947,15). Aushilfsweise
befand er sich im Jahre 1650 in Danis.

1649 iibernahmen die Kapuziner unter Pater Ireneo die Pfarrei in Cumbels und betreuten von
dort aus das Lugnez. Seit 1650 war Zacharias da Salo, mit Ausnahme seines Aufenthaltes in
Tarasp (1663-1666), hauptsichlich in Cumbels titig, wo er im Jahre 1705 nach beinahe
50jdhriger Missionsarbeit verstarb (Gadola 1947,16).

Zacharias da Salo war ein sehr aktives Mitglied der ritischen Mission. Er erkannte schnell
die Wichtigkeit einer muttersprachlichen Literatur fiir die religiose Unterweisung und setzte
sich, vom Churer Bischof Ulrich de Mont stark gefordert (BedBiind1 1970,206), unermiidlich
dafiir ein.

Salos literarisches Schaffen ist beachtlich. Seine wichtigsten Werke sind Spieghel de devotiun,
1665 in Verona erschienen (Salo 1665), La glisch sin il candelier invidada, das 1685 bis 1687
von Gion Gieri Barbisch auf seiner Wanderdruckerei in Cumbels gedruckt wurde (Salo 1685-
1687), und das dem Geist der Barockzeit entsprechend viersprachige Liederbuch Canzuns
devotiusas, 1685 ebenfalls in Cumbels bei Barbisch erschienen.

Salo beklagt sich in den Notatiuns et Observatiuns im Anhang von Salo 1685-1687 iiber die
sprachlichen Schwierigkeiten bei der Abfassung eines romanischen Textes, da die Dialekte
von Ort zu Ort verschieden seien und jeder so spreche, wie es ihm gefalle (vgl. Salo 1685-
1687, Notatiuns).

Bereits im ersten seiner grosseren Werke, im 740seitigen Spieghel de devotiun diviis enten
siis partz. Cavaus ordt divers cudeschs spirituals & mess ghin enten il lunghaaig ramonsch
della Lija grischa [...] von 1665 bezieht sich der Autor auf sprachliche Probleme und
entschuldigt sich, dass er "bucca natiral Grishon, sonder Italianer" sei (Salo 1665, Vorwort).
Das Buch ist in sechs Teile unterteilt, wobei sich diese auf das Leben Christi, die Heilige
Messe, die Andacht, Gebete, die Beichte sowie das Abendmahl beziehen.

Im Vorwort betont Salo, dass dieses Buch fiir die katholische Jugend der Kreise Disentis,
Lugnez und Gruob, "Alla niebla, e hondrevela catholica giuventeghien dels ludeivels cumins
de Tisentis, Lumnezza, et Foppa" (Salo 1665), bestimmt sei.

Das Werk war bereits 1663 vom gebiirtigen Lugnezer Bischof Duri de Mont gutgeheissen
worden. Salo beendete es wihrend seines Aufenthaltes in Tarasp, und begab sich dann
anschliessend zur Beaufsichtigung des Druckes nach Italien.

Das Buch fand trotz der vielen Italianismen und der inkonsequenten Verschriftungsart grosse
Verbreitung, so dass elf Jahre spiter eine Neuauflage ohne grossere Anderungcn, 1676, in
Bozen erschien.



29

Balzar Alig (~1625-1677)

Balzar Alig wurde um 1625 in Vrin geboren (Solér 1956,180). Er wuchs wihrend der
unruhigen Zeit der Biindner Wirren und den Spannungen der Reformation und Gegen-
reformation auf. Die Ausbildung zum Priester machte er im Jesuitenkolleg in Luzern
(Decurtins 1971,4f.), das auf Initiative des italienischen Erzbischofs Carlo Borromeo errichtet
worden war. .

Im Jahre 1651 war Alig, nach abgeschlossener Ausbildung, wieder im Lugnez anzutreffen,
als Kaplan in Vella (Soler 1956,183). Ein Jahr spiter wurde er in seiner Heimatgemeinde Vrin
zum Pfarrer ernannt, wo er, mit Ausnahme wiederholter Abwesenheit wegen seines
literarischen Wirkens (Decurtins 1971,10) bis zu seinem Tode 1677 titig war.

Als erstes begriindete Alig wiihrend seiner Amtszeit in Vrin eine Kirchenchronik, in der
Geburten, Eheschliessungen und Todesfille auch von seinen Nachfolgern sorgfiltig und
liickenlos aufgefiihrt wurden (Solér 1956,184).

Noch heute erinnert der auf Aligs Geheiss errichtete Kirchturm und die von ihm auf eigene
Kosten gegossene grosse Glocke an ihn (Deplazes 2,25).

Womit sich Alig nicht allein in Vrin ein bleibendes Andenken geschaffen hat, ist sein
literarisches Wirken. Alig ist der erste wichtige katholische Autor romanischer Muttersprache
der Surselva. Zuvor waren es hauptsichlich italienische Ordensleute, die sich um religiGse
Literatur in surselvischer Schriftsprache bemiihten.

Innerhalb dreier Jahre, von 1672 bis 1674, veroffentlichte Balzar Alig drei Werke: 1672
erschien in Prag bei Urbano Goliasch La passiun de Nies Segner Jesus Christi (Alig 1672),
1674 das auf Gieri Barbischs Wanderdruckerei in Chur gedruckte Liederbuch Enzacontas
canzuns spiritualas (Alig Canz 1674) und im selben Jahr Epistolas ad evangelis (Alig Epist
1674), ebenfalls von Barbisch in Chur gedruckt (BR,49). Die (in Alig Epist 1674 fiinfseitige)
Widmung der beiden Werke von 1674 ldsst vermuten, dass Alig bei der Herausgabe der
Biicher finanziell vom Churer Bischof, dem gebiirtigen Lugnezer Ulrich de Mont, unterstiitzt
worden ist.

Mit dem Liederbuch von 1674, das sich stark an das Konstanzer Liederbuch von 1594 anlehnt
(Decurtins 1971,22), setzte Alig einer geschriebenen katholischen Liedertradition in der
Surselva einen Anfang. Einige dieser Lieder wurden 1685 von Salo in sein Liederbuch
Canzuns devotiusas (Salo 1685) und einige 1690 in die bekannte Liedersammlung
Consolaziun della olma devoziusa (Consolaziun 1690) iibernommen.

Beim ersten Werk, La passiun de Nies Segner Jesu Christi pridora dels quater evangelischs
a mess giu ent ramonsch della Part sura tras Balzar Alig. Tras quost a da caretzia da Gion
de Capaul, sagt bereits der Titel, dass ein Gion de Capaul die Druckkosten iibernommen
hatte. Es handelt sich um den nach Prag emigrierten, gebiirtigen Lugnezer Architekten Gion
de Capaul. Er bezahlte sowohl die Herausgabe des Buches als auch den Versand in die
Surselva, wo er iiberdies viele Exemplare gratis den Leuten in der Cadi, der Gruob und im
Lugnez verteilen liess (Decurtins 1971,13).

Obwohl die Bibelauslegung gemiiss dem Konzil von Trient Sache der Kleriker war, somit also
eine Bibeliibersetzung in die Muttersprache fiir das katholische Volk nicht vorgesehen war,
iibersetzte Balzar Alig, dem Beispiel der Protestanten folgend, Bibelteile ins Romanische



30

(Alig 1672, Alig Epist 1674). Bei der Ubertragung der Evangelien richtete sich Alig
sprachlich teilweise nach dem protestantischen Modell Luci Gabriels'®. In Decurtins
1971,18f. und 84f. finden wir mehrere Parallelstellen von Alig 1672 und Gabriel 1648, die
eine starke sprachliche und zum Teil auch orthographische Anlehnung Aligs an Gabriels Text
aufzeigen und beweisen, dass Alig den Text Gabriel 1648 als Ubersetzungshilfe benutzt hat.
Als Beispiel dient folgende Gegeniiberstellung (Decurtins 1971,85):

Simon Simon preing mira Satanas ha garegiau da vus criular, sco la salin.

lau aber hai rugau per tei, ca tia cardienscha vegnig buc igl meins; a ti, cur ca ti
vens ad esser viults, scha confermi tés fraas.

Petrus schet 4 gli: Segner, jau sun paregiaus dad’ire cun tei en Parschiun, adenten
la Mort.

Iesus schet @ gli: Petre, jau gig a tgi, igl Tgiet ven buc a cantar oz antrocca ca ti na
vens hauer schnagau treis gadas, ca ti mi ancanoschas buc.

Ad el schet adels: cur jau vus hai tarmess senza bursa, a tastgia, @ calzérs, vus hai
ei muncau enzatgei? mo els schenan, nuotta (Alig 1672, Lukas 22, 31-35).

Im Vergleich dazu den entsprechenden Text von Gabriel 1648:

Ad ilg Senger schet, Simon, Simon, mire, Satanas ha griau da vus crivlar sco la salin.
Mo jou hai rugau par tei, ca tia cardienscha vengig buc ilg meins: a ti, cur ti vens
ad esser veults, scha cunferme tes frars.

Ad el schet a Igi, Senger, jou sunt sampchiaus dad ir cun tei en parschun, ad enten
la mort.

Mo el schet, Petre, jou gig d chi, ilg chiet ven buc a cantar oz antroqua ca ti na vens
a vér schnagau treis gadas, ca ti mi ancanuschias buc.

Ad el schet ad els, Cur jou vus hai tarmess senza bursa, a tasca, a calzérs, vus ha ei
muncau anzachei? Mo els schenan, Nagurta (Gabriel 1648,368f.).

Neben Parallelstellen gibt es aber auch viele Abweichungen der beiden Texte. Alig scheint
noch andere Ubersetzungshilfen benutzt zu haben.

Gut ersichtlich in Aligs Text sind auch die Eigenheiten des Lugnezer Dialekts, speziell von
Vrin (vergleiche unterstrichene Stellen im Zitat Alig 1672).

Da das Werk in der Surselva zum Teil gratis verteilt wurde, erlangte es eine grosse
Verbreitung. 1777 erschien eine kaum geéinderte Zweitauflage der Passiun.

1Abgesehen von der Tatsache, dass Alig, der sich allein schon literarisch sehr fiir seincn Glauben einsetzte, cinen
protestantischen Text bei der Ubersetzung zu Hilfe nahm, ist auffallend, dass er sich im Gegensatz zu den andern
katholischen Geistlichen nie aggressiv und beleidigend iiber dic Verfechter des neuen Glaubens dusserte, sondern
immer in zwar bestimmtem, aber dennoch mildem Ton (Solér 1956,196).



31

Consolaziun della olma devoziusa

Das Liederbuch der Consolaziun, das erstmals 1690 herausgegeben wurde, mit vollem Titel
Consolaziun della olma devoziusa. Quei ei canzuns spiritualas de cantar enten baselgia sur
tutt onn sin las fiastas de Nies Signer, de Nossa Donna e dils soings, galt wihrend iiber 250
Jahren als Hauptwerk geistlicher katholischer Lieder in der Surselva. Insgesamt sind von 1690
bis 1856 neun Auflagen erschienen.

Bei der Consolaziun 1690 handelt es sich nicht um das erste gedruckte katholische Liederbuch
auf surselvisch. Zuvor sind bereits 1674 Enzacontas canzuns spiritualas von Balzar Alig (Alig
1674) und 1685 Canzuns devotiusas von Zacharias da Salo (Salo 1685) erschienen.

Fiir alle drei Liederbiicher gilt, dass die Lieder grosstenteils aus nicht-romanischen
Gesangbiichern iibersetzt worden sind.

Die meisten Liedertexte der Consolaziun 1690 - sie sind wie in Alig Canz 1674 nach dem
Kirchenjahr geordnet - sind einfach und gut verstéindlich fiir das Volk, es gibt aber auch
schwierigere, belehrende dogmatische Texte.

Die wichtigsten Quellen der Lieder sind folgende (Gadola 1942,78f.):

Balzar Alig, Enzacontas canzuns spiritualas, 1674,
Zacharias da Salo, Canzuns devotiusas, 1685,
verschiedene Flugblitter, von 1680 bis 1690 gedruckt,
das Gesangbuch Geistlicher Blumen Garten aus Vals,
das Gesangbuch Trutznachtigall von Friedrich von Spee.

Vielen Liedern ging eine orale Tradition voraus; sie wurden schon jahrelang auswendig
gesungen oder aber handschriftlich festgehalten (Decurtins 1971,22 und 56). Die Melodien
wurden von Mund zu Mund weitergegeben.

Als Herausgeber der Consolaziun 1690 zeichnen "ils Religius degl Uorden de Soing
Benedeig; della Claustra de Mostér", die Geistlichen des Benediktinerordens des Klosters
Disentis. Federfiilhrend waren Ordensleute sowohl italienischer und deutscher als auch
romanischer Muttersprache. Gemiss Gadola 1942,89, sticht vor allem der Pater Carli de
Curtins zwischen den Verantwortlichen heraus. Gedruckt'” wurde das Werk in seinem Haus
in Nossadunna della Glisch bei Truns, wo er als Benefiziat von 1680 bis 1712 lebte.

Die Consolaziun ist eine Liedersammlung, deren Liedertexte auf verschiedene Entstehungs-
zeiten zuriickgehen, aus unterschiedlichen Quellen stammen und von mehreren Personen
gesammelt, veriindert, iibersetzt und verdffentlicht wurden. Das sehr heterogene Werk zeigt
somit weder sprachliche noch stilistische Einheit.

In den spiteren Auflagen wurden neue Lieder dazugenommen, andere weggelassen oder
veriindert. Obwohl jede Auflage sprachlich nicht einheitlich ist, sondern meistens deutliche

"Bei der Druckerei handelt es sich um die 1685 erstandene Wanderdruckerei des Klosters Disentis, die bis 1687
in Vals benutzt wurde, dann in Trun, seit 1690 in Disentis (Gadola 1927,192).



32

subregionale Sprachmerkmale zeigt, kann festgestellt werden, dass die Orthographie der ersten
Auflagen stark der italianisierenden Schreibung von Zacharias da Salo folgt. Die spiiteren
wurden nach und nach in ihrer Schreibung modemisiert. Die Orthographie variiert je nach
Herkunft des jeweiligen Bearbeiters, wobei die orthographischen Verinderungen selten
konsequent vorgenommen wurden.

Die Consolaziun 1731 ist die fiinfte Auflage (BR,183), sie wurde in der klosterlichen
Druckerei in Disentis gedruckt. Als Herausgeber zeichnet Franz Anton Binn. Der volle Titel
lautet Consolatiun della olma devotiusa. Quei ei canzuns spiritualas de cantar enten baselgia
sur tut onn sin las fiastas de Nies Segner, de Nossa Donna a dils soings sco era enzacontas
canzuns alla fin dil codisch novameing mess’vitier, las qualas en particularas baselgias della
Part sura en desideradas.

Das Lied Sei benediu tiu num, o Diu wurde willkiirlich ausgewiihlt. Es ist erstmals in der
Auflage von 1703 erschienen und wird in der Consolaziun 1731 zum zweiten Mal
verdffentlicht.

Was die Orthographie betrifft, deutet die Verschriftung des &/ in ciupials auf einen Bearbeiter
italienischer Herkunft hin.

SEI benediu, tiu Num o Diu,
Da tuttas Creatiras,

Las qualas ti de noig, a gij,
Pertut schi bein pertgiras.

Tgei chei, da tiu soing meun scafiu
Vont tei fa reveren:za,

De tgi survir tei engrondir:
Nin'Vra statt lischenza.

En mintgia liug, Lufft, Aua, Fiug,

A Tiarra t' ubedeschen,

Cuolms, plauns, a vals, cun verds Ciupials,
Tei ver Signur orneschen,

[...] (Consolaziun 1731).



	Verschriftung des Surselvischen während der Reformation und  Gegenreformation : geschichtlicher Überblick

