
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 5 (1987)

Artikel: Deutsches Wortgut im Bündnerromanischen : dargestellt am Beispiel
der Terminologie der Bekleidung

Autor: Walther, Lucia

Kapitel: 2.10: Kopfbedeckungen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1kl

2.10• Kopfbede ckungen

Wir gelangen zu einem Kapitel, bei dem wir uns etwas

länger aufzuhalten haben werden. Der Natur der Sache

entsprechend wird vor allem vom weiblichen Kopfputz
die Rede sein müssen, waren es doch die Frauen, denen

die Bibel vorschrieb, nicht mit blossem Haupte zu beten (l).
Später fand diese Sitte auch ausserhalb des Betens Anwendung,

so dass ab 13. Jahrhundert nur noch Jungfrauen
unbedecktes Haar trugen, was wiederum nur für eine gewisse
(Uebergangs-)Zeit galt, schliesslich mussten auch letztere
ihr Haupt verhüllen. Dabei wurden in der Art der
Kopfbedeckungen deutliche Unterschiede zwischen Ledigen und
Verheirateten gemacht. Die Kopfbedeckung galt lange Zeit als
Standeszeichen schlechthin (nicht nur des Zivil-, auch des

sozialen Standes). Nun können wir uns vorstellen, dass im

Laufe der Jahrhunderte eine kaum überschaubare Fülle von
Hauben, Kappen, Hüten das weibliche Haupt geschmückt hat;
geschmückt, weil zu der ursprünglichen Funktion der Kopf-
Bedeckung bald noch die des Putzes hinzukam. Beim Mann

hatte die Kopfbedeckung von Anfang an viel mehr den
Charakter eines Gebrauchsgegenstandes (Schutz vor Witterungseinflüssen,

Reisebekleidung).

2.10.1. Weiblicher Kopfputz

Dazu eine Vorbemerkung. Julie Heierli schreibt;

(l) 1. Kor. 11, 5 f.* "Jede Frau dagegen, die betet oder
aus Eingebung redet mit unverhülltem Haupt, entehrt
ihr Haupt; denn sie ist (dadurch) eins und dasselbe
wie die Geschorene. Denn wenn eine Frau sich nicht
verhüllt, so lasse sie sich auch das Haar abschneiden;
wenn es aber für eine Frau schimpflich ist, sich das
Haar abschneiden oder sich (kahl) scheren zu lassen,
so verhülle sie sichi"



Ik2

Aus allen Gegenden des Bündnerlandes haben
sich ältere und jüngere Kappen erhalten,
aber bei dem fast gänzlichen Mangel an
Bildmaterial, schriftlichen Aufzeichnungen oder
sicheren Erinnerungen, stellen sich die grössten
Schwierigkeiten der Feststellung ihrer Ausdehnung

und der Entwicklung einzelner Arten und
dem Nebeneinandergehen einzelner Typen entgegen.
Der genaue Zeitpunkt, wann Neuerungen eintraten,
lässt sich selten aufklären, weil neue
Modeformen oft veraltete Stoffe, ganz alte Art der
Stickerei und alte Zutaten beibehielten, alt
erhaltene Formen aber neue ModeStoffe und Spiz-
zen aufweisen, je nachdem man sich vom einen
oder andern Liebgewohnten nicht trennen konnte.
Während die jungen Leute sich leicht dem Neuen
zuwandten, hielten die Alten ihr Leben lang
an den ihnen vertrauten Stücken fest. Zudem
stellt sich dem Feststellen die Verschleppung
einzelner Stücke, z. B. durch Mitnahme bei
Heirat, hindernd in den Weg. So ist der Fundort

mancher Stücke durchaus nicht beweiskräftig
dafür, dass sie gerade an diesem Orte heimisch,
gewesen seien, (l)

Grundsätzlich lässt sich der weibliche Kopfputz in
Graubünden in folgende Arten einteilen:

1) Kappen und Hauben

2) Hüte
3) Schleierartige Kopfhüllen

Kranzähnlicher Kopfschmuck

(l) Heierli, Bd. k, S. 100.



143

2.10 .1.1. Kappen und Hauben

Obwohl zwischen Kappen und Hauben ein wesentlicher Unterschied

bestand, indem erstere aus schwarzem, eventuell
buntem Stoff hergestellt und nur von Ledigen getragen
wurden, während die stets weissen Hauben von alters her
nur den Verheirateten zukamen (l), ist es nicht
möglich, diese beiden Gattungen hier gesondert zu behandeln.
Dies deshalb, weil für Graubünden eine solche Unterscheidung

weder von der Sache her noch in bezug auf die
Terminologie vorgenommen werden kann. Dazu noch einmal Julie
ileierli :

Während in der übrigen Schweiz beim Kopfputz
des weiblichen Geschlechts bestimmte
Unterscheidungen der Form, Farbe und Material für
Ledige oder Verheiratete bestanden, können
solche im Bündnerlande nicht nachgewiesen
werden, obgleich sie einst gewiss auch in
Bünden innegehalten wurden. Kaum dass zu
beweisen ist, dass gewisse Hauben nur den Bürgerlichen,

andere nur dem Landvolk, den Bäuerinnen
zukamen. Auch die Glaubenszugehörigkeit
oder die verschiedenen Sprachen hatten keinen
Einfluss auf bestimmt sich unterscheidenden
Kopfputz. (2)

Betrachten wir einmal die romanischen Bezeichnungen für
(vor allem zur Bündner Tracht gehörende) Kappen und Hauben,

wobei es gleich vorweggenommen sei: der Einfluss
kommt wiederum aus der deutschen Schweiz.

(1) Daher die Redensart unter die Haube kommen
für 'heiraten'.

(2) Heierli, Bd. 4, S. 100 f. Im Verlaufe des letzten
Jahrhunderts ist übrigens auch in andern Teilen
der Schweiz die Unterscheidung zwischen Kappe und
Haube verlorengegangen. Heute werden die beiden
Begriffe sogar in der Trachtenkunde nicht mehr
streng auseinandergehalten.



144

2.10.1,1.1. il capatüs, capatüsli etc.

Wir sind dem Wort bereits in einem auf S. 100 zitierten
Passus begegnet ("cun tschien thalers cumprins da bia
capatuslis" (l)). In einem wesentlich jüngeren Text
(Mundart von Bergeil) heisst ess

Cià, £ià'l me capatüssal da dumengai
(Las drizza sü la testa i cavei, al fazöl
e'l scusäl e la tö gi6 d'una clavia un
capatüsal e las al mett sü). (2)

Es handelt sich hierbei um ein "kleines Käppchen der
Frauentrachten in Graubünden" (3)« Heute ist es DIE zur
Engadiner Tracht gehörende Kopfbedeckung (auch zur Scham-

ser Tracht wird es noch getragen - in den übrigen Gebieten
haben sich andere Kappenformen durchgesetzt), ein Miniatur-
käppchen aus schwarzem Samt, dem man die einstige Herkunft
sowohl bezüglich der Form wie des Materials nicht mehr
ansehen würde.

Das Capatüsli ist von der Ostschweiz her nach Graubünden

gelangt (4). In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
wurde in den Städten eine Frauenhaube nach französischem
Schnitt modern, welche nach dem dazu verwendeten Material
Tusetta (Tosetta) hiess (frz. doucette 'eine Art leichtes
Seidenzeug'). "Die Haube entwickelte sich eigenartig,
je nach Gegend, in der sie vorkam." (5) Im grossen ganzen

muss es sich aber um eine zweiteilige Kopfbedeckung,
bestehend aus einer weissen (Leinen-)Unterhaube und einem

(1) Chrest. IV, 2. Teil, 446, 37 I« (zur Datierung s. unten,
S. 145).

(2) Chrest. XI, 28, 765 ff. (1875).
(3) Schürch/Witzig, S. 223.
(4) Ich stütze mich im folgenden vor allem auf Beretta-

Piccoli, Die Benennung der weiblichen Kopftracht des
Landvolks der deutschen Schweiz, S. 6l ff., l4l f., 147.

(5) Beretta-Piccoli, S. 6l.



1^5

schwarzen Ueberkäppchen aus leichtem Seidenzeug, gehandelt

haben. Das Ganze bildete zusammen die Tusetta.
Gemäss Beretta-Piccoli sind Wort und Sache aus der
welschen Schweiz zu uns gekommen. Bald begann man,
den weichen Seidenstoff für die Mädchenkappen der
Volkstracht zu verwenden. Tusetta wurde verkürzt zu
Tuse (Tusse), wie die Jungfernkäppchen nun genannt
wurden. Schliesslich wurde daraus in Glarus und
Graubünden die Kappetuse, Tûsenchappe etc. (l)

Bei Beretta-Piccoli lesen wir: "Das Jungfernkäppchen
war schon 1806 unter dem Namen Kappatüssli, Chappa-

tüsli bekannt in Bünden, Glarus und in Sax, zum

Teil auch in Romanisch-Bünden." (2) Der Text von Caste1-
berg ist jedenfalls noch ein paar Jahre älter (3). Im

Prolog zur COMEDIA SPASUSA, welcher der Passus entnommen

ist, heisst es: "Forsa che bein enqual dils absents

- sco era dils presents tratgien en se sez, che cheu

a Mustè, nua ch'ins vezza eun tontas trestas restonzas,
inegablas - a penetrontas - della schgarscheivla disgrazia
curdada tier gl ' on 1799 s (•••)" (4) Gemeint ist die
Verwüstung des Klosters durch französische Truppen. Da die
Spuren noch so deutlich sichtbar sind, kann der Vorfall
nicht allzuweit zurückliegen. 1848 wird von Otto Carisch
das "Capatisli" beschrieben als "altmodische Mädchenhaube,
die nur den obéra Theil des Kopfes bedeckt und in der
Mitte eine runde Oeffnung hat, um die Zöpfe durchzuziehen
die dann an einer grossen pfeilartigen silbernen Nadel

befestigt wurden" (3)* Später soll die "Benennung des

(1) Beretta-Piccoli, 3. 147.
(2) Beretta-Piccoli, S. 63.
(3) S. oben, S. 100 und 1*1-4.

CO Zi tiert nach Reto R. Bezzola, Litteratura dals
Rumauntsch e Ladins, S. 765.

(5) Beretta-Piccoli, S. 63 f.



146

Lochkäppchens auch auf einen Kopfputz mit Bödeli
ein geschlossenes Käppchen, das jetzt allein unter dem

Namen 'Chappetüsli, Capatisli' bekannt ist" (l) übergegangen

und von Frauen wie von Mädchen getragen worden

sein.

Ab wann das Capatüsli in Graubünden nicht mehr aus leichtem

Seidenzeug hergestellt wurde, ist schwer abzuschätzen,
auf jeden Fall erklärt Beretta Piccoli die hier übliche
Bezeichnung Kappatuse, Chappatuse (-tusse) mit "dem Bestreben

die überlieferte Benennung Chappe auch auf
Tuse, die aus dem Rheintal oder aus Glarus stammende

Neuschöpfung zu übertragen" (2). Das Erscheinungsmerkmal
•Kappe' war also wichtig, das verwendete Material nur
von sekundärer Bedeutung, weshalb der Name später ohne

weiteres auf aus anderen Stoffen hergestellte Kappen

übertragen werden konnte und die ursprüngliche Beziehung
zwischen Name und Material in Vergessenheit geriet. In
E-^ heisst das Capadüsli auch il coppel oder coppelin
(capel. copel; Betonung auf der ersten Silbe) < tirol.
Kappl. Kapple (3).

Capatüsli, capadüsli etc. ist in alle bündnerromanischen
Idiome eingedrungen.

2.10.1.1.2. la schlappa

Schlappa bezeichnet eine Kopfbedeckung, die heute nur
noch zur Tracht im Domleschg und in der Surselva getragen
wird. Auch dieser Sachname ist von der Ostschweiz her

(1) Beretta-Piccoli, S. 64.

(2) Beretta-Piccoli, S. 63.

(3) ORG 3, 329.



147

nach Graubünden eingedrungen (l).

Ursprünglich bedeutete släppe jenen Teil der militärischen
Kopfbedeckung, der den Hinterkopf und Nacken vor dem Druck
des schweren Eisenhutes zu schützen hatte. "Am TIelm

angebracht oder als Unterhaube bildete der Stoff einen Gegensatz

zum harten Metall, hing weich und schlaff herunter.
So ist die Bezeichnung leicht erklärlich." (2) Die Schlappe
muss schon früh zu einer selbständigen Kopfbedeckung
geworden sein (3)* Zur Zeit der Reformation soll die Schlappe

als allgemeine Modekopfbedeckung der Männer üblich
gewesen sein. Nun erschien sie auch als weibliche Kopfbedek—

kung und bezeichnete zuerst eine weisse (Unter-)llaube mit
herabhängenden Spitzen, dann (der Zeitpunkt lässt sich
nicht genau bestimmen - z. B, war in St. Gallen die Schlappe

noch die weisse Haube der verheirateten Frau, als um

l637 in Basel bereits ein Bestandteil der Mädchenkopftracht

so genannt wurde) übertrug man den Namen auf den

schwarzen Kopfputz. Für das 19. Jahrhundert gilt nur noch
die letztgenannte Bedeutung. Irgendwann müssen sich auch

Bezeichnung und Bezeichnetes voneinander entfernt haben,
denn an schlapp erinnert heute nur noch der Name der
Kopfbedeckung. Beeinflusst von der herrschenden Mode der
Ostschweiz begannen sich in der ersten Hälfte des 19«

Jahrhunderts auch in Graubünden die Spitzen steif in die Höhe

zu richten. Der Boden stand nun senkrecht am Hinterkopf
und wurde im Nacken gradlinig abgeschnitten (4).

(1) Zu Schlappe vgl. insb. Beretta-Piccoli, S. 97 f•»
142, 161.

(2) Beretta-Piccoli, S. 97« Wort und Sache stammen mögli¬
cherweise aus dem niederdt. Sprachgebiet; nd. slap
'schlapp, träge'.

(3) Vgl. Lexer: slappe 'klappen- oder beuteiförmig her-
unterhängender Teil der Kopfbedeckung; Kopfbedeckung
von Kappen- oder Hutform'. Beretta-Piccoli bringt S.
97 für 'selbständige Kopfbedeckung' einen Beleg aus
dem Anfang des 14. Jahrhunderts.

(4) Vgl. Heierli, Bd. 4, S. 107.



148

Verschiedene Schlappenformen:
gezeichnet gemäss Schürch/Witzig
und Rät. Museum, Chur.

Beklagt Heierli den Umstand, dass wir anhand von erhaltenen

Kappen nichts Genaues über die modische Entwicklung
der Kopfbedeckungen in Graubünden aussagen können, so

geben uns auch die sprachlichen Belege keine Auskunft
über ältere Formen der dort getragenen Schlappe. Aus der
Chrestomathie erfahren wir lediglich etwas über deren
Popularität: als die Kopfbedeckung in Mode kam, wurde sie
als hoffärtig gebrandmarkt, als sie aus der Mode kam,

galt deren Ablegen zugunsten neueren Kopfputzes als ebenso

eitel. La schlappa war mittlerweile zu einem Symbol
der Heimatlichkeit erhoben worden.

In einem Lied aus der CONSOLAZIUN DELLA OLMA DEVOZIUSA

von 1690 spricht eine Frau, welche nun im Fegefeuer für
ein Leben in Lust und Freude teuer bezahlen muss. Ein
Grossteil der Sünden geht auf das Konto der Putzsucht,
so heisst es u. a.:



1*4-9

Underfèr cun baretta,
Slappa cun ternetta ('Spitzen')
Quei mav'a mi per core (l).

Auch noch in einer DERTGIRA NAUSCHA aus dein Ende des 13.
Jahrhunderts (aufgeführt in Breil) macht der Anwalt der
"Cureisma" in seinem Plädoyer geltend, die Gegenpartei
verführe die Frauen zur Putzsucht:

schlapas novas ston haver,
per en biala stiva comparer (2).

Im 19. Jahrhundert ist la schlappa nicht mehr Sinnbild
der "vanitas mundi", sondern Bestandteil der "bodenständigen"

(surselvischen) Frauenkleidung, offenbar zu
jeglicher Verrichtung getragen. In der idyllischen
Versdichtung LAS SPATLUNZAS ('Flachsschwingerinnen') von
G. C. Muoth lesen wir:

Volvan la schuba suren e mettan en urden
las spatlas,

Ligian in brav fazalet entuorn il maun
e la schlappa

Sco schurmetg délias tschuffas, mordentas
restas schuengia ('Abfall

der Flachsfaser
beim Schwingen') (3)»

Auch in den illSTORIAS DIL MUNT SOGN GIERI wird la schlappa
mehrmals fast wehmütig "beschworen" als Symbol des

treuen Festhaltens am Althergebrachten und an den
überlieferten Werten. Im kurzen Prosatext LA PERDUNONZA

('Kirchweihfest') von G. M. Nay wird bedauert: "las
schlapas havevan era stoviu far plaz als capials", und

der Vater bemerkt mit Bezug auf seine Töchter

(1) Chrest. II, 60*4-, 127 FF. (Anm. von mir - zu underFer
s. unten, S. l60 ff,

(2) Chrest. I, 2. Lieferung, *4-52, *4-00 f. (nach Ms. Z.).
Ebenso in Chrest. XIII, 133, *4-00 f.

(3) Chrest. I, 3« Lieferung, 658, 65 Ff. (Anm. von mir).



150

tut malidiamein: "Las matteuns de tschels onns
haveven ni valials ni merinos, sco vus: ellas
purtaven schlapas ed eran schi bialas e serei-
nas, sco quellas schubelgias ('putzsüchtige
Mädchen') ded oz il di (l).

Gegen Ende des Jahrhunderts ist dann la schlappa ein
Charakteristikum der älteren Generation. Im bereits
genannten Gedicht IL NARRATIV von Alphons Tuor (l901;
s. oben, S. J2 f.) heisst es: "ina veglia della schlappa".

Die Trauerhaube wird schlappa muota genannt: eine Schlappe

ohne Verzierung (muot 'stumpf, abgestumpft', vgl. auch

z. B. caura muota 'hornlose Ziege').

Die Wb LR (für alle Idiome) geben noch schlap(p)a 'Haube'

an. Das Wort an sich, wenn auch nicht in der spezifischen,
so doch in der allgemeinen Bedeutung (z. B. auch für 'Nachthaube'

usw.), war also allgemein verbreitet.

2.10.1.1.3* il capetsch

Aelter als die runde Schlappe ist der Capetsch. der auch

schlappa cun pez ('mit Zacke'), im Albulatal schlappa cun
Schnabel geheissen hat (2). Es hat sich dabei um einen
den im 17» Jahrhundert in ganz Europa verbreiteten weissen

Ohren-Schnabel-Hauben ähnlichen schwarzen Kopfputz
gehandelt, welcher im 18. Jahrhundert im Vorderrheintal,
Oberland, Albulatal und Berge11 durchaus volkstümlich
gewesen sein soll (3)*

(1) Chrest. I, 3« Lieferung, 732, 12 ff. (Anm. von mir).
(2) Heierli, Bd. 4, S. 105.
(3) Der älteste bündnerische Capetsch stammt aus dem

Bergeil, wahrscheinlich aus dem 17* Jahrhundert.
Heierli, Bd. 4, S. 105*



151

Abbildungen:
gezeichnet nach Heierli, Bd. k (Schnittmuster),
und Rät. Museum, Chur.

Gemäss Heierli muss "die Kappe aus Ulm, Stuttgart in die
Schweiz gekommen sein, denn in diesen deutschen Städten
trugen die Frauen im 17# Jahrh. neben den kirchlichen
weissen Hüllen einen schwarzen Kopfputz, mit einer Zacke

auf der Stirne und an den Wangen. Die Zacke fand sich
auch in der Ostschweiz." (l) In der ersten Hälfte des

19« Jahrhunderts wurde der Capetsch - zunächst noch als
Trauerkleidung und für Prozessionen getragen - allmählich
von der runden Schlappe verdrängt. Am längsten soll er
von Frau Mirta Camichel in Breil getragen worden sein,
nämlich bis 1875 (2), was aber bereits eine grosse
Ausnahme gewesen sein muss.

In der CANZUN DINA FEGLIA ANGANADA DA SIU AG'EN QUET A

VANA SPERONZA (l8. Jahrhundert) heisst es:

Sin siu tgiau egl stagl tschupi
port el'in capetsch vali,
moda pauc modeshtia;

(1) Heierli, Bd. k, S. 105.
(2) Heierli, ebd.



152

lai parer enpau igls cauels
cun pizets a bia pindels,
uisa dina creshta. (l)

Interessant scheint mir, dass nicht etwa bemängelt wird,
die Tochter trage statt des jungfräulichen Kranzes den

Capetsch. der ihr als Lediger nicht zukomme, sondern:
der Capetsch ist "moda pauc modeshtia", galt als hof-
färtig. Wir finden Heierlis Feststellung bestätigt,
wonach es für Graubünden nicht möglich ist, den Kopfputz
der Jungfern von demjenigen der Frauen zu unterscheiden
(eine Ausnahme bildet il tschupi, aber auch das Capatüsli
und die Schlappa (2) wurden, wie wir gesehen haben, sowohl
von den Ledigen wie von den Verheirateten getragen). Zu

dieser Bemerkung passt auch der folgende Beleg. Eine noch
seit keinem Jahr verheiratate junge Frau klagt:

Onn pudev'jeu metter si miu bi capetsch cun cresta,
Et uonn stoi jeu pender el orda fenestra. (3)

Gemäss Heierli (k) war der Capetsch immer schwarz und nie
mit Stickerei versehen. Dagegen soll er mit Crêpe garniert,
mit "Creprüscheli umrandet" gewesen sein, was wir uns
unter capetsch cun cresta vorzustellen haben ('Spitzen,
Rüsche'). Im Gegensatz dazu ist die "Cureisma" "ina femna

veglia en ner cun capetsch muot ('ohne Verzierung')" (5).

Heierli nennt bei Angabe der Verbreitung des Capetsch das

Engadin nicht. Sie erwähnt "eine Schnabelkappe, angeblich
aus dem Engadin stammend aus grünem Seidenstoff mit
Gold- und Buntstickerei, mit einer breiten Goldspitze

(1) Chrest. X, Nachträge, 809, 13 ff.
(2) Xm DRG k, 622 heisst es, Unverheiratete hätten die

Schlappa in weiss ODER schwarz, Verheiratete hätten
sie MEIST schwarz getragen.

(3) Chrest. XI, 326, 17 f. (was es mit dem Zum-Fenster-
Hinaushängen auf sich hat, weiss ich nicht).

(4) Bd. h, S. 105 f.
(5) Chrest. II, 223, 20 (Anm. von mir).



153

recht alten Datums belegt, dürfte aus Italien eingewandert

und als Einzelstück getragen worden sein" (l). Es

ist also anzunehmen, dass die Schnabelkappe im Engadin
nicht gebräuchlich war. In der Chrestomathie findet sich
ein Beleg, aus dem aber nicht hervorgeht, worum es sich
genau gehandelt hat. Der Geliebte fragt das Mädchen:

Voust cha't cramagia ('kaufen, "kramen"')
pan da fer ün büst?

0 voust valüd da't fer ün bei chapütsch? (2)

In den andern Fällen ist es eindeutig, dass chapütsch
irgendeine Art von Mütze meint, in welcher Bedeutung
das Wort natürlich auch in S und C vorkommt (neben dem

häufigeren E: chapütscha, S: capetscha).

Die Benennungen schlappa cun pez und schlappa cun schnabel
sind lehnübersetzt zu dt. Schnabelkappe (3)« Die Herleitung

von capetsch aus capa cun pez (k), was ebenfalls eine
Lehnübersetzung wäre, ist m. E. nicht haltbar. Gemäss D.'IG

geht sowohl engadinisch chapütsch(-a) wie auch surselvisch
capetsch(-a) zurück auf *CAPPUCEUS, *CAPPUCEA lat. CAPPA.

Capa cun pez als Ausgangsbasis halte ich schon deshalb
für ausgeschlossen, weil dann E und C nicht palatalisiert
hätten (St: tgapetsch( -a) Sin: tgapitsch( -a) was sie
bei späteren Entlehnungen aus dem Schweizerdeutschen auch

nicht getan haben (cappa, capadüsli usw.). Mit capetsch
'Schnabelkappe' wurde eine bereits vorhandene Benennung
der Kappe auf den neuen Kopfputz übertragen, wohl ähnlich
wie die Uebertragung von Chappe auf die Tuse (Chappetuse,
capatis.Ii)• Die Schnabelkappe einmal aus der Mode gekommen,

(1) Heierli, Bd. k9 S. 111.
(2) Chrest. IX, 10^4-, 13 f. (Anm. von mir - Nr. 63» Volks¬

lieder)
(3) Schnabel kommt auch allein in S und C als Entlehnung

vor. Vgl. z. B. Voc. F. de Sale, 1729; Chrest. X,
1. Teil, 60. Oder Chrest. II, 177, Nr. 15'+: "In
tgiet, in crapp en siu schnabel, (...)".

CO Vgl. Schürch/Witzig, S. 223. Leider geben die Autorin¬
nen nicht an, woher sie diese Herleitung haben.



154

verblieb die Bezeichnung wieder für den allgemeinen
Bedeutungsinhalt

2.10.1.1.4. la baretta (S: biretta, biret)

Baretta heisst die Frauenkappe zur Tracht im Oberhalbstein,

ausserdem wie auch schlappa und capetsch einfach
•Mütze, Haube'.

Aus gall, birrus 'Mäntelchen mit Kapuze' entwickelte sich
mlat. BIRRETUM, später BARRETUM (l). Wann der Uebergang
von 'Kapuzenmantel' zu 'Mütze' stattgefunden hat, ist
ungewiss, im 15. Jahrhundert jedenfalls erscheint biret

-e barete im deutschen Sprachraum als 'schirmlose
Kopfbedeckung zumal von Geistlichen und Würdenträgern' (2).
Nach Graubünden soll das Barett teils aus dem Süden (Ober-
italien), teils über das Deutsche (insbesondere als Name

für die zur Amtstracht gehörende Kopfbedeckung) vermittelt
worden sein (3).

Gemäss Beretta-Piccoli (4) ist das Barett als weibliche
Kopfbedeckung im 16. Jahrhundert wahrscheinlich aus den

Niederlanden zu uns gekommen. Es verbreitete sich in der
ganzen Schweiz, erfuhr je nach Gegend mannigfaltige
Abwandlungen (vom zylinderförmigen Hut bis zum winzigen
Käppchen) und erhielt daher die verschiedensten Namen,

wie Biremessli. Burehüetli. Chäppli. Chalberdräckli.
Chüedräckli. Gottehüetli. Tätschli. TecheIi usw. usf.

(1) DRG 2, 174 ff.5 Kluge, s. v. 'Barett'.
(2) Kluge.
(3) DRG. Hier heisst es, in S und C gehe biret evtl. auf

schwdt. Birêt (Wallis, Luzern; Schw. Id. 4, 1442)
zurück, doch fänden sich Formen mit -i- auch im Mlat.

(4) Zu Barett s. insb. S. 16 ff., 142, 159 f.



155

Der einstige Gattungsname beschränkte sich in der Folge
wiederum auf das, was er ursprünglich bezeichnet hatte:
auf die Kopfbedeckung von hohen Magistratspersonen wie
von Geistlichen und Juristen. "In der Volkstracht ist
der einstige Gattungsname nicht mehr anzutreffen, er
blieb auf die patrizischen Kreise beschränkt." (l)

It. beretta (2) bedeutet 'Mütze, Kappe schlechthin', von
Mädchen und Frauen, von Jünglingen und Männern getragen.
Ferner bezeichnet es eine Mütze, Kappe für geistliche und

weltliche Würdenträger, für Gelehrte und für Angehörige
weiterer Berufe ('Kochmütze', "berette d'impiegati", "be-
retta da macchinista" usw.). Beretta bzw. beretto di notte
heisst 'Nachthaube'. Als Redensarten kommen vor: avere il
cervello sopra la beretta 'avere poco giudizio', cavarsi
la beretta als Zeichen zum Gruss oder als Respektsbeweis,
lasciarsi portar via la beretta 'essere uomo da poco' usw.
Beretto bedeutet ebenfalls 'Mütze schlechthin', im besonderen:

'copricapo popolare, portato dai contadini e dai
pescatori della Sicilia, della Sardegna, della Campania:
a forma di calza di color nero, con o senza nappa',
beretto frigio 'phrygische Mütze der Jakobiner und
Sansculotten' (Symbol der Revolution und der Freiheit) und

beretto verde ("imposto nel Medioevo ai debitori insol-
venti").

Nun zu la baretta im Bündnerromanischen: In den bereits
zitierten Versen aus der CONSOLAZIUN (s. oben, S. 149)
kommt "underfèr cun baretta" vor. Darunter ist die weisse

Leinenhaube zu verstehen, wie sie unter dem Underfer
(eine Art Pelzhut; s. unten, Kapitel 2.10.1.2.1.) getragen

wurde (3)* Die weisse Leinenunterhaube unter einer

(1) Beretta-Piccoli, S. 17*

(2) Zu den folgenden Ausführungen: Battaglia II, 186 ff.
(3) DRG k, 622, s. v. 'custüm'.



156

anderen Kopfbedeckung war damals allgemein üblich. Meist
handelte es sich dabei um eine Schnabelhaube. Für
Graubünden ist gemäss Pater N. Curti nur noch eine Baretta.
wie sie unter dem Underfer getragen wurde, erhalten,
dies jedoch keine Schnabelhaube (l). Die unter den weissen

Kopfhüllen (s. Kapitel 2.10.1.3.1«) getragenen weissen

Leinenhauben mit Zacken über den Ohren und auf der
Stirn wurden baretta a la francesa genannt (2),
wahrscheinlich deshalb, weil die Schnabelhaube im 16.
Jahrhundert in Frankreich modern war und sich von dort aus

verbreitet hat (3)» Ein engadinisches Volkslied beginnt
mit î

Baretta francesa
Con pichels d'or intuorn (^)

Die goldenen Spitzen sind vermutlich eine volksliedhafte
Zutat. Ich kann mir kaum vorstellen, dass eine weisse
Leinenunterhaube damit ausgestattet war, sollte tatsächlich

eine solche darunter zu verstehen sein. Ueber eine
Baretta einer späteren Zeit berichtet Lina Liun (5)s

Be vidvart la via eira la chesetta da duos
sruors: Neisa e Chatrina. Giunfra Neisa
s'avaiva tratgnida da pü bod ans bain lönch
in Frauntscha. Ed ün tschert fer frances,
degnaivel e ceremonius l'eira resteda eir
zieva ch'ell eira turneda in pajas. Mo
auncha très qualchosa as distinguiva ella
da las otras duonnas; ella nu purtaiva
baretta naira scu ellas, bgeranzi üna alva,
e suotour quella, davaunt gi5 las uraglias

(1) Curti, Igl underfer, Ischi 18, Abb. S. 179*

(2) Heierli, Bd. S. 104-.

(3) Thiel, S. 335.
(4) Chrest. IX, 39» Nr. 15. In einem andern Lied (Nr. 123)

"(...) duos barettas / con pichels d'or intuorn".
Ebd., 168, 17 f.

(5) In: Sanzoni, Monografia da Schlarigna, S. 13^, unter
dem Titel "Schlarigna intuorn il 1890" (Antn. von mir).



157

la pendaivan papigliottas grischas ('graue
Haarlocken'). Que eira qualchosa chi'ns im-
poniva da que zuond, a ina cumpagna ed a me.

Nachdem, ähnlich wie bei der Schlappa, die weisse Haube

zum schwarzen Kopfputz geworden war, erscheint hier,
buchstäblich importiert, eine weisse Baretta. in diesem

Fall keine Unterhaube mehr, welche, sollte sie noch
weiteren Damen "imponiert" haben, hätte modern und nochmals

baretta (a la) francesa genannt werden können.

Der Name baretta muss aber, bevor er für die weisse
(Schnabel-)Unterhaube der Frauen Anwendung fand, auch

in romanisch Bünden eine Männerkopfbedeckung
(insbesondere für Geistliche und Amtspersonen) bezeichnet
haben. In der HISTOARGIA DALG FILG PËRTZ von Gian Travers
sagt der Wirt (der sich ebenfalls am Verlorenen Sohn

bereichern will): "la speda ais mia et eir la baréta" (l).
Ich zitiere auch noch einmal aus der Bibelübersetzung
von Joan Pitschen Salutz (3- Mose S, 13):

Davo quai fet Moises approsmar naun pro,
eir ils filgs dad Aron, & ils liet
sü üna baretta (2)

In dem bekannten Streitgespräch zwischen Wasser und Wein

(hier surselvische Fassung) heisst es:

Il vin gi: cur in eiver eiss,
Ne tefila quel bucc duss ner treis;
Fa bi tarmalg Singiurs a Regs,

(1) Chrest. V, 79, 1299.
(2) Chrest. VI, 438, 19 ff. Vulgata: "mitras", Zürcher

Bibel: "hohe Mützen".



158

Anqual scina schiemgeta,
A prers trai giu bareta. (l)

In einer "Nota dils pagaments" von 1862 für eine Aufführung

des Passionsspiels in Lumbrein lautet ein Posten:
"Per las Barettas dils Sacerdots" (2). Die Summe beläuft
sich auf Fr. 8.50. Im bergellischen Stück LA STRIA OSSIA

I STINQUAL DA L'AMUR von Gian Maurizio heisst es mit Bezug

auf Gian Pontisella (3)s "As sent e dir, c'I'à voltà
la baréta ('den Glauben gewechselt')" (4). Und weiter
hinten: der "Preir Durig" "tö la baretta e'l breviario
e's mett e indär barbottand" (5)» nämlich zum Gottesdienst,

murmelnd, weil er, obwohl er sich in letzter
Minute noch Mut angetrunken hat, nicht weiss, worüber
er predigen soll (alles sei schon mehrmals gesagt worden;

er entschliesst sich dazu, ein bisschen in lateinischer,

ein bisschen in griechischer Sprache zu reden ohne

viel sagen zu müssen)•

Für Sm, wo die Baretta die zur Frauentracht gehörende
Kappe ist, habe ich keinen Beleg, hingegen erscheint in
den HISTORIAS DIL MUNT SOGN GIERI die Gattin des Junkers
von Razen in einem "Birett de seida verda" (6). Die Stände

unterscheiden sich in ihrer Kleidung deutlich voneinander,

weshalb den einen die Schlappa, den andern ein
"Birett" zur Zierde gereicht. Biret (gemäss DRG

insbesondere als zur Amtstracht gehörende Kopfbedeckung)

(1) Chrest. II, 350, k6 ff. Ebenso bei Chiampel, Chiantzuns
spirtvalas, Chrest. V, 291» 60.

(2) Chrest. XIII, 157.
(3) Etliche Angehörige der Familie Pontisella hatten

höhere Bildung genossen und bekleideten Lehrstellen
an der Lateinschule in Chur. Sie waren massgeblich
an der reformatorischen Bewegung beteiligt.

(4) Chrest. XI, 35, 996 (Anm. von mir)•
(5) Ebd., S. 107.
(6) Chrest. XII, 8, 278.



159

könnte schweizerdeutscher Herkunft sein. Gielgia von
Aspermont ist zwar keine Amtsperson, wohl aber eine
Angehörige der höheren Stände, und für deren Kopfbedeckung
fand schwdt. Barett (ausschliesslich) Anwendung (l). Vie
leicht ist diese Assoziation (in S war ja die Schlappa
die volkstümliche Haube) "schuld" an der Uebernahme des
Wortes (in diesem speziellen Fall). Im allgemeinen aber
schätze ich den schweizerdeutschen Einfluss im Falle von
baretta als unbedeutend ein. Baretta stimmt semantisch
ganz mit it. beretta überein, zu schwdt. Barett besteht
nur in einem kleinen Bereich Deckungsgleichheit (Barett
'weibliche Kopfbedeckung' war in der deutschen Schweiz
nicht volkstümlich, eine weisse Leinenhaube wurde in der
deutschen Schweiz nirgends mit Bare11 bezeichnet (2), Be

deutungen wie 'Mütze schlechthin' oder gar 'Nachthaube'
sind undenkbar). In EQ kommt noch vor: il berat 'eine
Art Haube'.

Abbildung einer Baretta. wie sie zur
Tracht im Oberhalbstein getragen wird:

Zeichnung gemäss Fotografie aus DRG k, 625.

(1) S. oben, S. l$k f.
(2) Barett bedeutete immer "eigentlich eine Mischung

von Kappe und Filzhut". Beretta-Piccoli, S. 16.



160

2.10.1.2. Hüte

Ein paar allgemeine Erörterungen zum Hut und dessen

Benennung werden im Kapitel "Mannerkopfbedeckungen" zu
finden sein. An dieser Stelle sei nur auf zwei von der
deutschen Schweiz nach romanisch Bünden vermittelte
Damenhutmoden verwiesen.

2.10.1.2.1. igl underfer, enderfer

Dies ist wohl die seltsamste Kopfbedeckung, die mir
begegnet ist. In den Fragebogen für den DRG wird das Underfer

nirgends genannt, aus verständlichen Gründen: der Hut
war längst nicht mehr bekannt. Nichtsdestoweniger wurde

igl underfer (schwdt. Hinderfür) auch in Graubünden
getragen, wenn es auch "in Bünden nicht allgemein, nicht
bäurisch" geworden ist (l). Die Kopfbedeckung wurde schwdt.
Hinderfür genannt, "weil sie vorn und hinten ganz gleich
war und daher beliebig aufgesetzt werden konnte" (2). Es

handelt sich dabei um einen hohen Frauenhut (in St. Gallen
einfach Huet. in Bern Bräuikappe genannt) mit einem kleinen

bestickten Boden und einem wulstigen, dichten
Pelzaufsatz, offenbar um ein wahres Monstrum (3).

(1) Heierli, Bd. 4, S. 105. Vgl. auch Curti, Igl underfer,
S. 177' "(...) quei ornament de tgau era en usit
generalmein era tier nus da quei temps", weiter unten
aber: "(...) ei igl usit digl underfer mai daventaus
cheu schi generals ed exclusivs sco ella ulteriura
Svizzera", und S. 178: "(...) ha la capetscha gigan-
tica de fol buca pudiu far vau el pievel".

(2) Schw. Id. 1, 965. Beretta-Piccoli schreibt dazu (S.
54): "Im Gegensatz zum Modebild des 16. Jhs., das
den Hinterkopf verlängert und vergrössert erscheinen
liess, zeigte sich jetzt die Stirne erhöht und
verbreitert. Das mag den Anstoss zur Benennung 1Hinderfür1
gegeben haben, als einer Kopfbedeckung, die man 1z'hin-
derfür' (verkehrt, das Hintere vorn) aufsetzt."

(3) Den folgenden Ausführungen liegt vor allem zugrunde:
Heierli, Was ist ein Hinterfür?5 Curti, Igl underfer.



l6i

Abbildung:
Gezeichnet gemäss ieierli, Was ist ein
Hintertür?.

/""X

Das Ilinterfür stammt mit grösster Wahrscheinlichkeit aus
Frankreich und ist anfangs des 17. Jahrhunderts in die
Schweiz und nach Süddeutschland gelangt. Während es in
seinem Ursprungsland jedoch bald wieder abgelegt wurde,
trugen es unsere Frauen und Töchter, ja sogar Mädchen

vom vierten Lebensjahr an, in den Städten etwa 150 Jahre
lang, Sommer (i) und Winter. "Bei den Bäuerinnen kann
dieses Ungetüm bis gegen 1300 konstatiert werden." (l)
Für die Beliebtheit dieses Kopfputzes sprechen die vielen

Kleidermandate, wonach versucht wurde, dem ständigen
Grösser- und Noch-grösser-Werden der Hüte Einhalt zu
gebieten (z. B. auch durch das Festlegen der Anzahl Felle,
die für die Herstellung verwendet werden durften),
vergeblich, denn alle Verbote wurden jeweils sofort wieder
übertreten.

(l) Ileierli, Kopfputz der bürgerlichen Frauen in der
Schweiz, S, 42. Vgl. auch Heierli, Was ist ein
liinterfür?, S. 2655 "Wir haben gesehen, dass man
in den Schirmvogtbüchern, den Nachlassrodeln und
Mandatbüchern von I605 - 1740, also während der
Zeitdauer von etwa 150 Jahren immer und immer wieder

dem Ausdruck 1hinderfür' begegnet." Und etwas
weiter unten: "Ein weiterer Beweis, wie viele
Hinterfür getragen wurden, besteht darin, dass es
spezielle JI in t e rfürmache r gab, obwohl es auch den
Kürschnern gestattet war, solche anzufertigen."



162

Xn Graubünden muss igl un.derfer ebenfalls schon in der
ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts bekannt gewesen sein,
Pater N. Curti stellte es erstmals auf dem Altarbild von
Segnes (1638) fest (l). In der CONSOLAZIUN von 1690 wird
zwar "underffer cun baretta" (s. oben, S. 149 und 155) noch

angeprangert, doch waren solche Auswüchse weiblicher Eitelkeit

auch andernorts der Kirche ein Dorn im Auge. In Zürich
beispielsweise war das Tragen des Hinterfürs an Sonntagen
verboten ("und das Verbot, anders als im 'Tüchli' ('weisse

Kirchenhaube'; Anm. von mir) in den Kirchen erscheinen
zu dürfen, wurde erst 1755 aufgehoben" (2)). Die Jungfrauen

in S sollen den (von älteren Frauen bis weit ins 19.
Jahrhundert hinein getragenen) Sturz (ungefähr dasselbe
wie Tüchli. s. Kapitel 2.10.1.3.1.) mit dem Underfer
vertauscht haben. Im protestantischen Samedan wurde der Sturz
schon 167k verboten. Es gibt keinen Hinweis dafür, dass
auch dort an dessen Stelle das Hinterfür trat. Seit Ende des
17. Jahrhunderts soll das Hinterfür in S allmählich vom Capet

s ch verdrängt worden sein (3). Das Hinterfür verschwand
in Graubünden samt seiner Benennung in der ersten Hälfte des
18, Jahrhunderts wieder, also etwa zur selben Zeit, zu der
auch in den übrigen Schweizer Städten (nicht aber auf dem Lande)

die letzten Hinterfür abgelegt wurden. Da die Kopfbedeckung
bei den bündnerischen Bäuerinnen nie heimisch geworden war,
ist es klar, dass die städtische Mode für den Zeitpunkt des

Verschwindens massgebend ist. Gleichwohl wird das Hinterfür
in der nach 1799 geschriebenen COMEDIA SPASUSA von Theodor
von Castelberg noch erwähnt: "Cun tschien thalers cumprins

underffes a blochas da seida." (4)

(1) Curti, Igl underfér, S. 177«

(2) Heierli, Was ist ein Hinterfür?, S. 264.
(3) DRG 4, 622, s. v. 'custüm'.
(4) Chrest. IV, 2. Teil, 446, 37 ff. Zur Datierung vgl.

oben, S. 145. Den ganzen Passus habe ich zitiert auf
S. 100.



163

2.10.1.2.2. il cucu (chapè da Schlarigna)

Es handelt sich hierbei einerseits um eine Kopfbedeckung,
wie sie schon zur Zeit der Französischen Revolution
getragen, dann aber zum typischen Frauenhut der Biedermeierzeit

geworden ist, andererseits um eine Haube. Der Hut
hiess in Deutschland Schute (f.), in der Schweiz hiessen
Hut und Haube Gugge-Huet, auch Hube-Huet (l). Er wurde

hier so genannt, weil ein breiter Rand seitlich das
Gesicht umschloss und man aus ihm nur so hervorgucken konn-

Heierli (3) - auch chappi. Sie sollen dort einmal zur
Volkstracht gehört haben. Julie Heierli schreibt dazu:

(1) Scliw. Id. 2, 1787.
(2) Auf diese Weise kam z. B. auch die Zürcher Schääch-

hübe, eine Haube mit so breiter Rosshaarspitze, dass
die Trägerin nur darunter hervorblinzeln oder -schielen
konnte (schäächen 'schielen'), zu ihrem Namen.

(3) Heierli, Bd. ^, S. 109.

te (2).

Abbildung:

Im Engadin nannte man die Hüte cucu, chapè cucu (beides <

schwdt. Gugge-Huet), chap£ da Schlarigna oder - gemäss



164

"Der gute Seidenstoff, die sorgfältige Arbeit dieser nach
französischer Mode angefertigten Hüte bewies mir aber,
dass sie einst zur Toilette der Damen jener Gegend gehört
haben müssen," (l) Wie es mit der Mode nun einmal geht,
sind die Hüte dann offenbar die soziale Leiter herab zu
den Bäuerinnen gelangt. Nachdem sie auch bei diesen
altmodisch geworden waren, wurden sie des breiten Randes

wegen noch zum Heuen aufgesetzt. In der ersten Hälfte des

19« Jahrhunderts war es aber noch nicht so weit, Giovannes
Mathis erinnert sich an eine Charreda von 1845 î

La charreda eira composta da 12 charrs, con
sezs verds, e tuotts manadschunz vaivan sü
ün tremend cilinder (sco as portaiva da que
temp), e las giuvnas chapels con elas da var
30 cm lungezza e largezza, e grands sindels
verds « (2)

Es kann sich dabei um nichts anderes als um den Gugge-
Huet handeln, Heierli beschreibt einen Stich ("Schlit-
teda engadinia nel 1817"), auf welchem eine vornehme

Gesellschaft abgebildet ist. Die Damen tragen ebendiese
Hüte (3).

Die Bezeichnungen im Bündnerromanischen gelten, wie im

Schweizerdeutschen, nicht nur für den Hut, sondern auch

für die Haube. Im DRG (4) wird der Chapfe da Schlarigna,
was dasselbe bedeutet wie cucu, wie folgt beschrieben:

(1) Heierli, Bd. k, S. 109.
(2) Chrest. VIII, 533, 17 ff.
(3) Heierli, Bd. k, S. 109.
CO DRG 3, 317, s. v. 'chapè', Vgl. auch DRG 3, 317 f.,

s. v. 'chapè da Schlarigna' und DRG 3, 315, s* v. 'cucu1.



165

Chapè da Schlarigna o chapè cun chartuns as
portaiva pii bod per ir a fer cun fain. In Un
töch indiana ('Baumwolle1; Anm. von mir)
gniva miss aint 13 - 15 strivlas chartun
chi circundaivan la vista e formaivan in-
tuorn quelia ün'ela da 10 - 20 cm."

Auf dem Heinzenberg wurden scheinbar noch Ende des letzten
Jahrhunderts ähnliche Hauben, wie soeben für das Oberenga-
din beschrieben, getragen. Es waren dies zusammenlegbare
Hauben aus "hellfarbigem Baumwollstoff, deren breit
vorstehender Rand mit eingeschobenen Fischbeinstäbchen
gesteift war" (l). Sie haben Gugguhauben geheissen und sind
wahrscheinlich - gemäss Heierli - "einmal von Sommergästen

aus Norddeutschland mitgebracht worden" (2). Sowohl Haube

wie Hut würden an der Ostsee und in Ostfriesland noch
getragen (gilt zumindest bis 1930» dem Erscheinungsjahr des

4. Bande s von IIe ier 1 i s V 0 LKSTRACHTEN •

Abbildung einer Gugguhaube:

gemäss Heierli, Bd. k, S. 110. (Sine ähnliche
Skizze habe ich auch in den Mat. DRG gefunden.)

(1) Heierli, 3d. k, S. 109.
(2) Heierli, ebd., S. 110.



166

Ansonsten sind die Benennungen (chapfe) cucu und chapè

da Schlarigna auf das Oberengadin beschränkt. Auch Hei-
erli hat solche Hüte bzw. Abbildungen davon nur im

Oberengadin gesehen. Zur Herkunft von chapfe da Schlarigna
konnte ich nichts finden, doch muss fast angenommen werden,

dass als erste die Celeriner Damen ihr Haupt damit
geschmückt haben, bevor diese Mode in den umliegenden
Gemeinden Beachtung fand.

2.10.1.3. Schleierartige Kopfhüllen

Das schleierartige Kopftuch ist die einfachste und älteste
Kopfbedeckung überhaupt. Es wurde bereits im Altertum in
den verschiedensten Kulturen getragen, und zwar nicht nur
als Schutz gegen Wind und Wetter, dem Schleier kam seit
jeher grosse symbolische Bedeutung zu. Weit zurück reicht
die Vorstellung des Himmelsgewölbes als eines von der Gottheit

ausgebreiteten Schleiers. Wichtig und ebenfalls sehr

alt ist das ganze Umfeld der Verhüllungs- und Enthüllungs-
symbolik. Als Schutz vor Dämonen gilt beispielsweise der
Trauerschleier, welcher die Totengeister, der Brautschleier,

welcher die lüsternen Dämonen abwehren soll. "Bei Nonnen

ist der 'hl. Schleier' (velamen sacrum) Symbol der
Weltverachtung und ihrer mystischen Ehe mit Christus" (l).
Der Schleier ist ein Zeichen der Schicklichkeit. Er war,
insbesondere in Zeiten allgemeiner Frömmigkeit, unentbehrliches

Attribut der Frau. Im deutschen Mittelalter nannte
man schleierartige Kopfbedeckungen je nach Zeit und Art
houbit-tuoch. wimpel. rise, sloiger. gebende. krûseler usw.
Im 14. Jahrhundert setzte sich ein Kopfschleier durch, der
bis zu seinem Verschwinden (in abgelegenen Gebieten bis
ins 19. Jahrhundert hinein) Stûche oder Sturz genannt wurde.

(l) Lurker, Wörterbuch der Symbolik, s. v. 'Schleier'.
Vgl. auch Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole.



167

2.10.1.3.1. il stuors

Die älteste in Graubünden auch nomenklatorisch erfassbare
Kopfbedeckung ist der Stuors (l). Dazu schreibt Pater N.

Curti: "XI num sez gia munta, ch'il stuors, sco la gronda
part délia vestgadira, ei d'origin tudestg, vegnend 'stuors'
(Sturz) da stürzen (2). El era, el 15avel tschentaner (3)>

en tut las contradas tudestgas il sin-tgau general délias
dunnauns, En Svizzera schev'ins Sturz ne Stuche,
las duas parts numnav'ins ella Svizzera orientala Tüechli
e Gfechtli. Da cheu schevan ils Romonts'chs ella vallada
dell'Albula adina péz e stuors, ils Sursilvans tudestgs
mo Sturz, ils romontschs stuorz." (k)

Wie hat ein solcher Sturz ausgesehen? Curti gibt uns eine
ausführliche Beschreibung davon: "Sco el vegneva portaus

il davos consista il stuors ord dus fazolets de glin,
dais quals in ei ca. 1 m. liungs e ca. kO cm. lads, 11 auter

55 - 75 cm. lads e 65 - 80 cm. liungs. Xgl emprem fa-
zolet vegn faldaus tochen sin 8-10 cm. ladezia, tschen-
taus vid il baditschun ('Kinn') e fermaus sin tgau cun

gugas ('Stecknadeln, Gufen'). L'auter vegn tschentaus sin
tgau, stendius sur las survintscheglias ('Augenbrauen') vi
e fermaus sillas tempras ('Schläfen') vid'gl emprem fazo-
let. Lu prend ins ensemen ils cantuns sut il baditschun
ferton che la teila penda anavos giu per il dies ('Rücken')
en l'entira ladezia." (5)

(1) Ich stütze mich hauptsächlich auf Curti, II stuors,
Ischi 17.

(2) Lexer: mhd. stürzen, stürzen 'fallen machen, stürzen'.
Das Tuch fällt den Rücken hinunter (Anm. von mir).

(3) Eigentlich schon im lk. Jahrhundert (Anm. von mir),
(k) Curti, II stuors, S. 52 f.
(5) Ebd., S. 51 f. (Alle Anmerkungen von mir).



168

Abbildungen:
gemäss Curti, Il stuors, S. 52> und Schweiz,
Landesmuseum, Zürich (Abb, 1 in: Schneider,
Schweizer Damenkostüme des 18, und 19.
Jahrhunderts

Auch der Sturz unterlag je nach Gegend mehr oder weniger
starken modischen Einflüssen (l), seine Grundform jedoch
ist die oben beschriebene. Er bestand, abgesehen von
vorübergehenden Modeerscheinungen, immer aus weissem Stoff,
Darunter wurde die obligate weisse Haube (baretta a la
francesa; s, oben, S, 156) getragen. Zwischen Sturz und
Stûche besteht gemäss Curti kaum ein Unterschied, gemäss

Beretta-Piccoli waren ursprünglich Unterschiede in bezug
auf Material, Länge, Fältelung usw, festzustellen (2),
die uns aber nicht zu interessieren brauchen, da Graubünden

ohnehin nur Sturz übernommen hat. Hingegen finden wir
das Tüechli, bündnerromanisch piez (3)» ebenfalls belegt.

(1) Zu gewissen Zeiten bedeckte das Kinntuch auch den Mund,
sogar die Nase und liess nur noch die Augen frei; die
Eältelung konnte kunstvoller oder einfacher ausfallen;
der Sturz konnte sich mehr oder weniger stark in die
Höhe richten usw. Auf jeden Fall muss das Aufsetzen
bisweilen eine aufwendige Sache gewesen sein. Vornehme
Zürcher Damen beispielsweise sollen dazu eine eigene
Modistin gehabt haben,

(2) Dazu Beretta-Piccoli, S, 14-5 ff.
(3) Tüechli war bisweilen gleichbedeutend mit Stûche.

Beretta-Piccoli, S, 146,



169

Der älteste Beleg für stuors findet sich in der HISTOAR—

GIA DALG FILG PERTZ von Gian Travers. Einer, der den Ruin
des Verlorenen Sohnes voraussieht, bemerkt höhnisch:
"ch'eau poartta stuors per aque, non sto baing" (l).
Der Stuors wurde in Graubünden vom 15« Jahrhundert an

getragen und blieb in gewissen Gegenden, insbesondere
in der Surselva, bis etwa 1750 die charakteristische
Kopfbedeckung der Frauen (2). Dann blieb er noch etwa 70 bis
80 Jahre lang als Trauerkleidung in Gebrauch. Als erste
haben die vornehmen Familien sowie die beiden deutschen
Gemeinden Vais und Obersaxen mit dieser Sitte gebrochen.
Ohne sich der Zusammenhänge wahrscheinlich bewusst zu

sein, sagte man dort weiterhin, zumindest noch bei
Erscheinen der Arbeit von Beretta-Piccoli (1936), Sturz
träge für 'in Trauer sein' (3)* Im obersten Lugnez hat
sich der Stuors als Zeichen der Trauer am längsten
gehalten. In Lumbrein soll ihn eine Anna Casanova 1867 beim

Begräbnis ihres Vaters als Letzte getragen haben, in Vrin
wurde er 1876 beiseitegelegt (^-). Im Oberengadin wurde -
wie schon erwähnt (5) - in der 70-er/80-er Jahren des

17« Jahrhunderts der Sturz für den Kirchgang verboten.
Es ist anzunehmen, dass der Sturz auch in E - offenbar
sogar früher als in S - einmal ein Zeichen der Trauer
gewesen ist, denn welchen Sinn sollte sonst das

obenangeführte Zitat von Travers haben? Gemeint ist: Tut mir
ja leid um den armen Kerl, doch fällt es mir gar nicht
ein, mich deswegen in Trauer zu stürzen. Schon dass ein
Mann von "Sturz tragen" spricht, verweist auf Redensartliches

(1) Chrest. V, 76, 1193.
(2) Die Adeligen legten ihn etwas früher ab, er diente aber

auch ihnen nach wie vor zum Kirchgang und als Zeichen der
Trauer. Vgl. z. B. auch oben, S. 162; die Vorschrift, in
der Kirche im Tüchli zu erscheinen, galt in Zürich bis 1755«

(3) Beretta-Piccoli, S. 92. Vgl. auch Curti, II stuors, S. 55«

(k) Curti, II stuors, S. 55 I.
(5) S. oben, S. 113. Auch Ganzoni, Monografia da Schlarigna,

S. '83.



170

Auch piez 'Sturz' (schwdt. Tüechli) wurde relativ früh
(den Belegen nach zu schliessen nur) ins Surselvische
aufgenommen. Wir finden das Wort in einer in Versen
geschriebenen HISTORXA DA SUSANNA von 1652. Susanna muss

sich vor Gericht verantworten:

Mo quels dus velgs han cummondau,
Ch'ilg piez lgi deigig ngir scarpau,
Giu d'ilg sieu chiau navente.
Par ounc puder,
Si'vista ver,
Cun quei ver lagramente. (l)

Hier wird das Verhüllen des Antlitzes als Zeichen der
Schicklichkeit (und das gebührt einer Ehebrecherin nicht,
weshalb die beiden Uebeltäter diese Entblössung auch
verlangen können) deutlich gemacht, aber auch der Schutz vor
lüsternen, unbefugten Blicken. In der CANZUN DINA FEGLIA
ANGANADA DA SIU AGEN QUET A VANA SPERONZA heisst es:

enten stagl da purta piez
fazalet de seida,
• • • 2

Im auch schon herangezogenen Lied über die "in der Fremde"

verheiratete junge Frau lesen wir:

Onn ch'jeu pudevel ir cun miu bi tschupi,
Uonn ch'jeu stoiel ira cun piez ed ani. (3)

(1) Chrest. I, 1. Lieferung, 75» 18 ff.
(2) Chrest. I, Nachträge, 809» 20 f.
(3) Chrest. II, 32^, 7 0* (70 a; ganz ähnlich auch

in Variante 70 c).



171

Piez hat natürlich auch die Bedeutung 'Tüchlein schlechthin'

(auch 'Windel' (l)). Stuors bedeutet heute noch
'PTutkrempe' (nur S; stuors dalla capiala, St: urmegl,
ur da la tgapeala, Sm: our dalla tgapela, E: ala, ela
dal chapè; alles gemäss Wb LR). Ob man ursprünglich den

Schlapphut im Sinne hatte, wobei die Hutkrempe der Teil
des Hutes wäre, der abwärtsfällt?

2.10.1.3.2. la liadüra, il seul

Liadüra bzw. seul bezeichnet ein schwarzes Kopftuch aus
Wolle oder Baumwolle, das im Nacken gebunden wurde. Die
Kopfbedeckung war im 19. Jahrhundert Bestandteil der
schwarzen Unterengadiner Tracht, datiert jedoch von früher.

Sie soll nach der Schlacht an der Calven 1^99 als
Zeichen der Trauer um die Toten aufgekommen und von da

an bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts getragen worden
sein (2). Auch J. A. von Sprecher erwähnt eine schwarze
Stirnbinde liadüra?), die im Sngadin und Münstertal
von den verheirateten Frauen an Sonntagen umgebunden

worden sei (3).

Gemäss Heierli wurde das Kopftuch, solange es flach auf
dem Kopfe lag, seul genannt. Als in den 1330-er Jahren
hohe Kämme modern wurden, stieg das Tuch darüber empor
und hiess nun liadüra (^). Der Begriff liadüra findet

(1) In der übrigen Schweiz wurde der Sturz u. a. auch
Chirchenwindel oder pannolino genannt. Beretta-
Piccoli, S. 13.

(2) Heierli, Bd. k, S. 103 f.
(3) J. A. von Sprecher, S. 33.
(k) Heierli, Bd. k, S. 103 f.



172

sich jedoch schon in älteren Texten, so z. B, in der
ISTORGIA DALL CAVALIER PETER ET DA LA BELLA MAGULLONIA

nach einer Handschrift von 1746:

Lura gietla in sia cambra custaivlla et
s tret aint sia vistinainta da reina et
s matet darchieu sü sia liadüra, sc(h)o
l'eira peravaunt adüseda, chia nun la
pudaivan vera otar co ls öllgs alfs et
lg nes. (l)

Es geht der schönen Magelone darum, die Erkennungsszene
noch etwas hinauszuzögern. Erst später "bütettla sia
liadüra gio d chio" (2), erst jetzt sieht Peter, wen

er vor sich hat. Magelone hatte seit dem Verlust ihres
Gatten nur der Nächstenliebe und der Liebe zu Gott als
"spitollerin" gelebt. Ihre Liadüra ist Zeichen der
Weltabgeschiedenheit, am ehesten mit dem Nonnenschleier,
vielleicht mit dem Sturz zu vergleichen, weit entfernt aber
von der Liadüra der Unterengadiner Tracht des 19. Jahrhunderts.

Stuorz war wahrscheinlich im 18. Jahrhundert in
E^ gar nicht (mehr?) bekannt (in Eq wurde er ja 1670/80

für den Kirchgang verboten). Im Mittelhochdeutschen hiess
der Kopfputz der (verheirateten) Frau gebende (coli, zu
bant) (3). Ebenso ist die Namengebung liadüra (zu liar
'binden') zu verstehen. îlierin einen Germanismus zu sehen,
scheint aber etwas weit hergeholt. Man vergegenwärtige sich
noch einmal die Stelle aus ALCHIUENAS BELLAS ET NUEZAIVLAS

HISTOARGIAS (s. oben, S. 69). Medea lässt ihrer Rivalin
Glauke "üna bellischma schoachia, et üna liadüra"
überbringen. Wie mag man sich diese Liadüra vorgestellt
haben? Gemäss Bezzola (4) war der Verfasser "ün hom fich

(1) Chrest. VII, 20, 34 ff.
(2) Ebd., 21, 11.
(3) Vgl. Lexer.
(4) Reto R. Bezzola, S, 317.



173

cultivo", er konnte Latein und hat sich auf eine oder
mehrere lateinische (nicht deutsche!) Vorlagen abgestützt.

Zur Benennung seul habe ich mir auch Gedanken gemacht.
Pallioppi gibt sculadüra 'Abflusswasser, Fluss; lat.
colatura-ae, was durchgeseiht worden'. Peer: seul 'Ab—

fluss, Wasserabfluss, Wasserabzugsgraben' und scular
'abfliessen, ausfliessen'. In der Chrestomathie

(Volksmedizin) wird ein Rezept gegen Magenschmerzen genannt:
man soll (ich vermute) Wermut ("usens") und Wein
zusammengeben, 2k bis 30 Stunden stehen lassen und "scular
allura tras ün pezz" (l). Diese Wendung findet sich noch
an weiteren Stellen. Ich kann mir daher nichts anderes

vorstellen, als dass die Benennung der Tätigkeit (scular)
auf das dafür verwendete Tuch (2) übergegangen ist, dieses

seul genannt wurde und schliesslich die aus einem
ebensolchen oder ähnlichen Tuch bestehende Kopfbedeckung
diesen Namen bekommen hat (3)* Auf ähnliche Weise ist
die Stftche zu ihrem Namen gekommen (4). Der Stoff, aus
dein die Stûche gefertigt war, diente ursprünglich zur
Herstellung des Aermels. Da die Aermel über das Handgelenk

herabfielen, wurden sie zurückgestrichen (ahd. gi-
stûchot). Die Benennung der Tätigkeit ist auf den Stoff,
dann auf das Kleidungsstück (zuerst 'Aermel', dann
'Kopfputz') übergegangen.

(1) Chrest. XI, 268, Nr. 18 (Unterengadinische Sammlung).

(2) Peer gibt noch pez da (cular) lat 'Filtriertuch,
Siebtuch'.

(3) Man beachte: "scular tras ün pezz". Pez bedeutet
auch 'Windel'. Auf die Namen Chirchenwinde1 oder panno-
lino für 'Sturz' habe ich bereits hingewiesen; s. oben,
S. 171, Fussnote 1.

(*0 Vgl. Beretta-Piccoli, S. 93 und 146.



17^

2.10.1.3 .3. Der Schleier

Wb LR:

Surs.: Schleier vel
Suts.: Schleier zindal
Surm.: Schleier vel, stürz (arch.)
Eng. : Schleier

(als Stoff
sindal, zindel, vel
f lor)

Bei vel handelt es sich höchstwahrscheinlich um ein
italienisches Lehnwort. Lat. VELUM (langes betontes E) hätte
bei erbwörtlicher Entwicklung *veil, vail ergeben müssen (l).
Entsprechend den Angaben in den Wb LR habe ich das Wort auch

in der Chrestomathie nur für S und Sm gefunden (2), womit
womit nicht gesagt sein soll, es sei andernorts nicht bekannt,
gewiss aber ist es nicht DER Name für 'Schleier*. Peer
verweist s. v. 'vel' auf 'sindal' (3)»

Dem DRG (k, 621) entnehmen wir;

P. Placidus à Spescha (1752 - 1833 (^)) berichtet
von den Tavetschern: "(...). Bei Beerdigungen

umhüllen die Weibspersonen der nächsten
Verwandtschaft ihr Haupt gleich den Klosterfrauen

mit weisser feiner und gestärkter
Leinwand, Rhät. 'Stuorz' genannt, oder sie behangen
ihr Haupt und den Rücken nach der neuen Mode mit
einem schwarzen Flor, Rhät. 'Sandal' genannt."

(1) Vgl. auch CENA tscheina, tschainat TELA V teila, taila
usw.

(2) Einmal findet sich bei Lansel: "Ellas eiran tot
veladas, / Ora sot il nair zindal". Chrest. VIII,
520, 9 f. (Todenvolk).

(3) Hingegen auch hier das Verb: velar 'verschleiern,
umschleiern, umhüllen'.

(J+) Anm. von mir.



175

Ein Flor, d. h. ein Schleier, "Rhät. 'Sandal' genannt".
Ein (alter?) rätischer Name für eine neue Mode? Demnach

wäre sandal. sindal. zindel etc. von vel (bzw. flor)
verdrängt worden. Im VOCABULARIO von F. de Sale (1729)
wird surselvisch und surmeirisch "vêl" angegeben (l),
alle anderen Belege für vel sind jüngeren Datums.

Im Engadin wird der Schleier sindal. zindel genannt,
sowohl im buchstäblichen wie im übertragenen Sinn. In
einem CUDESCH DA MASCHDINAS nach einer Handschrift aus
dem 17. und 18. Jahrhundert lautet das Rezept gegen "mal
da igls Öls": "piglia ün sindal nair, nouf, meta davant

igl öl sü et Iura piglia quel gras, (...)" (2). Vor allem
aber kommt das Wort als dichtungssprachliches Element -
natürlich längst keine "kühne Metapher" mehr — immer und
immer wieder vor (3).

Eau vegn sulet très la valleda;
La not deresa s—chür zinde1 (4).

Oder gar die folgende Stilblüte:

Iis munts sun corunSs
Cun lur zindels da naiv (5).

(1) Chrest. X, 1. Teil, 60.
(2) Chrest. VII, 144, 18.
(3) So selbstverständlich andernorts auch ve1. z. B,:

La notg haveva stendiu ora siu ve1 sin la tiarra".
Chrest. I, 3. Lieferung, 650, 39 f.

(4) Chrest. VIII, 252 (G. F. Caderas, Afflicziun, 1 f.).
(5) Chrest. VIII, 192 (Singer, L'utuon, 13 f.).



176

Zur Verdeutlichung der (tradierten) Schleiersymbolik
sei ein Beispiel au:s Pallioppis GEMMAS (einer Sammlung

von Aphorismen) zitiert!

La natüra ais il sindel della divinited. (l)

Und aus einer Predigt von Otto Gaudenz (l903)i

Eir la chüna dell'umanited ho Dieu miss
giî> nels temps remots, la cuvernand cul
zindel del misteri inperscrutabel (2),

Das ist alles nicht besonders originell, das sind uralte
Topoi. Die Vorstellung vom Schleier der Gottheit war schon
im Altertum und in den verschiedensten Kulturen lebendig (3).
Bereits verwiesen wurde auch schon auf die Verhüllungsund

Enthüllungssymbolik (4). "Die klassische und romantische
Dichtung greift in ihrer Weltdeutung wiederholt auf die
uralte Symbolik des Verhüllens und Enthüllens zurück" (5)•
Man denke dabei beispielsweise an Schillers Gedicht DAS

VERSCHLEIERTE BILD ZU SAIS. Dem nach Erkenntnis der Wahrheit

dürstenden Jüngling wird erklärt: "Kein Sterblicher",
sagt die Gottheit, "Rückt diesen Schleier, bis ich selbst
ihn hebe. / Und wer mit ungeweihter schuldger Hand /
Den heiligen, verbotnen früher hebt, / Der, spricht die
Gottheit - " "Der sieht die Wahrheit." Der

Jüngling "hat den Schleier aufgedeckt", aber: "Nun,

(1) Chrest. VIII, 237, Nr. 36.
(2) Chrest. VIII, 611, 19 ff.
(3) Lurker, s. v. 'Schleier'. Von einem eigentlichen Apho¬

rismus, definiert als "kurzer, schlagkräftig und äusserst
prägnant formulierter einzelner Prosasatz zur Einkleidung
eines eigenartigen persönlichen Gedankens, Werturteils,
einer Augenblickserkenntnis oder Lebensweisheit, durch
geistreichen Inhalt und individuellen Stil unterschieden
vom Niveau des Sprichworts" (Gero v. Wilpert, Sachwörterbuch

der Literatur, s. v. 'Aphorismus'), kann bei Palliop-
pi keine Rede sein.

(4) S. oben, S. 166.
(5) Lurker, s. v. 'Schleier'.



177

fragt ihr, und was zeigte sich ihm hier? / Ich weiss es

nicht. Besinnungslos und bleich, / So fanden ihn am andern
Tag die Priester / Am Fussgestell der Isis ausgestreckt."
Der Jüngling nimmt "(il) misteri inperscrutabel" mit ins
Grab.

Bündnerromanisch sindal. zindel etc. dürfte ziemlich alt
sein. Lat. SISDON wurde aus dem Griechischen übernommen.
Das Wort bezeichnete einen "aus dem weitern Osten (indien)
kommenden leichten Leinenstoff" (l) bzw. ein "vom Indus
(Sindhu) eingeführtes Gewebe" (2). Es ist von Italien aus
in die andern romanischen Sprachen gelangt, ins
Mittelhochdeutsche wurde es aus dem Französischen entlehnt (3)
In den genannten Sprachen verblieb der Marne als Bezeichnving

für ein Gewebe: gemäss DEI \5, 'Uli) bedeutete er
'stoffa di seta leggera adoperata nella moda femminile',
Wartburg nennt unter vielen Belegen nur zwei (einen aus
dem 12./l3., einen aus dem 15. Jahrhundert), wonach das

Wort einmal ein Kleid, einmal "etwas", das aus diesem Stoff
hergestellt ist, bezeichnet, und Lexer gibt ebenfalls die
Bedeutung 'Zindel, eine Art Taffet1 (4). Auf welchen Wegen

das Wort ins Bündnerromanische gelangt ist, dürfte kaum mehr

zu erschliessen sein, hat es sich doch um ein allgemeineuropäisches

Modewort gehandelt. Der Bedeutungswandel von 'Stoff
auf 'Schleier' erfolgte wahrscheinlich auf rätischem Boden,
wo das Wort auch überlebt hat. In den andern Sprachen ist
es untergegangen.

(1) FEW 11, 641.
(2) Kluge, s. v. 'Zindel'.
(3) FEW 11, 641.

(4) Vgl. z. B. Wolfram von Eschenbach, PARZIVAL, 301, 28 ff.
(Bluttropfenszene):

ein failen tuoches von Sûrin,
gefurriert mit gelwem zindâl,
die swanger über diu bluotes mâl.

(Einen Mantel (failen < VELUM, über das Frz. aufgenommen)
aus Tuch von Surin, mit gelbem Taft gefüttert, warf er
(seil. Gawan) über die Bluttropfen.)



178

Ein jüngeres Wort ist f lor (<"dt. bzw. schwdt. Flor,
gemäss DRG allgemein verbreitet). Der Flor ist
insbesondere ein Zeichen der Trauer. In einem Märchen aus
S sind alle Häuser einer Stadt "cun in flor ner" (l)
überzogen, aus Trauer darüber, dass dem siebenköpfigen
Drachen demnächst die Königstochter geopfert werden soll.
In Sm herrschte der folgende Aberglaube:

Cura tg'igl patrung digls aviouls mora,
duess ins lascher a saveir chels antras
tatger ved igl stand en toc flor. aschiglio
mor' igl giu igls aviouls. (2^j

Aber auch die eifersüchtig gehütete Gattin des "Doga da

Vanescha" "haveiva la vista cuveraada sot ün flor" (3)«
Flor zur Bezeichnung des Stoffes (s. oben, S. 17^, Wb

LR) findet sich in den PAREVLAS ENGlADINAISAS von Gian
Bundi (S. 59):

ed aint rivan duos signuras vstidas
a nair cun zindels da flor Chi las cuver-
nivan do cho a pè,

Bei der Durchsicht der Mat. DRG bin ich schliesslich
vereinzelt auf il schleier gestossen (Müstair, Strada, Möns,

Alvaneu, Andeer, Lohn, Ems, Trin, Ruschein und Ruçun).

(1) Chrest. II, k, 13.
(2) Chrest. X, 1. Teil, 766, Nr. 33.
(3) Chrest. XI, 238, 22 f. (E^; Chasper Bardola,

1831 - 1919).



179

2.10,1.4. Kranzartiger Kopfschmuck (l)

Die jungfräulichen KopfZierden haben die Form einer Krone,
Die Bezeichnung Krone hat sich jedoch in den Schweizer-
deutschen Mundarten nicht erhalten; die Krone als Herrsche
symbol bzw. himmlische Aus Zeichnung für besonders
gottgefälligen Lebenswandel passte offensichtlich nicht für die
Kopftracht des Volkes. An die Stelle von Krone traten
Kranz und Schape1. Die beiden Begriffe reichen zurück ins
Mittelalter und wurden schon damals nicht klar unterschieden.

Kranz 'Kranz, bes. als ausgesetzter Ehrenpreis' (2)
wurde schon bald zum "Ehrenpreis der Keuschheit". Schapel
(< afrz. chape1 'parva cappa, qua caput tegitur' (3)) soll
gemäss Beretta—Piccoli, von Hartmann von Aue, welcher das
Wort seinerseits von Chrétien übernommen hätte, erstmals
im Deutschen verwendet worden sein (4). Es wird angenommen
dass die ursprüngliche Goldborte der Kappe allein als Kopf
schmuck verblieb und später zum Kranz wurde (5)* So müssen

wir uns den Bedeutungswandel zu 'Kranz' vorstellen. Gemäss

Beretta-Piccoli ist Schapel 'Kranz' im Mutterland erst im

13. Jahrhundert belegt, im deutschen Sprachgebiet tritt
das Wort in dieser Bedeutung schon recht bald nach der
erstmaligen Verwendung in Hartmanns EREC (die Sntstehungs-

(1) Vgl. dazu Beretta-Piccoli, insb. S. 3 ff** 24 ff.,
145, 151 ff.

(2) Lexer. Kluge, s. v. 'Kranz' gibt an: spätahd. cranz,
mhd. kränz 'runder gewundener Kopfschmuck'.

(3) Beretta-Piccoli, S. 26. Vgl. auch Grimm, Deutsches
Wörterbuch, 14, 2169 f.

(4) Erec, 1573 ff* (Enite am Hofe von König Artus):
ein borte ir hâr zesamene bant:
der was ze mâze breit,
kriuzwîs übers houbet geleit.
so guot was des schapels schîn,
es enmohte borte bezzer sîn.

Die kreuzartig über das Haupt gelegte Borte wird also
Schapel genannt.

(5) Borte, Börtli etc. findet sich auch im Schwdt. für
'Schapel'.



180

zeit wird nach 1190 angesetzt) auf, beispielsweise im

NIBELUNGENLIED (entstanden um 1200), 1583, 3: Am Hunnenhof

täten die Burgunden besser, "für schapel wol gesteinet
die liehten helme guot" zu tragen ("schape 1 wol gesteinet"
ist der aus Metall gefertigte, mit Edelsteinen besetzte
Kranz bzw. Reif (l)). Es könnte also angenommen werden,
der Bedeutungswandel habe sich unabhängig vom Französischen

auf deutschem Boden vollzogen. Das Schapel ('Kranz')
war in erster Linie aus Blumen oder Laub, nur in zweiter
Linie aus Metall hergestellt, und war schon im Mittelalter
vor allem ein Kopfputz für Mädchen, ein Zeichen der
Jungfräulichkeit (2). Peter Wapnewski (3) weist darauf hin,
dass bei Männern der Kranz eine Ausnahmesituation
charakterisiere (Leiden, Friede, Sieg usw.), hingegen wänden

häufig die Männer ihren Mädchen (ihrer vrouwe) Kränze,
wobei auf die Symbolik des Brechens der dafür benötigten
Blumen aufmerksam gemacht wird (de-florare), Und wenn wir
schon bei der Symbolik sind: auch der Kreis, die Kreisform
als Zeichen der Vollkommenheit und Ganzheit spielt natürlich,

bei der Krone in noch grösserem Ausmass, eine Rolle.

(1) Hingegen Strophe 165^:
Gevelschet frouwen varwe vil lützel man dâ vant.
si truogen üf ir houpte von golde liehtiu bant
(daz wären schapel rîche), daz in ir schoene hâr
zerfuorten niht die winde, daz ist an den triuwen

wâr.
Also: sie trugen leuchtende, goldfarbene Bänder,
das waren prächtige Schapel.

(2) Es wurde immer deutlicher zum Keuschheitssymbol, bis
es ab 17. Jahrhundert ausschliesslich den Jungfrauen
vorbehalten blieb. Beretta-Piccoli, S, 25, bemerkt,
dass bei Hochzeiten mitunter auch der Bräutigam und
die Hochzeitsgäste das Schapel getragen hätten, zum
Zeichen dafür, dass sich die Unschuld der Braut auf
alle Anwesenden ausbreite. So sei es auch zu verstehen,
wenn bei kirchlichen Anlässen Knaben ihr Haupt mit dem
Schapel schmückten. Man beachte auch im NIBELUNGENLIED:
die Jungfrauen Kriemhild und Brünhild tragen bei ihrer
ersten Begegnung das Schapel (587, 3), die Witwe Kriemhild

trägt bei ihrer Ankunft am Hunnenhof das Gebende
(1351, I).

(3) In: Göttner, Logik der Interpretation, S. 11.
Es geht um ein Gedicht von Walther von der
Vogelweide (geb. ca. 1170), in welchem schapel
und kränz gleichbedeutend nebeneinander vorkommen.



181

Was nun die Verbreitung der Sachnamen in der deutschen
Schweiz betrifft, so war ursprünglich das ältere Wort
Kranz überall verbreitet, darüber lagerte sich, aus dem

deutschen Reich kommend, Schapel (l). Xm folgenden
verblieb je nach Gegend nur Kranz, oder Schapel setzte sich
zur Benennung dieser Sache durch (weitere, später erfolgte
Namengebungen brauchen uns hier nicht zu interessieren)•
Das "Kranzgebiet" erstreckt sich von Zug, Luzern nach Süden

und Westen, zu den "Schapelgebieten" gehören Schaff—

hausen, Zürich, die östlichen Kantone, inklusive Deutschbünden,

In Grenzgebieten wurden beide Namen nebeneinander
weitergeführt.

Im Hinblick auf das Bündne rromanis che ist es vorerst einmal

bemerkenswert, dass wie im Schweizerdeutschen (2)
zwischen 'Kranz' und 'Krone' unterschieden wird (3). C(u)runa
wird gesamtbündnerromanisch - sei es im übertragenen, sei
es im wörtlichen Sinn - angewendet, wo es um (weltliche
oder geistliche) Herrschaft geht: Kaiser- oder Königskrone

Papstkrone (Tiara), Himmelskrone (Krone des ewigen
Lebens, des ewigen Heils), Ileiligenkrone, Märtyrerkrone
(dementsprechend natürlich die Dornenkrone Christi (4)).
Krone ist eine Metapher für 'Auserwähltheit', für 'das
Höchste', was bezogen sein kann auf das Himmelreich, auf
die Mutter Gottes, auf einen überragenden Menschen, auf

(1) Zur Sprachgeografie: Beretta-Piccoli, S, 151 ff.
(2) Das soll nicht heissen, die Bedeutungsdifferenzierung

an sich werde nur im Schweizerdeutschen gemacht, der
Brautkranz usw. wird aber in der deutschen Schweiz
nirgends mit Krone, Krönchen, wie das in Deutschland
der Fall ist, bezeichnet. Vgl, Beretta-Piccoli, S, 6,

(3) Dieselbe Unterscheidung wird in den it. Mundarten
der Schweiz vorgenommen, Weinreich (welcher sich auf
Jaberg stützt), S, 59.

(k) Der Sache nach wäre das ein Kranz, Der ideelle Gehalt
ist hier aber wichtiger als der materielle: Christus
wird als König ins Himmelreich eingehen, als Sohn
Gottes ist er gekrönt, nicht nur bekränzt.



182

die Geliebte. Ein Sprichwort lautet: "Ina buna dunna ei
ina cruna." (l) Die Zierde der Jungfrauen ist eine "curuna /
da las iuvintschellas" (2). Entsprechend findet sich bei
Pallioppi (ironisch zu verstehen - gemeint sind die
putzsüchtigen Mädchen) "las corunas délia creaziun" (3)î die
Krone(n) der Schöpfung. C(u)runa wird analog zum Deutschen
auch angewendet für 'Baumkrone' (häufiger aber tschupi;
dasselbe gilt für 'Berggipfel': selten cruna. häufiger
tschupi). In einem Lesebuch "per las scolas primaras da
Surmeir" ist der botanische Terminus Blütenkrone ("carunga
della flour" usw.) belegt (4). Für 'Rosenkranz' wird im
VOCABULARIO von F. de Sale analog zum Italienischen sur-
selvisch "crûna", surmeirisch "corona" angegeben (5)* Sei
Vieli/Decurtins, s. v. 'Rosenkranz', finden wir jedoch
"tschupi da rosas". Nirgends - eine einzige Ausnahme

bestätigt die Regel - bedeutet c(u)runa 'Kranz'. Die
Ausnahme :

Ei splunta vid l'escha. - Tgi sa, tgei visetas?
In trupp de bagordas ('Maskierte') intrescha bufatg,
Fitadas, ornadas sco poppas de seida,
Cun pezs e pindels e si crunas de matg ('Blüten¬

kränze'). (6)

Das ist eine Strophe aus GTERI JENATSCH von G. M. Nay.

Ist tschupi symbolisch zu befrachtet, um für Maskierte,
gar für Meuchelmörder zu passen? Die ungewohnte Zusammensetzung

von Krone und Blumen bewirkt m. E, eine Distan-
zierung (nach Brecht würde man sagen: Verfremdung), wodurch
eine Assoziation sowohl mit dem ideellen Gehalt von cruna
wie von tschupi verhindert wird.

(1) Chrest. IV, 2. Teil, 1007, Nr. 511.
(2) Chrest. XX, 54, 40 f.
(3) Chrest. VIII, 220, 178.
(4) Chrest. X, 1. Teil, 501 f.
(5) Chrest. X, 1. Teil, 87. Ebenso in einem surmeirischen

Katechismus von 1755» Chrest. X, 1. Teil, 116.

(6) Chrest. XXI, 2391 Strophe 72 (Anm. von mir).



183

Kommen wir nun zur Bedeutung 'Kranz'. Sowohl cranz t craunz
wie auch tschupi können 'Totenkranz, Siegeskranz, Lorbeerkranz

(des Dichters)' usw. bedeuten. Auch diese Begriffe
stehen bildlich für eine besondere Auszeichnung, bewegen

sich aber in weniger hohen Sphären als Krone : es geht im

grossen ganzen um eine Auszeichnung im Diesseits und unter
gewöhnlich Sterblichen. Eine Besonderheit bilden Einflüsse
der Bräutigamsmystik, d. h. das Aufheben des Tschupi, der
Keuschheit, für den himmlischen Bräutigam, das Verleihen
des Tschupi durch den himmlischen Bräutigam als Belohnung
für solch keuschen Lebenswandel. Als Kopfbedeckung ist
cranz, craunz bzw. tschupi der Kranz der Mädchen. Mit
einem Blütenkranz auf dem Haupt begrüssen die Mädchen den
kommenden Frühling, der Kranz ist Ausdruck der festlichen
Stimmung, in erster Linie aber wiederum Zeichen der Jung-
fräul iclilce it.
Der Brautkranz, heute noch zur Tracht getragen, besteht
in Graubünden aus einem runden Drahtgeflecht, auf welchem

Flitterzeug bzw. Blumen pyramidenförmig aufgebaut sind.
Gemäss Beretta-Piccoli (S. k) wurde dieser Kopfputz wie
auch in andern Gegenden auf eine Kappe aufgesetzt, gemäss

ileierli (Bd. S. 102) kann das für Graubünden nicht
nachgewiesen werden, die Autorin nimmt jedoch an, dass dem so

gewesen sei. Der Brautkranz habe - so Heierli (S. 102) -
in S wie auch in E tschupi geheissen. Ich kann das kaum

glauben. Tschupi ist mir für das Engadinische noch nie
begegnet. Das engadinische Wort lautet schon in den ältesten
Texten (und es kommt nicht selten vor) cranz « craunz. Die
Bedeutung 'Jungferalcranz' ist überdeutlich in einem Gedicht
(Dialog zwischen Jüngling und Mädchen) von Gian Battista
Sandri: "Dö'm la rösetta, dö'm il craunzin" (l), und eben

(l) Chrest. VIII, 18, 1 (Nr. Ik).



184

darum dreht sich das ganze Gespräch, bis schliesslich das

Mädchen einwilligt und sich die beiden ewige Liebe schwören.
Bin anderes Beispiel: In E und S findet sich dasselbe Volkslied.

Eine Mutter hat ihre drei illegitimen Kinder beseitigt,
zwei sind tot, eines wurde im Wald ausgesetzt und hat überlebt.

Dieses erscheint an der Hochzeit der Mutter. In der
surselvischen Fassung heisst es:

Co sai jeu, co pos jeu Tia mumm'esser,
Jeu che hai si in schi tgietschen bi tschupi? (l)

In der engadinischen Fassung:

Co das—chast a mai tü tia mamma nomnar,
Quist cotschen cranz non das-chess eu portar? (2)

Hier wie dort trägt die Mutter einen roten Hochzeitskranz
(rot wie Blut), in E heisst er aber cranz. in S tschupi.

Ich habe mir lange überlegt, woher tschupi kommen könnte.
Ileierli (Bd. 4, S. 102) führt den Namen auf schwdt. Tschupe

'Büschelhaarschopf' zurück und erklärt das damit, dass sich
das Drahtgeflecht des Tschupi mit den Haaren verfangen hätte,

wäre nicht eine Kappe darunter getragen worden. Diese
Begründung hat mir nie so recht eingeleuchtet. Da ja mit
allergrösster Wahrscheinlichkeit die Kappe unter dem Tschupi
gebräuchlich war, sehe ich keine Veranlassung, den Kopfputz

nach dem Ungemach zu benennen, das hätte eintreten
können, wenn nicht Das Schw. Id. (8, 998) bemerkt zum

Schappel (3): "Wort und tw. die Bräuche sind auch rätisch
(tschupi m., PI. -piels. -pials; und waren früher

(1) Chrest. II, 329, 13 f.
(2) Chrest. IX, 164, 15 f. (Nr. 120).
(3) S. v. 'Schappel', Schw. Id. 8, 990 ff.



185

obertessinisch (...)" (im Tessin capli oder chiepli genannt).
Ferner soll, während in der übrigen Schweiz Schappel. Schäp-
peli, Tschäppeli etc. im grossen ganzen auf die Bedeutung
•Brautkranz, Jungfernkranz1 beschränkt ist, im
Bündnerdeutschen das Wort auch 'Kranz für die ileerkuh; Totenkranz;
Blumenkranz für Feste, zum Schmuck von Gebäuden, des Kruzifixes'

usw. heissen, Bündnerdeutsch Schappel stimmt also
semantisch mit bündnerromanisch tschupi überein. Im Sur-
meirischen heisst das Wort tschapel (Endbetonung; Wb LH).
Ein Kinderlied aus Sm lautet:

La canzun digl pivung.
Treis dunschelas sen en barcung,
Egna tgi feila, egna tgi cusa,
Ed egna tgi fo igl tschapel da spusa. (l)

Das ist bündnerdeutsch - oder soll ich sagen: bündner-
romanisch-deutsch? - Spusetschappel (2). In einem andern
Kinderlied heisst es: "La spousa o pers igl tschapi" (3).
Auslautendes betontes -i ist also auch in Sm anzutreffen.
Bündnerromanisch tschupi kann - die ausführliche vorangestellte

Bedeutungs- und Verbreitungsgeschichte des Wortes,
die Tatsache, dass Deutschbünden zu den "Schapelgebieten"
gehört, die semantische Uebereinstimmung mit bündnerdeutsch
Schappel sprechen dafür - von nichts anderem herkommen als
von dt. bzw. schwdt. Schap(p)el (4). Demnach müsste sich
dt. -el wie lat. -ËLLU (> surs, -iel > -i, vgl. CASTELLU

> Ca-stiel (Ortsname) > casti) weiterentwickelt haben (5)» Die
Entwicklung von Seh— tsch- ist nicht aussergewöhnlich,
man denke nur an schwdt. Schoss > bündnerromanisch tschos (6),

(1) Chrest. X, 1. Teil, 708 (Nr. 73).
(2) Zu Spftsetschäppel vgl. auch Beretta-Piccoli, S, 6.
(3) Chrest. X, 1. Teil, 708, 10 (Nr. 79).
(k) Herr Prof. Dr. A. Decurtins, Chur, einmal nach der

Herkunft von tschupi befragt, hat achselzuckend gemeint,
vielleicht bestehe ein Zusammenhang zu chapè (capiala.
capi). Tschupi < dt. Schapel < afrz, chapel: der
Zusammenhang zu chapfe wäre hergestellt.

(5) Uebrigens in Sm > -el: AUCELLU > utschel, VITELLU >
vadel usw., aber CASTÊLLU > casti.

(6) D'Schoss > tschoss (oder d'Sehefle 'Weberschifflein1 >
tschefla). Tschocca (statt schocca) kommt auch vor;
Chrest. IX, 87, 10.



186

Das ältere Wort Kranz ist also bis ins Engadin vorgedrungen
und dort verblieben, während S und C von der sich darüber-
lagernden "Schapelschicht" noch miterfasst wurden. Als
Grenzgebiet haben S und G auch cranz bewahrt, Cranz ist
aber nicht so vital wie tschupi. tschapel. Dass die
Entlehnung sehr alt ist, darüber belehren uns die Belege.
Tschupi etc. findet sich in den ältesten Texten. Die
Belege (oder einige davon, denn sie sind sehr zahlreich) zu

zitieren, würde nichts Neues bringen. Auf Nebenbedeutungen
wie z. B. 'Berggipfel' oder curuna 'Regal' usw. kann hier
hier nicht eingegangen werden.

2.10.2. Allgemeine Benennungen für Kopfbedeckungen
beiderlei Geschlechts

Wb LR:

Surs.: Haube
Kappe
Käppchen
Mütze

schlappa
capetscha
capetsch, capetscha
capetscha, biret, biretta

Hut
Strohhut

capiala
capi

Suts.: Haube
Kappe
Käppchen
Mütze

bareta, schlapa, tgapetsch
tgapetscha, bareta

tgapetscha, bareta

Surm.: Haube

(mit Schild
Hut
Strohhut

Hut
Strohhut

Kappe
Käppchen
Mütze

tgapeala
tgapi
schlappa
tgapitscha
capalot, capatisler, tgapitsch
tgapitsch, tgapitscha
chepli)
tgapela
tgapi

Eng. : Haube
Kappe

baretta, schlappa
chapütscha, chapütsch

Käppchen
Mütze chapütscha

chapèHut



187

Bei der Durchsicht der Mat. DRG bin ich s. v. 'Kappe,
Mütze, Haube' ferner auf folgende Bezeichnungen gestos-
sen: kepli« chepli, kepi. kepple, käpli, käpi; coppel;
cop, cup; cappa; huba; cuffa u. a. m. Für 'Frauenhut'
wurde auch schlappa. schlappa cun schnabel. capetsch.
tgapitsch, chapütsch; capatisli, capatüsel; käpi; huba;
cappa; copel; sogar nezli angegeben, also alles, was die
Frau so üblicherweise auf dem Kopf trägt oder getragen
hat, buchstäblich unter einen Hut gebracht. Die Männer
und Knaben tragen capiala, chapè oder capetscha. cha-
pütscha (mitunter auch capetsch oder baretta).
Selbstverständlich ist capiala etc. eine Kopfbedeckung für beide
Geschlechter, dieser Name findet aber viel, viel häufiger
Anwendung für den Männerhut, Capiala, capi, chapè etc.
gehen zurück auf spätlat. CAPELLA, CAPELLUS.

Die Wendungen den Hut ziehen (heben, "lupfen") für 'grüssen,
die Reverenz erweisen' und den Hut nehmen für 'gehen,
abreisen' sind mehrfach belegt, so bereits im Katechismus
von Calvenzano, l6ll:

Il quart commandament commanda di tener entin
honur il Bap, et la moma, bigga soleteneng
con riuerenza de Plaiz de tirar gib la capella (l).

Andernorts wird einer gefragt:

"Pertgei has ti buca tratg capiala, cura
ch'igl ustier ei vegnius en stiva, (•••)?" (2)

(1) Chrest. I, 1. Lieferung, 17, 11 f.
(2) Chrest. II, 93» 29 f. (Märchen).



188

Oder:

Cun quels plaids levet el si, prendet sia
capella e s'absentet senza far autras
complimentas, (l)

Die Tarnkappe wird nicht mit capetscha (oder cappa),
sondern mit capiala bezeichnet (z. B. "ina capialat che fa
tei nunveseivels" (2)). Ueber den Bedeutungswandel von
Kappe (lat. CAPPA) habe ich bereits berichtet (S. 120)

Siegfried (NIBELUNGENLIED) trug beispielsweise noch "die
tarnkappen", den Tarnmantel (einmal, 1119» 3» heisst es

"tarnhût"). Der Tarnmantel muss mit dem Bedeutungswandel
von Kappe zur Tarnkappe geworden sein. Nur noch mit einer
Kopfbedeckung in Verbindung gebracht, wurde die Sache im

Bündnerromanisehen offenbar spontan benannt, hingegen
begegnet uns 'Narrenkappe' (was ursprünglich auch einmal ein
Mantel gewesen ist) sowohl als capiala wie auch als cappa
bzw, capetscha. Ein Sprichwort lautet: "Mintga sturniala
('Närrin') ha sia capiala." (3) in Sm sagt man: "A mintga
nar plea sia tgapela." (4) Aus einer Komödie von Theodor
de Castelberg stammt: "quater Narrions, dils quals mintgin
trafecha suenter seia chappa narra." (5) In dieser
Bedeutung ist natürlich cappa schweizerdeutscher Herkunft
(Chappe bündnerdt. K(li)appa)

(1) Chrest. IV, 2. Teil, 776, 8 (Bühler, Il Calgèr
da Sent).

(2) Chrest. II, 65, 16.
(3) Chrest. II, 667, Nr. 329 (Anm. von mir).
(4) Chrest. X, 1. Teil, 684, Nr. 52.
(5) Chrest. I, 2. Lieferung, 383) 16 (oh CkO,so auch

"barlachas", "casacha", "sach", "libroch" usw.).



189

Im BIVIANO von Rodolf Lanz ist mit Bezug auf die Braut
von "métter - sot la capütga" die Rede (l), d. h. sie
komme jetzt unter die Haube

Als Name für 'Hut' kommt auch cop, cup (cuppa) vor. Dazu

der DRG: cop, cup bedeute ausser 'Napf, Schüssel, Schale,
Knopf, Knauf auch 'Hutkopf, Hutrundung' (cop dal chapè,
cup dalla capiala), sporadisch 'Kopfbedeckung schlechthin'.
Zur Etymologie heisst es, die meisten Bedeutungen seien
aus lat. CUPPA 'Becher' ohne weiteres verständlich, doch
sei der Einfluss von deutschen Wörtern in verschiedenen
(übertragenen) Bedeutungen unverkennbar. So entspricht
z, B. coppa 'Hutkopf' dem schwdt. Huet-Chuppe (2) und

Guppe (3)* Cop 'Mutkopf, Hutrundung' entspricht schwdt.
Gupf 'Hutkopf' (4). In einem Lesebuch für die Primarschulen
von Surmeir wird berichtet, der Dachs mache "grondas rosnas
radondas della grondezza digl cup d'ena tgapela" (5)* In
einem Gedicht von Gian Battista Sandri sagt ein Mädchen zum

andern:

Cu at pera eir mieu tschop
E ma scuffia cun bei cop? (6)

Die Bedeutung 'Hut' ist belegt in einem Rätsel aus Sm:

Ensatge radond, tgi b tantas fanestras
scu igl casti da Coira e tgearn liaint?
Igl cup det ('Fingerhut'). (7)

(1) Chrest. X, 1. Teil, kll
(2) Schw. Id. 3, 4o6.
(3) Schw. Id. 2, 389.
(4) Schw. Id. 2, 390.
(5) Chrest. X, 1. Teil, 496.
(6) Chrest. VIII, 62, 17 f.
(7) Chrest. X, 1. Teil, 703» Mr. 106 (Anm, von mir).



190

2,10.3» Oie Kopfbedeckung der Männer

Obwohl ein Sprichwort aus dem Bergeil besagt: "AI capell
nu fa l'om" (l), so gehört doch die Kopfbedeckung zum

unentbehrlichen Bestandteil der Männer- und Knabengarderobe.
Der Hut bzw. die Mütze, Kappe (2) ist immer auf dem Kopf
oder zur Hand. Bei vielen Kinderspielen wird ein Kind durch
Ziehen eines Loses aus dem Hut oder der Mütze eines der
anwesenden Knaben für irgendeine Aufgabe bestimmt. Dasselbe

gilt für die Unterhaltungen der Jugend: der Partner oder
gar "marus" ist derjenige, dessen Name auf dem aus einem

Hut gezogenen Zettelchen steht. Im Volkslied begegnen wir
wiederum häufig der Symbolik des Blumen-Schenkens: das

Mädchen schmückt den Hut des Geliebten mit Blumen. Der

Bauer auf dem Felde, der Hirt auf der Weide, der arme oder
reiche Mann, irgendwohin unterwegs, die politisch führenden
Männer bei ihren Zusammenkünften: überall finden sich
Hinweise dafür, dass sie eine Kopfbedeckung bei sich haben,
sei es, dass aus Freude ein Hut in die Luft geworfen werde,
sei es, dass einer mit dem Hut in der Hand eine Stube
betrete, sei es, dass der Hut gezogen werde usw. usf. Auch

zur Heisebekleidung gehört der Mut, und es kommt ihm
überhaupt als Schutz gegen Unwetter und Kälte eine wichtige
Funktion zu. Davon zeugen die vielen Sprichwörter, wonach

man bei Anzeichen auf zu erwartendes schlechtes Wetter
(gewisse Wolkenbildungen, d. h. wenn Berge ihrerseits auch

Mützen anhaben, u. a. m.) eine Kopfbedeckung und einen

(1) Chrest. XI, 172, Nr. 170.
(2) Der ursprüngliche Unterschied zwischen Mütze und Kappe

bestand übrigens darin, dass die Mütze, im Gegensatz
zur Kappe. mit Pelz besetzt war. Das rührt daher, dass
Mütze fast den gleichen Bedeutungswandel durchgemacht
hat wie Kappe : von 'Pelzmantel' über 'Wams, Jacke' zu
'Kopfbedeckung'. Später hat der deutsche Süden Kappe,
der Norden Mütze übernommen zur Bezeichnung der
gangbaren Kopfbedeckungen. Kluge, s. v. 'Kappe' und 'Mütze'.



191

Tschopen mitnehmen soll. Ueberdies ist jedoch auch der
Männerhut ein Standeszeichen. Zum ersten, wie schon das
oben zitierte Sprichwort - wonach zwar der Hut (allein)
nicht genügt — besagt, ein Zeichen der Männlichkeit. Man(n)
hebt sich durch den Hut von "den Weibern" ab. Einern enga-
dinischen Volkslied (über die Falschheit der Mädchen)
entnehmen wir:

Laschainlas pür far al strapê ('über die Schnur
hauen', Wb Pallioppi)

Sün chio purtains nus il chapê.

Ed ellas portan las murinellas,
Cha erajan ch'üngiün nu saia sco ellas. (l)

Des weitern - ganz abgesehen davon, dass der Hut oder die
Mütze luxuriöser oder einfacher gefertigt sein können -
wird durch Farbe, Material, Form der Kopfbedeckung die
Zugehörigkeit zu einem Stand zum Ausdruck gebracht. Bei
Geistlichen ist, ausser als Reisebekleidung, nie von ca-
piala etc. die Rede. Geistliche, vom Bischof über den Abt
bis zum "gewöhnlichen" Priester tragen capetscha oder
baratta. Die "students della scolas aultas" tragen "capialas
de seida" (2). Pallioppi hat seinerzeit "la chapütscha
alba da pastizier" mit der "chapütscha blaua da ginnasiast"
vertauscht (3). Dennoch kommt der Kopfbedeckung beim Mann

als Standeszeichen niemals dieselbe Bedeutung zu, wie das
beim weiblichen Kopfputz der Fall ist. Die Mode hat deshalb

bei weitem nicht dieselbe Mannigfaltigkeit an Formen

hervorgebracht. Dementsprechend kommt auch die Namengebung

mit einfacheren Mitteln aus.

(1) Chrest. IX, 123, 17 ff. (Nr. 785 Anm. von mir). So
auch IX, 118, 27 ff. (Nr. 7^-): Das selbstbewusste
Mädchen antwortet dort, und es trage "baretta".

(2) Chrest. I, 3. Lieferung, 633, k f.
(3) Chrest. VIII, 5;+0, 19 f.



192

Die wichtigsten Männerkopfbedeckungen ab 1500 waren,
gesamteuropäisch betrachtet, das Barett (Reformationszeit),
der Schlapphut (Zeit des 30-jährigen Krieges), der Dreispitz

(l8. Jahrhundert), der Zweispitz (napoleonische Zeit)
und der Zylinder (englische Bürgermode des 18. Jahrhunderts,
auf dem Festland DER Herrenhut der Biedermeierzeit, als
Strassenlcleidung in Gebrauch bis nach der Jahrhundertwende).

Zu baretta (biretta. biret) sei auf Kapitel 2.10.1.1.4.
verwiesen. Der Schlapphut heisst surselvisch capiala
lada, engadinisch chapè flap. - lam. - talian. - taliaun.
- bergamasc. Der Schlapphut wurde noch lange Zeit zur
Feldarbeit und als Wetterschutz aufgesetzt. Für abergläubische

Leute soll er sogar zu einer besseren Ernte ver-
holfen haben. Hat man ihn bei der Aussaat von Getreide auf
dem Kopf, "vegnan las spigias era ladas" (l). Der Dreispitz
heisst capiala a (oder cun) treis pezs (gemäss Vieli/Decur-
tins treipez), chapè a trais pizs. Er wurde in Graubünden

zweifelsohne getragen. Nach dem 18. Jahrhundert fand er
als ausgesprochen altmodisches Kleidungsstück noch bei
unbeschwerten Unterhaltungsspielen (Volksgebräuchen) Anwendung.

Der Zweispitz scheint in Graubünden nicht getragen,

zumindest nie volkstümlich geworden zu sein. Eine
Bezeichnung für diesen Hut ist mir im Bündnerromanisehen

nie begegnet.

Der Zylinder (S: capial'aulta, eilender. Es chapè ot.
cilinder - im Wb LR für Sm nicht enthalten) war in E

und Sm verbreiteter als in S, wo er eigentlich nur die
Zugehörigkeit zu den Burschenschaften repräsentierte.
In einem Volkslied aus S spricht ein Mädchen, welches
sich über das Werben der Burschen lustig macht:

(l) Ghrest. II, 630, Nr. 127



193

Capial1aulta han ei sil tgau
Adin quet('Einbildung, Dünkel') sco in clavau. (l)

Die ganze "Heiratsvermittlung" unterlag strengstens der
Kontrolle durch die Burschenschaften, deren Mitglieder
(Eintrittsalter: vollendetes 16. oder 17» Lebensjahr) selber

auch als Werbende aufgetreten sind. Das Mädchen kann

also fast nur deren "Kluft" im Sinn gehabt haben. Dem Prosatext

LA PERDUNONZA ('Kirchweihfest') von G. M, Nay entnehme

ich, die Töchter seien damit beschäftigt, "de cuser si il
matg sulerau sin la capial'aulta de lur frar" (2). Die
Mitglieder der Burschenschaften gaben bei Kirchweihfesten die
Ehrensalve ab. In den ebenfalls durch Angehörige der
Burschenschaften inszenierten Volksgebräuchen wird capial'aulta
als "moda veglia" ausgegeben und als komisch anmutendes

Kleidungsstück betrachtet. Daraus können wir schliessen,
dass die Kopfbedeckung hier zumindest im 19. Jahrhundert
nicht mehr heimisch war. Im Engadin und Oberhalbstein
hingegen gehörte der Zylinder zur Amtstracht, wurde zu
feierlichen Anlässen getragen und, das gilt sicher für
das Engadin, sogar als zur Volkstracht gehörig empfunden:
alles andere als ein komisches Kleidungsstück (3). Wir
erinnern uns an die Beschreibung einer Charreda von 18^5

durch G. Mathis: "(...) tuotts manadschunz vaivan sü ün
tremend cilinder (sco as portaiva da que temp)" (4). Ganzoni
berichtet über eine (offenbar als Kind erlebte) Schlitteda:
"Tuottüna avaivan ils homens piglio notiers ils vegls costüms
e cilinders" (5)» Die ungleiche Beliebtheit des Zylinders

(1) Chrest. II, 287, 15 (Anm. von mir).
(2) Chrest. I, 3. Lieferung, 732, 28 f.
(3) Vgl. auch DRG k9 619 ff., s. v. 'custüm'; Fieierli

Bd. k, S. 109.
(k) S. oben, S. 16k; Chrest. VIII, 533, 18 f.
(5) Ganzoni, Monografia da Schlarigna, S. 1^-0.



19b

je nach Gebiet mag dazu beigetragen haben, dass er hier
samt Terminus übernommen, dort mit eigenen Mitteln als
hoher Hut bezeichnet wurde, denn es möchte mir fast scheinen

(l), als ob in E cilinder, in S capial1aulta
überwiegen würde•

(l) Stellt man auf das Vorkommen der Termini in der
Chrestomathie ab, dann IST es so.


	Kopfbedeckungen

