Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 5(1987)

Artikel: Deutsches Wortgut im Blindnerromanischen : dargestellt am Beispiel
der Terminologie der Bekleidung

Autor: Walther, Lucia

Kapitel: 2.10: Kopfbedeckungen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

141

2.10. Kopfbedeckungen

Wir gelangen zu einem Kapitel, bei dem wir uns etwas
linger aufzuhalten haben werden. Der Natur der Sache
entsprechend wird vor allem vom weiblichen Kopfputz

die Rede sein miissen, waren es doch die Frauen, denen

die Bibel vorschrieb, nicht mit blossem Haupte zu beten (1).
Spadter fand diese Sitte auch ausserhalb des Betens Anwen-
dung, so dass ab 13. Jahrhundert nur noch Jungfrauen un-
bedecktes Haar trugen, was wiederum nur fiir eine gewisse
(Uebergangs-)Zeit galt, schliesslich mussten auch letztere
ihr Haupt verhiillen. Dabei wurden in der Art der Kopfbe-
deckungen deutliche Unterschiede zZwischen Ledigen und Ver-
heirateten gemacht. Die Kopfbedeckung galt lange “Zeit als
Standeszeichen schlechthin (nicht nur des Zivil-, auch des
sozialen Standes)., Nun konnen wir uns vorstellen, dass im
Laufe der Jahrhunderte eine kaum iiberschaubare fille von
lauben, Kappen, Hiiten das weibliche Haupt geschmiickt hatj
geschmiickt, weil zu der urspriinglichen Funktion der Kopf-
Bedeckung bald noch die des Putzes hinzukam. DBeim Mann
hatte die Kopfbedeckung von Anfang an viel mehr den Cha-
rakter eines Gebrauchsgegenstandes (Schutz vor Witterungs-

einfliissen, Reisebekleidung).

2.10.1, Weiblicher Kopfputz

Dazu eine Vorbemerkung. Julie Heierli schreibt:

(l) 1. Kor, 11, 5 f,: "Jede Frau dagegen, die betet oder
aus Eingebung redet mit unverhiilltem Haupt, entehrt
ihr Haupt; denn sie ist (dadurch) eins und dasselbe
wie die Geschorene. Denn wenn eine [rau sich nicht
verhiillt, so lasse sie sich auch das Haar abschneidenj
wenn es aber fiir eine Frau schimpflich ist, sich das
Haar abschneiden oder sich (kahl) scheren zu lassen,
so verhiille sie sich!"



142

Aus allen Gegenden des Biindnerlandes haben

sich &dltere und jlingere Kappen erhalten,

aber bei dem fast ginzlichen Mangel an Bild-
material, schriftlichen Aufzeichnungen oder
sicheren Erinnerungen, stellen sich die grtssten
Schwierigkeiten der Feststellung ihrer Ausdeh-
nung und der Entwicklung einzelner Arten und
dem Nebeneinandergehen einzelner Typen entgegen,
Der genaue Zeitpunkt, wann Neuerungen eintraten,
ldsst sich selten aufkl&ren, weil neue Mode-
formen oft veraltete Stoffe, ganz alte Art der
Stickerei und alte Zutaten beibehielten, alt
erhaltene Formen aber neue Modestoffe und Spiz-
zen aufweisen, je nachdem man sich vom einen
oder andern Liebgewohnten nicht trennen konnte.
Wdhrend die jungen Leute sich leicht dem Neuen
zuwandten, hielten die Alten ihr Leben lang

an den ihnen vertrauten Stiicken fest., Zudem
stellt sich dem Feststellen die Verschleppung
einzelner Stilicke, z. B, durch Mitnahme bei
Heirat, hindernd in den Weg. So ist der Fund-
ort mancher Stiicke durchaus nicht beweiskrédftig
dafiir, dass sie gerade an diesem Orte heimisch
gewesen seien., (1)

Grunds&dtzlich ldsst sich der weibliche Kopfputz in

Graubilinden in folgende Arten einteilen:

l) Kappen und Hauben

2) Hiite

3) Schleierartige Kopfhiillen
4) Kranzdhnlicher Kopfschmuck

(1) Heierli, Bd. 4, S. 100.



143

2.10,1.1, Kappen und Hauben

Obwohl zwischen Kappen und Hauben ein wesentlicher Unter-
schied bestand, indem erstere aus schwarzem, eventuell
buntem Stoff hergestellt und nur von Ledigen getragen
wurden, widhrend die stets weissen Hauben von alters her
nur den Verheirateten zukamen (1), ist es nicht mog=-
lich, diese beiden Gattungen hier gesondert zu behandeln,
Dies deshalb, weil fiir Graublinden eine solche Unterschei-
dung weder von der Sache her noch in bezug auf die Termi=-
nologie vorgenommen werden kann, Dazu noch einmal Julie

fleierli:

Wdhrend in der ilbrigen Schweiz beim Kopfputz
des weiblichen Geschlechts bestimmte Unter-
scheidungen der Form, Farbe und Material fiir
Ledige oder Verheiratete bestanden, kdnnen
solche im Blindnerlande nicht nachgewiesen
werden, obgleich sie einst gewiss auch in
Blinden innegehalten wurden. Kaum dass zu be-
weisen ist, dass gewisse ilauben nur den Bilirger-
lichen, andere nur dem Landvolk, den DBduerinnen
zukamen. (...) Auch die Glaubenszugehdrigkeit
oder die verschiedenen Sprachen hatten keinen
Einfluss auf bestimmt sich unterscheidenden
Kopfputz. (2)

Betrachten wir einmal die romanischen Bezeichnungen fir
(vor allem zur Biindner Tracht gehdrende) Kappen und [lau-
ben, wobei es gleich vorweggenommen sei: der Einfluss

kommt wiederum aus der deutschen Schweiz,

(1) Daher die Redensart unter die Haube kommen
fir 'heiraten',

(2) Heierli, Bd, 4, S. 100 f, Im Verlaufe des letzten
Jahrhunderts ist ilibrigens auch in andern Teilen
der Schweiz die Unterscheidung zwischen Kappe und
[laube verlorengegangen, lleute werden die beiden
Begriffe sogar in der Trachtenkunde nicht mehr
streng auseinandergehalten,




144

2,10,1,1.,1, il capatiis, capatiisli etc.

Wir sind dem Wort bereits in einem auf S, 100 zitierten
Passus begegnet ("cun tschien thalers cumprins da bia

capatuslis" (1)). In einem wesentlich jlingeren Text

(Mundart von Bergell) heisst es:

Cia, ¥iad'l me capatiissal da dumenga!

(Las drizza sii la testa i cavei, al fazol
e'l scusdl e la t6 gi6 d'una clavia un
capatiisal e las al mett sii). (2)

Es handelt sich hierbei um ein "kleines K&dppchen der
Frauentrachten in Graubiinden" (3). Illeute ist es DIE zur
Engadiner Tracht gehdrende Kopfbedeckung (auoh zur Scham-
ser Tracht wird es noch getragen - in den ilibrigen Gebieten
haben sich andere Kappenformen durchgesetzt), ein Miniatur-
kdppchen aus schwarzem Samt, dem man die einstige Herkunft
sowohl beziliglich der Form wie des Materials nicht mehr an-

sehen wiirde,

Das Capatiisli ist von der Ostschweiz her mnach Graubilinden
gelangt (4). In der zweiten H#lfte des 18, Jahrhunderts

wurde in den Stddten eine Frauenhaube nach franzdsischem
Schnitt modern, welche nach dem dazu verwendeten Material

Tusetta (Tosetta) hiess (frz. doucette 'eine Art leichtes

Seidenzeug'). "Die Haube entwickelte sich eigenartig,
je nach Gegend, in der sie vorkam." (5) Im grossen gan-
zen muss es sich aber um eine zweiteilige Kopfbedeckung,

bestehend aus einer weissen (Leinen=-)Unterhaube und einem

(1) Chrestj IV, 2. Teil, 446, 37 f. (zur Datierung s. unten,
S. 145),

(2) Chrest. XI, 28, 765 £f. (1875).
(3) Schiirch/Witzig, S. 223,

(4) Ich stiitze mich im folgenden vor allem auf Beretta-
Piccoli, Die Benennung der weiblichen Kopftracht des
Landvolks der deutschen Schweiz, S, 61 ff,, 141 f., 147,

(5) Beretta=Piccoli, S. 61,



145

schwarzen Ueberk&ppchen aus leichtem Seidenzeug, gehan-
delt haben., Das Ganze bildete zusammen die Tusetta,
Gemédss Beretta-Piccoli sind Wort und Sache aus der
welschen Schweiz zu uns gekommen, Bald begann man,

den weichen Seidenstoff fiir die Midchenkappen der
Volkstracht zu verwenden. Tusetta wurde verkiirzt zu

Tuse (Tusse), wie die Jungfernkippchen nun genannt

wurden, Schliesslich wurde daraus in Glarus und Grau-

biinden die Kappetuse, Tlsenchappe etc, (l)

Bei Beretta-Piccoli lesen wir: "Das Jungfernkidppchen

war schon 1806 unter dem Namen Kappatiissli, Chappa=-

tiisli (...) bekannt in Biinden, Glarus und in Sax, zum
Teil auch in Romanisch-Biinden." (2) Der Text von Castel=-
berg ist jedenfalls noch ein paar Jahre #dlter (3). Im
Prolog zur COMEDIA SPASUSA, welcher der Passus entnom-
men ist, heisst es: "TForsa che bein enqual dils absents

- sco era dils presents tratgien en se sez, che cheu

a Must®, nua ch'ins vezza eun tontas trestas restonzas,
inegablas - a penetrontas - della schgarscheivla disgrazia
curdada tier gl'on 1799: {...)" (4) Gemeint ist die Ver-
wlistung des Klosters durch franzdsische Truppen., Da die
Spuren noch so deutlich sichtbar sind, kann der Vorfall
nicht allzuweit zurilickliegen. 1848 wird von Otto Carisch
das "Capatisli" beschrieben als "altmodische !Mddchenhaube,
die nur den obern Theil des Xopfes bedeckt und in der
Mitte eine runde Ceffnung hat, um die Zopfe durchzuziehen
die dann an einer grossen pfeilartigen silbernen Nadel

befestigt wurden" (5). Spdter soll die "Benennung des

(1) Beretta-Piccoli, 5. 147,
(2) Beretta-Piccoli, S. 63.
(3) S. oben, S, 100 und 144,

(4) Zitiert nach Reto R. Bezzola, Litteratura dals
Rumauntsch e Ladins, S, 765,

(5) Beretta-Piccoli, S. 63 f.



146

Lochkippchens auch auf einen Kopfputz mit Bodeli (...),
ein geschlossenes Kippchen, das jetzt allein unter dem
Namen 'Chappetiisli, Capatisli' bekannt ist" (1) iiberge-
gangen und von Frauen wie von Mddchen getragen worden

sein.,

Ab wann das Capatiisli in Graubilinden nicht mehr aus leich-
tem Seidenzeug hergestellt wurde, ist schwer abzuschédtzen,
auf jeden Fall erkldrt Beretta Piccoli die hier iibliche Be=-

zeichnung Kappatuse, Chappatuse (-tusse) mit "dem Bestre-

ben (...), die iliberlieferte Benennung Chappe auch auf
Tuse, die aus dem Rheintal oder aus Glarus stammende Neu-
schépfung zu iibertragen" (2), Das Erscheinungsmerkmal
'Kappe' war also wichtig, das verwendete Material nur
von sekunddrer Bedeutung, weshalb der Name spater ohne
weiteres auf aus anderen Stoffen hergestellte Kappen
iibertragen werden konnte und die urspriingliche Beziehung
zwischen Name und Material in Vergessenheit geriet, In

Eb heisst das Capadiisli auch il coppel oder coppelin
(capel, copels Betonung auf der ersten Silbe) < tirol,

Kappl, Kapple (3)s

Capatiisli, capadiisli etc, ist in alle bilindnerromanischen

Idiome eingedrungen,

2,10,1,1,2, la schlappa

Schlappa bezeichnet eine Kopfbedeckung, die heute nur
noch zur Tracht im Domleschg und in der Surselva getragen

wird, Auch dieser Sachname ist von der Ostschweiz her

(1) Beretta=-Piccoli, S, 6L,
(2) Beretta=Piccoli, S. 63.
(3) DRG 3, 329.



147

nach Graubiinden eingedrungen (1).

Urspriinglich bedeutete slappe jenen Teil der milit&rischen
Kopfbedeckung, der den HUinterkopf und Nacken vor dem Druck
des schweren Eisenhutes zu schiitzen hatte. "Am llelm ange-
bracht oder als Unterhaube bildete der Stoff einen Gegen-
satz zum harten Metall, hing weich und schlaff herunter,
So ist die Bezeichnung leicht erklérlich," (2) Die Schlappe
muss schon frith zu einer selbstidndigen Xopfbedeckung ge-
worden sein (3). Zur Zeit der Reformation soll die Schlap-
pe als allgemeine Modekopfbedeckung der Minner iiblich ge-
wesen sein, Nun erschien sie auch als weibliche Xopfbhedek-
kung und bezeichnete zuerst eine weisse {Unter-)ilaube mit
herabhiingenden Spitzen, dann {der Zeitpunkt l#sst sich
nicht genau bestimmen - z, B, war in St, Gallen die Schlap=-
pe noch die weisse Haube der verheirateten Frau, als um
1637 in Basel bereits ein Bestandteil der Mddchenkopf =
tracht so genannt Wurde) libertrug man den Namen auf den
schwarzen Kopfputz,., Flir das 19, Jahrhundert gilt nur noch
die letztgenannte Bedeutung. Irgendwann miissen sich auch
Bezeichnung und Bezeichnetes voneinander entfernt haben,
denn an schlapp erinnert heute nur noch der Name der Kopf=-
bedeckung, Beeinflusst von der herrschenden Mode der Ost-
"schweiz begannen sich in der ersten Hdlfte des 19, Jahr-
hunderts auch in Graubiinden die Spitzen steif in die i6he
zu richten, Der Boden stand nun senkrecht am Hinterkopf

und wurde im Nacken gradlinig abgeschnitten (h).

(1) Zu Schlappe vgl, insb, Beretta-Piccoli, S, 97 f.,
142, 161,

(2) Beretta-Piccoli, S. 97. Wort und Sache stammen mdgli-
cherweise aus dem niederdt, Sprachgebiet; nd., slap
'schlapp, tridge'.

(3) Vgl. Lexer: slappe 'klappen=- oder beutelfdrmig her-
unterhangender Teil der Kopfbedeckung; Kopfbedeckung
von Kappen- oder Hutform'., Beretta-Piccoli bringt S.
97 fiir 'selbstédndige Kopfbedeckung' einen Beleg aus
dem Anfang des 14, Jahrhunderts,

(4) Vgl., Heierli, Bd. 4, S. 107.



148

Verschiedene Schlappenforment

gezeichnet gemidss Schiirch/Witzig
und R#at, Museum, Chur,

Beklagt Heierli den Umstand, dass wir anhand von erhal-
tenen Kappen nichts Genaues iiber die modische Entwicklung
der Kopfbedeckungen in Graubiinden aussagen konnen, so
geben uns auch die sprachlichen Belege keine Auskunft
iiber dltere Formen der dort getragenen Schlappe. Aus der
Chrestomathie erfahren wir lediglich etwas iiber deren Po-
pularitidt: als die Kopfbedeckung in Mode kam, wurde sie
als hoffédrtig gebrandmarkt, als sie aus der Mode kam,
galt deren Ablegen zugunsten neueren Kopfputzes als eben-

so eitel, La schlappa war mittlerweile zu einem Symbol

der Heimatlichkeit erhoben worden.,

In einem Lied aus der CONSOLAZIUN DELLA OLMA DEVOZIUSA
von 1690 spricht eine Frau, welche nun im Fegefeuer fiir
ein Leben in Lust und Freude teuer bezahlen muss, Ein
Grossteil der Siinden geht auf das Konto der Putzsucht,

so heisst es u., a,:



149

Underf&r cun baretta,

Slappa cun ternetta ('Spitzen')
Quei mav'a mi per core (1).

Auch noch in einer DERTGIRA NAUSCIIA aus dem Ende des 13.
Jahrhunderts (aufgefiihrt in Breil) macht der Anwalt der
"Cureisma" in seinem Pladoyer geltend, die Gegenpartei

verfihre die Frauen zur Putzsucht:

schlapas novas ston haver,
per en biala stiva comparer (2).

Im 19, Jahrhundert ist la schlappa nicht mehr Sinnbild

der "vanitas mundi", sondern Bestandteil der "bodenstén-
digen" (surselvischen) Frauenkleidung, offenbar zu jeg-
licher Verrichtung getragen., In der idyllischen Vers-
dichtung LAS SPATLUN%AS ('[flachsschwingerinnen') von

G. C, Muoth lesen wir:

Volvan la schuba suren e mettan en urden
las spatlas,
Ligian in brav fazalet entuorn il maun

e la schlappa
Sco schurmetg dellas tschuffas, mordentas

restas schuengia ('Ab-
fall der "lachsfaser
beim Schwingen') (3).

Auch in den .iISTORIAS DIL MUNT SOGN GIERI wird la schlap-
pa mehrmals fast wehmiitig "beschworen" als Symbol des
treuen Festhaltens am Althergebrachten und an den iber-
lieferten Werten. Im kurzen Prosatext LA PERDUNONZA
('Kirchweihfest') von G. M. Nay wird bedauert: "las
schlapas havevan era stoviu far plaz als capials", und

der Vater bemerkt mit Bezug auf seine Tochter

(1) Chrest., II, 604, 127 ff. (Anm. von mir - zu underfer
s. unten, S, 160 ff,

(2) chrest. I, 2., Lieferung, 452, 400 f. (nach Ms. Z.).
ibenso in Chrest, XIIT, 188, 400 f.

(3) Chrest, I, 3. Lieferung, 658, 65 £f. (Anm. von mir),



150

tut malidiamein: "Las matteuns de tschels onns
haveven ni valials ni merinos, sco vus: ellas
purtaven schlapas ed eran schi bialas e serei-
nas, sco quellas schubelgias ('putzsiichtige
M#dchen') ded oz il di (1).

Gegen Ende des Jahrhunderts ist dann la schlappa ein

Charakteristikum der dlteren Generation, Im bereits
genannten Gedicht IL NARRATIV von Alphons Tuor (1901;
s. oben, S, 72 f,) heisst es: "ina veglia della schlappa".

Die Trauerhaube wird schlappa muota genannt: eine Schlap-

pe ohne Verzierung (muot 'stumpf, abgestumpft'!, vgl. auch

Z. B. caura muota 'hornlose Ziege').

Die Wb LR (fﬁr alle Idiome) geben noch schlap(p)a 'Haube'!

an, Das Wort an sich, wenn auch nicht in der spezifischen,
so doch in der allgemeinen Bedeutung (z. B, auch fiir 'Nacht-

haube'! usw,.), war also allgemein verbreitet,

2.10,1.,1,3. il capetsch

Aelter als die runde Schlappe ist der Capetsch, der auch

schlappa cun pez ('mit Zacke‘), im Albulatal schlappa cun

schnabel geheissen hat (2). Es hat sich dabei um einen
den im 17. Jahrhundert in ganz Europa verbreiteten weis-
sen Ohren-Schnabel=-Hauben dhnlichen schwarzen Xopfputz
gehandelt, welcher im 18, Jahrhundert im Vorderrheintal,
Oberland, Albulatal und Bergell durchaus volkstiimlich ge-

wesen sein soll (3),

(1) chrest. I, 3. Lieferung, 732, 12 ff. (Anm. von mir).
(2) Heierli, Bd. 4, S. 105.

(3) Der #lteste biindnerische Capetsch stammt aus dem
Bergell, wahrscheinlich aus dem 17. Jahrhundert,
Heierli, Bd. 4, S, 105.



151

Abbildungen:

gezeichnet nach Heierli, Bd. 4 (Schnittmuster),
und R&t. Museum, Chur,

(OLY

Gemédss Heierli muss "die Kappe aus Ulm, Stuttgart in die

Schweiz gekommen sein, denn in diesen deutschen Stadten
trugen die Frauen im 17. Jahrh., neben den kirchlichen
weissen Hiillen einen schwarzen Kopfputz, mit einer Zacke
auf der Stirne und an den Wangen. Die Zacke fand sich
auch in der Ostschweiz." (1) In der ersten Hilfte des

19, Jahrhunderts wurde der Capetsch = zunidchst noch als
Trauerkleidung und fiir Prozessionen getragen - allmdhlich

von der runden Schlappe verdrangt. Am langsten soll er

von Frau Mirta Camichel in Breil getragen worden sein,
ndmlich bis 1875 (2), was aber bereits eine grosse Aus-

nahme gewesen sein muss,

In der CANZUN DINA FEGLIA ANGANADA DA SIU AGEN QUET A
VANA SPERONZA (18. Jahrhundert) heisst es:

Sin siu tgiau egl stagl tschupi
port el'in capetsch vali,
moda pauc modeshtiaj

(1) Heierli, Bd. 4, S. 105.
(2) ileierli, ebd.



152

lai parer enpau igls cauels
cun pizets a bia pindels,
uisa dina creshta., (1)

Interessant scheint mir, dass nicht etwa beméngelt wird,
die Tochter trage statt des jungfrdulichen Kranzes den
Capetsch, der ihr als Lediger nicht zukomme, sondern:
der Capetsch ist "moda pauc modeshtia", galt als hof=-
fartig., Wir finden Heierlis Feststellung bestdtigt, wo-
nach es filir Graubilinden nicht mdglich ist, den Kopfputz
der Jungfern von demjenigen der Frauen zu unterscheiden

(eine Ausnahme bildet il tschupi, aber auch das Capatiisli

und die Schlappa (2) wurden, wie wir gesehen haben, sowohl
von den Ledigen wie von den Verheirateten getragen). Zu
dieser Bemerkung passt auch der folgende Beleg. Eine noch

seit keinem Jahr verheiratate junge Frau klagt:

Onn pudev'jeu metter si miu bi capetsch cun cresta,
Bt uonn stoi jeu pender el orda fenestra. (3)

Gemdss Heierli (4) war der Capetsch immer schwarz und nie
mit Stickerei versehen. Dagegen soll er mit Crépe garniert,
mit "Crepriischeli umrandet" gewesen sein, was wir uns

unter capetsch cun cresta vorzustellen haben ('Spitzen,

RMische'). Im Gegensatz dazu ist die "Cureisma" "ina femna

veglia en ner cun capetsch muot ('ohne Verzierung')" (5).

Heierli nennt bei Angabe der Verbreitung des Capetsch das
Engadin nicht, Sie erwédhnt "eine Schnabelkappe, angeblich
aus dem Pngadin stammend (...), aus griinem Seidenstoff mit

Gold- und Buntstickerei, mit einer breiten Goldspitze

(1) Chrest. I, Nachtrige, 809, 13 ff,

(2) Im DRG 4, 622 heisst es, Unverheiratete hitten die
Schlappa in weiss ODER schwarz, Verheiratete hidtten
sie MEIST schwarz getragen.

(3) Chrest. IL, 326, 17 f. (was es mit dem Zum-Fenster-
Hinaushingen auf sich hat, weiss ich nicht).

(4) Bd. 4, s, 105 £,
(5) Chrest, IT, 223, 20 (Anm. von mir),



153

recht alten Datums belegt, diirfte aus Italien eingewan-
dert und als Einzelstiick getragen worden sein" (1). Es
ist also anzunehmen, dass die Schnabelkappe im Engadin
nicht gebriduchlich war. In der Chrestomathie findet sich
ein Beleg, aus dem aber nicht hervorgeht, worum es sich

genau gehandelt hat. Der Geliebte fragt das Mddchen:

Voust cha't cramagia ('kaufen, "kramen"!')
pan da fer iin bilist?
0 voust valiid da't fer iin bel chapiitsch? (2)

In den andern F&dllen ist es eindeutig, dass chapilitsch
irgendeine Art von Miitze meint, in welcher Bedeutung
das Wort natiirlich auch in S und C vorkommt (neben dem

hiufigeren B: chapiitscha, S: capetscha).

Die Benennungen schlappa cun pez und schlappa cun schnabel

sind lehniibersetzt zu dt. Schnabelkappe (3). Die Herlei-

tung von capetsch aus capa cun pez (4), was ebenfalls eine

Lehniibersetzung ware, ist m. E, nicht haltbar., Gemdss DRG
geht sowohl engadinisch chapﬁtsch(-a) wie auch surselvisch

capetsch(-a) zuriick auf *CAPPUCEZUS, *CAPPUCEA < lat. CAPPA.

Capa cun pez als Ausgangsbasis halte ich schon deshalb

filir ausgeschlossen, weil dann E und C nicht palatalisiert

hitten (St: tgapetsch(-a), Sm: tgapitsch(-a)), was sie

bei spdteren Entlehnungen aus dem Schweizerdeutschen auch

nicht getan haben (cappa, capadiisli usw.). Mit capetsch

'Schnabelkappe'! wurde eine bereits vorhandene Benennung
der Kappe auf den neuen Xopfputz ilbertragen, wohl &dhnlich

wie die Uebertragung von Chappe auf die Tuse (Chappetuse,

caEatisli). Die Schnabelkappe einmal aus der Mode gekommen,

(1) Heierli, Bd. 4, S. 111.

(2) Chrest., IX, 104, 13 f, (Anm. von mir - Nr, 63, Volks-
lieder).

(3) Schnabel kommt auch allein in S und C als Entlehnung
vor, Vgl, z, B, Voc, 'y de Sale, 17293 Chrest., X,
1, Teil, 60, Oder Chrest, IL, 177, Nr, 154: "In
tgiet, in crapp en siu schnabel, (...)".

(4) Vgl, Schiirch/Witzig, S. 223, Leider geben die Autorin-
nen nicht an, woher sie diese Herleitung haben,



154

verblieb die Bezeichnung wieder fiir den allgemeinen Be=-

deutungsinhalt.

2,10.,1.,1.,4, la baretta (S: biretta, biret)

Baretta heisst die Frauenkappe zur Tracht im Oberhalb-
stein, ausserdem wie auch schlappa und capetsch einfach

'Miitze, Haube',

Aus gall, birrus 'Mdntelchen mit Kapuze' entwickelte sich
mlat, BIRRETUM, spater BARRETUM (1). Wann der Uebergang
von 'Kapuzenmantel' zu 'Miitze' stattgefunden hat, ist
ungewiss, im 15, Jahrhundert jedenfalls erscheint bi-

ret(-e), barete im deutschen Sprachraum als 'schirmlose

Kopfbedeckung zumal von Geistlichen und Wiirdentrigern' (2).
Nach Graubiinden soll das Barett teils aus dem Siiden (Ober-
italien), teils iiber das Deutsche (insbesondere als Name

fiir die zur Amtstracht gehdrende Kopfbedeckung) vermittelt

worden sein (3).

Gemiss Beretta-Piccoli (4) ist das Barett als weibliche
Kopfbedeckung im 16, Jahrhundert wahrscheinlich aus den
Niederlanden zu uns gekommen, Es verbreitete sich in der
ganzen Schweiz, erfuhr je nach Gegend mannigfaltige Ab-
wandlungen (vom zylinderformigen Hut bis zum winzigen
Képpchen) und erhielt daher die verschiedensten Namen,
wie Biremessli, Burehiietli, Ch&ppli, Chalberdrickli,

Chiiedridckli, Gottehiietli, THtschli, Techeli usw, usf,

(1) DRG 2, 174 ff.; Kluge, s. v. 'Barett'.
(2) Kluge.

(3) DRG, Hier heisst es, in S und C gehe biret evtl, auf
schwdt, Bir&t (Wallis, Luzern; Schw. Id. 4, 1442) zu-
riick, doch fidnden sich Formen mit =i= auch im Mlat.

(4) Zu Barett s, insb, S, 16 ff., 142, 159 f,



155

Der einstige Gattungsname beschridnkte sich in der Folge
wiederum auf das, was er urspriinglich bezeichnet hatte:
auf die Kopfbedeckung von hohen Magistratspersonen wie
von Geistlichen und Juristen, "In der Volkstracht ist
der einstige Gattungsname nicht mehr anzutreffen, er

blieb auf die patrizischen Kreise beschrankt." (1)

It. beretta (2) bedeutet 'Mitze, Kappe schlechthin', von
Madchen und Frauen, von Jinglingen und Midnnern getragen.
Ferner bezeichnet es eine Miitze, Xappe filir geistliche und
weltliche Wiirdentrédger, filir Gelehrte und fiir Angehdrige
weiterer Berufe ('Kochmiitze', "berette d'impiegati", "be-

retta da macchinista" usw.). Beretta bzw. beretto di notte

heisst 'Nachthaube'. Als Redensarten kommen vor: avere il

cervello sopra la beretta 'avere poco giudizio', cavarsi

la beretta als Zeichen zum Gruss oder als Respektsbeweis,

lasciarsi portar via la beretta 'essere uomo da poco' usw,

Beretto bedeutet ebenfalls 'Mitze schlechthin', im beson-
deren: 'copricapo popolare, portato dai contadini e dai
pescatori della Sicilia, della Sardegna, della Campania:
a forma di calza di color nero, con o senza nappa', be-

retto frigio 'phrygische liitze der Jakobiner und Sans-

culotten' (Symbol der Revolution und der Freiheit) und

beretto verde ("imposto nel Medioevo ai debitori insol=-

venti"),

Nun zu la baretta im 3ilindnerromanischen: In den bereits

zitierten Versen aus der CONSOLAZIUN (s, oben, S, 149)

kommt "underf&r cun baretta" vor, Darunter ist die weis-
se Leinenhaube zu verstehen, wie sie unter dem Underfer
(eine Art Pelzhutj s. unten, Kapitel 2,10,1.2,1,) getra-

gen wurde (3). Die weisse Leinenunterhaube unter einer

(1) Beretta-Piccoli, S. 17.
(2) Zu den folgenden Ausfiihrungen: Battaglia II, 186 ff,
(3) DRG 4, 622, s, v. 'custiim'.



156

anderen Kopfbedeckung war damals allgemein iiblich, Meist
handelte es sich dabei um eine Schnabelhaube, Flir Grau-
bilinden ist gemidss Pater N. Curti nur noch eine Baretta,
wie sie unter dem Underfer getragen wurde, erhalten,
dies jedoch keine Schnabelhaube (1), Die unter den weis-
sen Kopfhiillen (s, Kapitel 2,10,1.,3,1,) getragenen weis-
sen Leinenhauben mit Zacken liber den Ohren und auf der

Stirn wurden baretta a la francesa genannt (2), wahr-

scheinlich deshalb, weil die Schnabelhaube im 16. Jahr-
hundert in Frankreich modern war und sich von dort aus
verbreitet hat (3). Ein engadinisches Volkslied beginnt

mits

Baretta francesa
Con pichels d'or intuorn (h)

Die goldenen Spitzen sind vermutlich eine volksliedhafte
Zutat, Ich kann mir kaum vorstellen, dass eine wéisse

Leinenunterhaube damit ausgestattet war, sollte tatsdch-
lich eine solche darunter zu verstehen sein, Ueber eine

Baretta einer spdteren Zeit berichtet Lina Liun (5):

Be vidvart la via eira la chesetta da duos
sruors: Neisa e Chatrina., Giunfra Neisa
s'avaiva tratgnida da pli bod ans bain 1ldnch
in Frauntscha., Ed {in tschert fer frances,
degnaivel e ceremonius l'eira resteda eir
zieva ch'ell eira turneda in pajas. Mo
auncha tres qualchosa as distinguiva ella
da las otras duonnasj; ella nu purtaiva
baretta naira scu ellas, bgeranzi iina alva,
e suotour quella, davaunt gid las uraglias

Curti, Igl underfér, Ischi 18, Abb., S. 179.
Heierli, Bd. 4, S. 10k,
Thiel, S. 335.

Chrest, IX, 39, Nr, 15. In einem andern Lied (Nr. 123):
"(...) duos barettas / con pichels d'or intuorn",
Ebd., 168, 17 f.

(5) In: Ganzoni, Monografia da Schlarigna, S. 134, unter
dem Titel "Schlarigna intuorn il 1890" (Anm., von mir).

PN N TN N
WO e
e T



157

la pendaivan papigliottas grischas (‘graue
Ilaarlocken'), Que eira qualchosa chi'ns im=
poniva da que zuond, a ma cumpagna ed a me,

Nachdem, #&hnlich wie bei der Schlappa, die weisse Haube
zum schwarzen Kopfputz geworden war, erscheint hier,
buchstédblich importiert, eine weisse Baretta, in diesem
Fall keine Unterhaube mehr, welche, sollte sie noch wei=
teren Damen "imponiert" haben, hdtte modern und nochmals

baretta La la) francesa genannt werden konnen,

Der Name baretta muss aber, bevor er fiir die weisse
(Schnabel=)Unterhaube der Frauen Anwendung fand, auch

in romanisch Biinden eine M#énnerkopfbedeckung (insbe-
sondere fiir Geistliche und Amtspersonen) bezeichnet ha-
ben, In der IIISTOARGIA DALG FILG PERTYZ von Gian Travers
sagt der Wirt (der sich ebenfalls am Verlorenen Sohn be-
reichern will): "la speda ais mia et eir la bareta" (1).
Ich zitiere auch noch einmal aus der Bibeliibersetzung

von Joan Pitschen Salutz (3. Mose 8, 13):

Davo quai fet Moises approsmar naun pro,
eir ils filgs dad Aron, (...), & ils liet
sii ina baretta ... (2)

In dem bekannten Streitgesprédch zwischen Wasser und Wein

(hier surselvische Fassung) heisst es:

Il vin gi: cur in eiver eiss,
Ne tefla quel bucc duss ner treis;
FFa bi tarmalg Singiurs a Regs,

(1) Chrest. V, 79, 1299.

(2) Chrest. VI, 438, 19 ff. Vulgata: "mitras", Ziircher
Bibel: "hohe Miitzen",



158

Anqual scina schiemgeta,
A prers trai giu bareta. (1)

In einer "Nota dils pagaments" von 1862 fiir eine Auffiih-
rung des Passionsspiels in Lumbrein lautet ein Posten:
"Per las Barettas dils Sacerdots" (2), Die Summe belduft
sich auf Fr, 8.50. Im bergellischen Stiick LA STRIA 0OSSTA
I STINQUAL DA L'AMUR von Gian Maurizio heisst es mit Be-
zug auf Gian Pontisella (3): "As sent e dir, c'l'a voltd
la bareta ('den Glauben gewechselt')" (4). Und weiter
hinten: der "Preir Durig" "to la baretta e'l breviario
e's mett e indir barbottand" (5), nimlich zum Gottes~-
dienst, murmelnd, weil er, obwohl er sich in letzter
Minute noch Mut angetrunken hat, nicht weiss, woriiber

er predigen soll (alles sei schon mehrmals gesagt wor-
denj er entschliesst sich dazu, ein bisschen in lateini-
scher, ein bisschen in griechischer Sprache zu reden ohne

viel sagen zu miissen).

Mir Sm, wo die Baretta die zur Frauentracht gehodrende
Kappe ist, habe ich keinen Beleg, hingegen erscheint in
den HISTORIAS DIL MUNT SOGN GIERI die Gattin des Junkers
von Razen in einem "Birett de seida verda" (6), Die Stin-
de unterscheiden sich in ihrer Kleidung deutlich vonein-
ander, weshalb den einen die Schlappa, den andern ein
"Birett" zur Zierde gereicht., Biret (gemiss DRG insbe-

sondere als zur Amtstracht gehdrende Kopfbedeckung)

hrest. ’ . Ebenso be1l iampel, Chiantzuns
1) C t. IT, 350, 46 ff., Eb bei Chi 1, Chi t
spirtvalas, Chrest. V, 291, 60,

(2) Chrest. XIII, 157.

(3) Etliche Angehdrige der Familie Pontisella hatten
hohere Bildung genossen und bekleideten Lehrstellen
an der Lateinschule in Chur. Sie waren massgeblich
an der reformatorischen Bewegung beteiligt,

(4) Chrest., XI, 35, 996 (Anm, von mir),
(5) Ebd., S. 107.
(6) Chrest. XII, 8, 278.



159

konnte schweizerdeutscher Herkunft sein. Gielgia von
Aspermont ist zwar keine Amtsperson, wohl aber eine An-
gehdrige der hoheren Stidnde, und fiir deren Kopfbedeckung
fand schwdt. Barett (ausschliesslich) Anwendung (1). Viel-
leicht ist diese Assoziation (in S war ja die Schlappa
die volkstiimliche Haube) "schuld" an der Uebernahme des
Wortes (in diesem speziellen Fall). Im allgemeinen aber
schidtze ich den schweizerdeutschen Einfluss im Falle von
baretta als unbedeutend ein. Baretta stimmt semantisch
ganz mit it. beretta liberein, zu schwdt. Barett besteht
nur in einem kleinen Bereich Deckungsgleichheit (Barett
'weibliche Kopfbedeckung! war in der deutschen Schweiz
nicht volkstiimlich, eine weisse Leinenhaube wurde in der
deutschen Schweiz nirgends mit Barett bezeichnet (2), Be-
deutungen wie 'Miitze schlechthin' oder gar 'Nachthaube!
sind undenkbar). In E, kommt noch vor: il berat 'eine

Art Haube',

Abbildung einer Baretta, wie sie zur

Tracht im Oberhalbstein getragen wird:

Zeichnung gemiss Fotografie aus DRG 4, 625,

(1) sS. oben, S. 154 £,

(2) Barett bedeutete immer "eigentlich eine Mischung
von Kappe und Filzhut", Beretta-Piccoli, S. 16,



160

2.,10,1,2, Hiite

Ein paar allgemeine Erdrterungen zum Hut und dessen
Benennung werden im Kapitel "Mannerkopfbedeckungen'" zu
finden sein, An dieser Stelle sei nur auf zwei von der
deutschen Schweiz nach romanisch Biinden vermittelte

Damenhutmoden verwiesen,

2.10,1.,2.1. igl underfer, enderfer

Dies ist wohl die seltsamste Kopfbedeckung, die mir be-
gegnet ist, In den Fragebogen fiir den DRG wird das Under-
fer nirgends genannt, aus versténdlichen Griinden: der tut
war léngst nicht mehr bekannt. Nichtsdestoweniger wurde

igl underfer (schwdt, Hinderfiir) auch in Graubiinden ge-

tragen, wenn es auch "in Bilinden nicht allgemein, nicht
bdurisch" geworden ist (1). Die Kopfbedeckung wurde schwdt.
Hinderfiir genannt, "weil sie vorn und hinten ganz gleich
war und daher beliebig aufgesetzt werden konnte" (2). BEs
handelt sich dabei um einen hohen Frauenhut (in St. Gallen

einfach Huet, in Bern Br&uikappe genannt) mit einem klei-

nen bestickten Boden und einem wulstigen, dichten Pelz-

aufsatz, offenbar um ein wahres Monstrum (3).

(1) Heierli, Bd. 4, S, 105. Vgl. auch Curti, Igl underfér,
S. 177: "(...) quei ornament de tgau era en usit ge-
neralmein era tier nus da quei temps", weiter unten
aber: "(...,) ei igl usit digl underfér mai daventaus
cheu schi generals ed exclusivs sco ella ulteriura
Svizzera", und S, 178: "(.,..) ha la capetscha gigan-
tica de fol buca pudiu far vau el pievel",

(2) Schw. Id, 1, 965, Beretta=Piccoli schreibt dazu (S.
54): "Im Gegensatz zum Modebild des 16, Jhs,, das
den Hinterkopf verlidngert und vergrossert erscheinen
liess, zeigte sich jetzt die Stirne erhdht und ver-
breitert. Das mag den Anstoss zur Benennung 'Hinderfiir'
gegeben haben, als einer Kopfbedeckung, die man 'z'hin-
derfiir' (verkehrt, das Hintere vorn) aufsetzt,"

(3) Den folgenden Ausfiihrungen liegt vor allem zugrunde
Heierli, Was ist ein Hinterfiir?; Curti, Igl underfér,



161

Abbildung:

Gezeichnet gemédss ileierli,
Hinterfiir?.

Was ist ein

Q 2
& %
N =
N £
S Z
~ z
s 1 Z
= iz
s ! Z
s z
5 i 2
-~
z
A if Z
NI 5 2
— -
- -
s H
Z =z
Z =
% s
&

K7 () N
LTINS e

Das Hinterfiir stammt mit grodsster Wahrscheinlichkeit aus
Jahrhunderts in die

Frankreich und ist anfangs des 17,
Wahrend es in

Schweiz und nach Siliddeutschland gelangt.

seinem Ursprungsland jedoch bald wieder abgelegt wurde,

trugen es unsere Frauen und Tochter ja sogar. FMadchen
b J [5]

vom vierten Lebensjahr an, in den Stddten etwa 150 Jahre

lang, Sommer (1) und Winter, "l3ei den Bduerinnen kann

dieses Ungetiin bis gegen 1300 konstatiert werden," (l)

IFir die Beliebtheit dieses Kopfputzes sprechen die vie=-
len Xleidermandate, wonach versucht wurde, dem stidndigen
Grosser- und Noch-grisser-Werden der Hiite Einhalt zu ge-
bieten (z. B. auch durch das Festlegen der Anzahl ['elle,
die fiir die Herstellung verwendet werden durften), ver-

geblich, denn alle Verbote wurden jeweils sofort wieder

iibertreten,

(1) ileierli, Kopfputz der biirgerlichen Frauen in der
Schweiz, S, 42, Vgl. auch Heierli, Was ist ein
Hinterfiir?, S. 265: "Wir haben gesehen, dass man
in den Schirmvogtbiichern, den Nachlassrodeln und
Mandatbiichern von 1605 - 1740, also widhrend der
Zeitdauer von etwa 150 Jahren immer und immer wie=-
der dem Ausdruck 'hinderfiir' begegnet." Und etwas
weiter unten: "Ein weiterer Beweis, wie viele Hin-
terfiir getragen wurden, besteht darin, dass es spe=-
zielle liinterfiirmacher gab, obwohl es auch den
Kiirschnern gestattet war, solche anzufertigen."




162

In Graubilinden muss igl underfer ebenfalls schon in der

ersten Halfte des 17. Jahrhunderts bekannt gewesen sein,
Pater N, Curti stellte es erstmals auf dem Altarbild von
Segnes (1638) fest (1). In der CONSOLAZIUN von 1690 wird
zwar "underfdr cun baretta" (s. oben, S. 149 und 155) noch
angeprangert, doch waren solche Auswilichse weiblicher Eitel-
keit auch andernorts der Kirche ein Dorn im Auge., In Ziirich

beispielsweise war das Tragen des Hinterfiirs an Sonntagen

verboten ("und das Verbot, anders als im 'Tiichli' ('weis-

se Kirchenhaube'; Anm, von mir) in den Kirchen erscheinen

zu diirfen, wurde erst 1755 aufgehoben" (2)). Die Jungfrau-
en in S sollen den (von dlteren Frauen bis weit ins 19,
Jahrhundert hinein getragenen) Sturz (ungeféhr dasselbe

wie Tiichli, s. Kapitel 2,10.1.3.1.) mit dem Underfer ver=-
tauscht haben. Im protestantischen Samedan wurde der Sturz
schon 1674 verboten, Es gibt keinen Hinweis dafiir, dass

auch dort an dessen Stelle das Hinterfiir trat. Seit Ende des
17. Jahrhunderts soll das Hinterfir in S allmidhlich vom Ca=-
petsch verdringt worden sein (3)., Das Hinterfiir verschwand
in Graublinden samt seiner Benennung in der ersten I1dlfte des
18, Jahrhunderts wieder, also etwa zur selben Zeit, zu der
auch in den iibrigen Schweizer Stddten (nicht aber auf dem Lan-
de) die letzten Hinterfiir abgelegt wurden. Da die Kopfbedeckung
bei den bilindnerischen Biuerinnen nie heimisch geworden war,
ist es klar, dass die stéddtische Mode fiir den Zeitpunkt des
Verschwindens massgebend ist, Gleichwohl wird das Hinterfiir
in der nach 1799 geschriebenen COMEDIA SPASUSA von Theodor
von Castelberg noch erwdhnt: "Cun tschien thalers cumprins
(...) underfd®s a blochas da seida." (4)

(1) curti, Igl underfér, S. 177.
(2) Heierli, Was ist ein Hinterfiir?, S. 264,
(3) DRG 4, 622, s, v. 'custiim',

(4) Chrest., IV, 2. Teil, 446, 37 ff. Zur Datierung vgl.
oben, S. 145, Den ganzen Passus habe ich zitiert auf
S. 100.



163

2,10,1,2.2, il cucu (chapd da Schlarigna)

Es handelt sich hierbei einerseits um eine Kopfbedeckung,
wie sie schon zur Zeit der Franzdsischen Revolution ge-
tragen, dann aber zum typischen Frauenhut der Biedermeier-
zeit geworden ist, andererseits um eine Haube, Der Hut
hiess in Deutschland Schute (f.), in der Schweiz hiessen

Hut und Haube Gugge-Huet, auch jlube-Huet (1). Er wurde

hier so genannt, weil ein breiter Rand seitlich das Ge-

sicht umschloss und man aus ihm nur so hervorgucken konn-

te (2).

Abbildung:

Im Engadin nannte man die Hiite cucu, chap® cucu (beides‘<

schwdt, Gugge-Huet), chap® da Schlarigna oder - gemiss

Heierli (3) - auch chappi. Sie sollen dort einmal =zur

Volkstracht gehort haben, Julie Heierli schreibt dazu:

(1) Schw, Id. 2, 1787.

(2) Auf diese Weise kam z. B. auch die Ziircher Sch#iich-
hube, eine ilaube mit so breiter Rosshaarspitze, dass
die Tréadgerin nur darunter hervorblinzeln oder -schielen
konnte (schidchen 'schielen'), =zu ihrem Namen,

(3) Heierli, Bd, 4, S. 109,



164

"Der gute Seidenstoff, die sorgfédltige Arbeit dieser nach
franzosischer Mode angefertigten Hiite bewies mir aber,
dass sie einst zur Toilette der Damen jener Gegend gehort
haben miissen," (l) Wie es mit der Mode nun einmal geht,
sind die Hiite dann offenbar die soziale Leiter herab zu
den Biuerinnen gelangt. Nachdem sie auch bei diesen alt-
modisch geworden waren, wurden sie des breiten Randes we-=
gen noch zum Heuen aufgesetzt, In der ersten Hdlfte des
19, Jahrhunderts war es aber noch nicht so weit. Giovannes

Mathis erinnert sich an eine Charreda von 1845:

La charreda eira composta da 12 charrs, con
sezs verds, e tuotts manadschunz vaivan sii
{in tremend cilinder (sco as portaiva da que
temp), e las giuvnas chapels con elas da var
30 cm lungezza e largezza, e grands sindels
verds, (2)

Es kann sich dabei um nichts anderes als um den Gugge-
Huet handeln. Heierli beschreibt einen Stich ("Schlit-
teda engadinia nel 1817"), auf welchem eine vornehme
Gesellschaft abgebildet ist., Die Damen tragen ebendiese
Hiite (3).

Die Bezeichnungen im Biindnerromanischen gelten, wie im
Schweizerdeutschen, nicht nur filir den Hut, sondern auch

fiir die Haube. Im DRG (4) wird der Chap® da Schlarigna,

was dasselbe bedeutet wie cucu, wie folgt beschrieben:

(1) Heierli, Bd. 4, S. 109.
{2) Chrest, VIIXI, %33, 17 £F,
(3) Heierli, Bd. 4, S. 109.

(4) DRG 3, 317, s. v. 'chapd', Vgl, auch DRG 3, 317 f.,
S. V. 'chap® da Schlarigma' und DRG 3, 315, s. v. 'cucu'



165

Chap?® da Schlarigna o chap?® cun chartuns as
portaiva pli bod per ir a fer cun fain. In in
toch indiana ('Baumwolle'; Anm, von mir)
gniva miss aint 13 - 15 strivlas chartun

chi circundaivan la vista e formaivan in-
tuorn quella lin'ela da 10 - 20 cm,"

Auf dem Heinzenberg wurden scheinbar noch Ende des letzten
Jahrhunderts &dhnliche Hauben, wie soeben fiir das Oberenga-
din beschrieben, getragen. s waren dies zusammenlegbare
Hauben aus "hellfarbigem Baumwollstoff, deren breit vor-
stehender Rand mit eingeschobenen Fischbeinstdbchen ge-

steift war" (1). Sie haben Gugguhauben geheissen und sind

wahrscheinlich = gemiéss Heierli = "einmal von Sommergésten
aus Norddeutschland mitgebracht worden" (2). Sowohl Haube
wie Hut wilirden an der Ostsee und in Ostfriesland noch ge-
tragen (gilt zumindest bis 1930, dem Erscheinungsjahr des

4, Bandes von ileierlis VOLKSTRACHTEN).

Abbildung einer Gugguhaube:

gemiss lleierli, Bd. 4, S. 110, (Zine #dhnliche
Skizze habe ich auch in den Mat. DRG gefunden. )

(1) Heierli, Bd. 4, S. 109.
(2) Heierli, ebd.,, S, 110,



166

Ansonsten sind die Benennungen (chapd) cucu und chap

da Schlarigna auf das Oberengadin beschrdnkt., Auch Hei-

erli hat solche Hiite bzw. Abbildungen davon nur im Ober-

engadin gesehen, Zur Herkunft von chap® da Schlarigna

konnte ich nichts finden, doch muss fast angenommen wer-
den, dass als erste die Celeriner Damen ihr Haupt damit
geschmiickt haben, bevor diese Mode in den umliegenden Ge=-

meinden Beachtung fand,

2,10,1,3, Schleierartige Kopfhiillen

Das schleierartige Kopftuch ist die einfachste und #Hlteste
Kopfbedeckung iiberhaupt., Es wurde bereits im Altertum in
den verschiedensten Kulturen getragen, und zwar nicht nur
als Schutz gegen Wind und Wetter, dem Schleier kam seit
jeher grosse symbolische Bedeutung zu., Weit zuriick reicht
die Vorstellung des Himmelsgewolbes als eines von der Gott-
heit ausgebreiteten Schleiers, Wichtig und ebenfalls sehr
alt ist das ganze Umfeld der Verhiillungs- und Enthiillungs-
symbolik, Als Schutz vor Ddmonen gilt beispielsweise der
Trauerschleier, welcher die Totengeister, der Brautschlei-
er, welcher die liisternen Ddmonen abwehren soll, "Bei Non=-

nen ist der 'hl, Schleier' (velamen sacrum) Symbol der

Weltverachtung und ihrer mystischen EFhe mit Christus" (l).
Der Schleier ist ein Zeichen der Schicklichkeit. Er war,
insbesondere in Zeiten allgemeiner Frommigkeit, unentbehr-
liches Attribut der Frau, Im deutschen Mittelalter nannte
man schleierartige Kopfbedeckungen je nach Zeit und Art

houbit=tuoch, wimpel, rise, sloiger, gebende, krfiseler usw,

Im 14, Jahrhundert setzte sich ein Kopfschleier durch, der
bis zu seinem Verschwinden (in abgelegenen Gebieten bis

ins 19, Jahrhundert hinein) Stliche oder Sturz genannt wurde,

(1) Lurker, Wérterbuch der Symbolik, s, v, !'Schleier',
Vgl, auch Heinz=Mohr, Lexikon der Symbole,



167

2.10,1.3.1. il stuors

Die #dlteste in Graublinden auch nomenklatorisch erfassbare
Kopfbedeckung ist der Stuors (1). Dazu schreibt Pater N,
Curti: "Il num sez gia munta, ch'il stuors, sco la gronda
part della vestgadira, ei d'origin tudestg, vegnend 'stuors'
(Sturz) da stiirzen (2). E1 era, el 1l5avel tschentaner (3),
en tut las contradas tudestgas il sin-tgau general dellas
dunnauns, (...). BEn Svizzera schev'ins Sturz ne Stuche,

las duas parts numnav'ins ella Svizzera orientala Tiiechli

e Gfechtli, Da cheu schevan ils Romontschs ella vallada
dell'Albula adina péz e stuors, ils Sursilvans tudestgs

mo Sturz, ils romontschs stuorz." (4)

Wie hat ein solcher Sturz ausgesehen? Curti gibt uns eine
ausfiihrliche Beschreibung davon: "Sco el vegneva portaus

il davos (...) consista il stuors ord dus fazolets de glin,
dals quals in ei ca. 1 m, liungs e ca. 40 cm. lads, 1l'au=-
ter 55 = 75 cm, lads e 65 = 80 cm, liungs. Igl emprem fa-
zolet vegn faldaus tochen sin 8 - 10 cm. ladezia, tschen-
taus vid il baditschun ('Kinn') e fermaus sin tgau cun
gugas ('Stecknadeln, Gufen'), L'auter vegn tschentaus sin
tgau, stendius sur las survintscheglias ('Augenbrauen') vi
e fermaus sillas tempras ('Schldfen') vid'gl emprem fazo-
let, Lu prend ins ensemen ils cantuns sut il baditschun
ferton che la teila penda anavos giu per il dies ('Rucken')

en l'entira ladezia." (5)

(1) Ich stilitze mich hauptsiichlich auf Curti, Il stuors,
Ischi 17.

(2) Lexer: mhd, stiirzen, sturzen 'fallen machen, stirzen',
Das Tuch fallt den Riicken hinunter (Anm. von mir).

(3) Eigentlich schon im 14, Jahrhundert (Anm. von mir).
(4) Curti, Il stuors, S. 52 f.
(5) Ebd., S. 51 f, (Alle Anmerkungen von mir).



168

Abbildungen:

gemdss Curti, Il stuors, S, 52, und Schweiz,
Landesmuseum, Ziirich (Abb, 1 in: Schneider,
Schweizer Damenkostiime des 18, und 19, Jahr-
hunderts).

Auch der Sturz unterlag je nach Gegend mehr oder weniger
starken modischen Einfliissen (l), seine Grundform jedoch
ist die oben beschriebene, Er bestand, abgesehen von vor-
iibergehenden Modeerscheinungen, immer aus weissem Stoff,

Darunter wurde die obligate weisse Haube (baretta a la

francesa; s. oben, S, 156) getragen., Zwischen Sturz und
Stfiche besteht gemidss Curti kaum ein Unterschied, geméss
Beretta-Piccoli waren urspriinglich Unterschiede in bezug
auf Material, Linge, Fidltelung usw. festzustellen (2),
die uns aber nicht zu interessieren brauchen, da Graubiin-
den ohnehin nur Sturz iibernommen hat, Hingegen finden wir

das Tiiechli, biindnerromanisch piez (3), ebenfalls belegt,

(1) Zu gewissen Zeiten bedeckte das Kinntuch auch den Mund,
sogar die Nase und liess nur noch die Augen freij die
Faltelung konnte kunstvoller oder einfacher ausfallen;
der Sturz konnte sich mehr oder weniger stark in die
Hohe richten usw,., Auf jeden Fall muss das Aufsetzen
bisweilen eine aufwendige Sache gewesen sein. Vornehme
Zircher Damen beispielsweise sollen dazu eine eigene
Modistin gehabt haben,

Dazu Beretta-Piccoli, S. 145 ff.

(3) Tiiechli war bisweilen gleichbedeutend mit Stfiche.
Beretta-Piccoli, S, 146,



169

Der #dlteste Beleg fiir stuors findet sich in der HISTOAR-
GIA DALG FILG PERTZ von Gian Travers, Einer, der den Ruin
des Verlorenen Sohnes voraussieht, bemerkt hohnisch:
"ch'eau poartta stuors per aque, non sto baing" (1).

Der Stuors wurde in Graubiinden vom 15, Jahrhundert an
getragen und blieb in gewissen Gegenden, insbesondere

in der Surselva, bis etwa 1750 die charakteristische Kopf=-
bedeckung der Frauen (2). Dann blieb er noch etwa 70 bis
80 Jahre lang als Trauerkleidung in Gebrauch, Als erste
haben die vornehmen Familien sowie die beiden deutschen
Gemeinden Vals und Obersaxen mit dieser Sitte gebrochen.
Ohne sich der Zusammenhidnge wahrscheinlich bewusst zu
sein, sagte man dort weiterhin, zumindest noch bei Er-
scheinen der Arbeit von Beretta-Piccoli (1936), Sturz
tridge filir 'in Trauer sein' (3). Im obersten Lugnez hat
sich der Stuors als Zeichen der Trauer am ladngsten ge-
halten. In Lumbrein soll ihn eine Anna Casanova 1367 beim
Begradbnis ihres Vaters als Letzte getragen haben, in Vrin
wurde er 1876 beiseitegelegt (4). Im Oberengadin wurde -
wie schon erwdhnt (5) - in der 70-er/80-er Jahren des

17. Jahrhunderts der Sturz fiir den Kirchgang verboten.

Es ist anzunehmen, dass der Sturz auch in E = offenbar
sogar friher als in S = einmal ein Zeichen der Trauer
gewesen ist, denn welchen Sinn sollte sonst das oben=-
angefiihrte 7itat von Travers haben? Gemeint ist: Tut mir
ja leid um den armen Kerl, doch fdllt es mir gar nicht
ein, mich deswegen in Trauer zu stirzen. Schon dass ein
Mann von "Sturz tragen" spricht, verweist auf Redensart-

liches.,

(1) chrest. v, 76, 1193,

(2) Die Adeligen legten ihn etwas friiher ab, er diente aber
auch ihnen nach wie vor zum Kirchgang und als Zeichen der

Trauer, Vgl, 2z, B, auch oben, S. 162: die Vorschrift,
der Kirche im Tiichli zu erscheinen, galt in Zilirich bis

(3) Beretta=-Piccoli, S. 92, Vgl. auch Curti, Il stuors, S,
(4) Curti, Il stuors, S. 55 f,

in

1755.

55.

(5) S. oben, S, 113, Auch Ganzoni, Monografia da Schlarigna,

S. 83.



170

Auch piez 'Sturz' (schwdt. Tiiechli) wurde relativ friih
(den Belegen nach zu schliessen nur) ins Surselvische
aufgenommen, Wir finden das Wort in einer in Versen ge-
schriebenen HISTORIA DA SUSANNA von 1652, Susanna muss

sich vor Gericht verantworten:

Mo quels dus velgs han cummondau,
Ch'ilg piez lgi deigig ngir scarpau,
Giu d'ilg sieu chiau navente,

Par ounc puder,

Si'vista ver,

Cun quei ver lagramente, (1)

Hier wird das Verhiillen des Antlitzes als Zeichen der
Schicklichkeit (und das gebiihrt einer Ehebrecherin nicht,
weshalb die beiden Uebeltdter diese Entbldssung auch ver-
langen kinnen) deutlich gemacht, aber auch der Schutz vor
liisternen, unbefugten Blicken, In der CANZUN DINA FEGLIA
ANGANADA DA STIU AGEN QUET A VANA SPERONZA heisst es:

enten stagl da purta piez
fazalet de seida,

ees (2)

Im auch schon herangezogenen Lied iiber die "in der Fremde"

verheiratete junge Frau lesen wir:

Onn ch'jeu pudevel ir cun miu bi tschupi,
Uonn ch'jeu stoiel ira cun piez ed ani. (3)

(1) chrest, I, 1. Lieferung, 75, 18 ff.
(2) Chrest. I, Nachtrige, 809, 20 f,

(3) Chrest. II, 324, 7 £. (70 a; ganz #Zhnlich auch
in Variante 70 c¢).



171

Piez hat natiirlich auch die Bedeutung 'Tiichlein schlecht-
hin' (auch 'Windel' (1)). Stuors bedeutet heute noch

'Hutkrempe'! (nur S: stuors dalla capiala, St: urmegl,

ur da la tgapeala, Sm: our dalla tgapela, E: ala, ela

dal chapd; alles gemidss Wb LR}, Ob man urspriinglich den
Schlapphut im Sinne hatte, wobei die ifutkrempe der Teil

des Hutes wire, der abwiArtsfiallt?

2,10,1.3.2., la liadiira, il scul

Liadilira bzw, scul bezeichnet ein schwarzes opftuch aus
Wolle oder Baumwolle, das im Nacken gebunden wurde., Die
Kopfbedeckung war im 19, Jahrhundert Bestandteil der
schwarzen Unterengadiner Tracht, datiert jedoch von frii-
her., Sie soll nach der Schlacht an der Calven 1499 als
Zeichen der Trauer um die Toten aufgekommen und von da

an bis zu Beginn des 20, Jahrhunderts getragen worden
sein (2), Auch J. A, von Sprecher erwidhnt eine schwarze
Stirnbinde (= liadiira?), die im Engadin und Miinstertal
von den verheirateten Frauen an Sonntagen umgebunden

worden seil (3).

Gemiss Heierli wurde das Kopftuch, solange es flach auf
dem Kopfe lag, scul genannt, Als in den 1330-er Jahren
hohe Kédmme modern wurden, stieg das Tuch dariiber empor

und hiess nun liadiira (4). Der Begriff liadiira findet

(1) In der iibrigen Schweiz wurde der Sturz u, a. auch
Chirchenwindel oder pannolino genannt, Beretta-
Piccoli, S. 13.

(2) Heierli, Bd. 4, S. 103 f,
(3) J. A. von Sprecher, S. 33.
(4) Heierli, Bd. 4, S. 103 f,




172

sich jedoch schon in #dlteren Texten, so z., B. in der
ISTORGTA DALL CAVALIER PETER ET DA LA BELLA MAGULLONIA

nach einer Handschrift von 1746:

Lura gietla in sia cambra custaivlla et
s tret aint sia vistinainta da reina et
s matet darchieu sii sia liadiira, sc(h)o
l'eira peravaunt adiiseda, chia nun la
pudaivan vera otar co 1ls G6llgs alfs et
lg nes, (l)

Es geht der schonen Magelone darum, die Erkennungsszene
noch etwas hinauszuzdgern., Erst spdter "biitettla sia
liadiira gio d chio" (2), erst jetzt sieht Peter, wen

er vor sich hat., Magelone hatte seit dem Verlust ihres
Gatten nur der Nédchstenliebe und der Liebe zu Gott als
"spitollerin" gelebt, Thre Liadiira ist Zeichen der Welt-
abgeschiedenheit, am ehesten mit dem Nonnenschleier, viel-
leicht mit dem Sturz zu vergleichen, weit entfernt aber
von der Liadiira der Unterengadiner Tracht des 19. Jahrhun-
derts., Stuorz war wahrscheinlich im 18, Jahrhundert in

E, gar nicht (mehr?) bekannt (in E, wurde er ja 1670/80
fiir den Kirchgang verboten). Im Mittelhochdeutschen hiess
der Kopfputz der (verheirateten) Frau gebende (coll. zu
bant) (3). Ebenso ist die Namengebung liadiira (zu liar
'binden') zu verstehen, Hierin einen Germanismus zu sehen,
scheint aber etwas weit hergeholt. Man vergegenwidrtige sich
noch einmal die Stelle aus ALCHIUENAS BELLAS ET NUEZATIVLAS
HISTOARGIAS (s. oben, S. 69). Medea lidsst ihrer Rivalin
Glauke "iina bellischma schoachia, (...), et ilina liadiira"
iiberbringen, Wie mag man sich diese Liadiira vorgestellt

haben? Gemidss Bezzola (4) war der Verfasser "iin hom fich

(1) Chrest., VII, 20, 34 ff,
(2) Ebd., 21, 11,

(3) Vgl. Lexer.

(4) Reto R, Bezzola, S. 317.



173

cultivo", er konnte Latein und hat sich auf eine oder

mehrere lateinische (nicht deutsche!) Vorlagen abgestiitzt.

Zur Benennung scul habe ich mir auch Gedanken gemacht.
Pallioppi gibt sculadiira 'Abflusswasser, [Flussj; lat,
colatura-ae, was durchgeseiht worden', Peer: scul 'Ab-
fluss, Wasserabfluss, Wasserabzugsgraben' und scular
'abfliessen, ausfliessen'. In der Chrestomathie (Volks-
medizin) wird ein Rezept gegen Magenschmerzen genannt:
man soll (ich vermute) Wermut ("usens") und Wein zusam-
mengeben, 24 bis 30 Stunden stehen lassen und "scular
allura tras iin pezz" (1). Diese Wendung findet sich noch
an weiteren Stellen., Ich kann mir daher nichts anderes
vorstellen, als dass die 3enennung der Tdtigkeit (scular)
auf das dafiir verwendete Tuch (2) ilibergegangen ist, die-
ses scul genannt wurde und schliesslich die aus einem
ebensolchen oder dhnlichen Tuch bestehende Xopfbedeckung
diesen Namen bekommen hat (3). Auf Zhnliche Weise ist
die Stfiche zu ihrem Namen gekommen (4). Der Stoff, aus
dem die Stfiche gefertigt war, diente urspriinglich zur
‘Terstellung des Aermels, Da die Aermel iliber das Handge-
lenk herabfielen, wurden sie zuriickgestrichen (ahd. gi-
stfichdt). Die Benennung der Tatigkeit ist auf den Stoff,

dann auf das Kleidungsstiick (zuerst 'Aermel'!, dann 'Kopf-

putz') iibergegangen,

(1) Chrest. XI, 268, Nr, 18 (Unterengadinische Sammlung).

2) Peer gibt noch pez da (cular) lat 'Filtriertuch,
Siebtuch',

(3) Man beachte: "scular (...) tras iin pezz". Pez bedeutet
auch 'Windel', Auf die Namen Chirchenwindel oder panno-
lino filir 'Sturz' habe ich bereits hingewiesenj; s. oben,
S. 171, Fussnote 1.

(4) Vgl, Beretta-Piccoli, S. 93 £, und 146,




174

2.,10.,1,3.3. Der Schleier

Wb LR:

Surs. Schleier vel

Suts.: Schleier zindal

Surm, ¢ Schleier vel, sturz {arch.)
Eng.: Schleier sindal, zindel, vel

(als Stoff flor)

Bei vel handelt es sich hochstwahrscheinlich um ein ita-
lienisches Lehnwort. Lat. VELUM (langes betontes E) hitte

bei erbwortlicher Entwicklung *veil, vail ergeben miissen (l).

Entsprechend den Angaben in den Wb LR habe ich das Wort auch
in der Chrestomathie nur fiir S und Sm gefunden (2), womit
womit nicht gesagt sein soll, es sei andernorts nicht bekannt,
gewiss aber ist es nicht DER Name filir 'Schleier', Peer ver-

weist s. v. 'vel' auf 'sindal' (3).
Dem DRG (4, 621) entnehmen wir:

P. Placidus & Spescha (1752 - 1833 (4)) berich-
tet von den Tavetschern: "(...). Bei Beerdi-
gungen umhiillen die Weibspersonen der nidchsten
Verwandtschaft ihr Haupt gleich den Kloster-
frauen mit weisser feiner und gestédrkter Lein-
wand, Rh#t. 'Stuorz' genannt, oder sie behangen
ihr Haupt und den Riicken nach der neuen Mode mit
einem schwarzen Flor, Rh&t, 'Sandal' genannt.,"

(1) Vgl. auch CENA > tscheina, tschaina, TELA % teila, taila
TLSW,

(2) Einmal findet sich bei Lansel: "Ellas eiran tot
veladas, / Ora sot il nair zindal", Chrest, VIII,
520, 9 f. (Todenvolk).,

(3) Hingegen auch hier das Verb: velar 'verschleiern,
umschleiern, umhiillen',

(4) Anm, von mir,



175

Ein Flor, d. h. ein Schleier, "Rh&t. 'Sandal' genannt",
Ein (alter?) rdtischer Name fiir eine neue Mode? Demnach
widre sandal, sindal, zindel etc. von vel (bzw. flor)

verdridngt worden, Im VOCABULARIO von F, de Sale (1729)

wird surselvisch und surmeirisch "vél" angegeben (l),

alle anderen Belege fiir vel sind jilingeren Datums.

Im Engadin wird der Schleier sindal, zindel genannt,

sowohl im buchstédblichen wie im iibertragenen Sinn. In
einem CUDESCH DA MASCHDINAS nach einer Handschrift aus
dem 17. und 18, Jahrhundert lautet das Rezept gegen "mal
da igls 6ls": "piglia iin sindal nair, nouf, meta davant
igl 81 sii et lura piglia quel gras, (...)" (2). Vor allem
aber kommt das Wort als dichtungssprachliches Element -
natiirlich langst keine "kiihne Metapher" mehr - immer und

immer wieder vor (3).

Fau vegn sulet tres la valleda;
La not deresa s-chiir zindel (4).

Oder gar die folgende Stilbliite:

Ils munts sun corunds
Cun lur zindels da naiv (5).

(1) Chrest. X, 1, Teil, 60,
(2) Chrest. VII, 144, 18,

(3) So selbstverstidndlich andernorts auch vel, z., B.:
La notg haveva stendiu ora siu vel sin la tiarra'",
Chrest. I, 3. Lieferung, 650, 39 f.

(4) Chrest. VIII, 252 (G. F. Caderas, Afflicziun, 1 f.).
(5) Chrest. VIII, 192 (Singer, L'utuon, 13 f.).



176

Zur Verdeutlichung der (tradierten) Schleiersymbolik
sei ein Beispiel aus Pallioppis GEMMAS (einer Sammlung

von Aphorismen) zitiert:
La natiira ais il sindel della divinited. (1)
Und aus einer Predigt von Otto Gaudenz (1903):

Eir la chiina dell'umanited ho Dieu miss
gid nels temps remots, la cuvernand cul
zindel del misteri inperscrutabel (2),

Das ist alles nicht besonders originell, das sind uralte
Topoi. Die Vorstellung vom Schleier der Gottheit war schon
im Altertum und in den verschiedensten Kulturen lebendig (3).
Bereits verwiesen wurde auch schon auf die Verhiillungs-

und Enthiillungssymbolik (4). "Die klassische und romantische
Dichtung greift in ihrer Weltdeutung wiederholt auf die ur-
alte Symbolik des Verhiillens und Enthiillens zuriick" (5).

Man denke dabei beispielsweise an Schillers Gedicht DAS
VERSCIILETIERTE BILD ZU SATIS., Dem nach Erkenntnis der Wahr-
heit diirstenden Jiingling wird erkl&rt: "Kein Sterblicher",
sagt die Gottheit, "Riickt diesen Schleier, bis ich selbst
ihn hebe, / Und wer mit ungeweihter schuldger Hand /

Den heiligen, verbotnen friiher hebt, / Der, spricht die
Gottheit = " (..,) "Der s i e h t die Wahrheit." Der

Jingling "hat den Schleier aufgedeckt", aber: "Nun,

(1) Chrest, VIII, 237, Nr. 36.
(2) chrest. VIII, 611, 19 ff.

(3) Lurker, s. v, 'Schleier', Von einem eigentlichen Apho=-
rismus, definiert als "kurzer, schlagkrédftig und Ausserst
pragnant formulierter einzelner Prosasatz zur Einkleidung
eines eigenartigen persodnlichen Gedankens, Werturteils,
einer Augenblickserkenntnis oder Lebensweisheit, durch
geistreichen Inhalt und individuellen Stil unterschieden
vom Niveau des Sprichworts" (Gero v, Wilpert, Sachworter-
buch der Literatur, s. v. 'Aphorismus'), kann bei Palliop=-
pi keine Rede sein,

(4) s, oben, S. 166,

(5) Lurker, s. v. 'Schleier’',



177

fragt ihr, und was zeigte sich ihm hier? / Ich weiss es
nicht, Besinnungslos und bleich, / So fanden ihn am andern
Tag die Priester / Am Fussgestell der Isis ausgestreckt,"
Der Jingling nimmt "(il) misteri inperscrutabel" mit ins

Grab,

Bindnerromanisch sindal, zindel etc, diirfte ziemlich alt

sein, Lat, SINDON wurde aus dem Griechischen iibernommen.

Das Wort bezeichnete einen "aus dem weitern Osten (Indien)
kommenden leichten Leinenstoff" (1) bzw. ein "vom Indus
(Sindhu) eingefiihrtes Gewebe" (2), Es ist von Italien aus

in die andern romanischen Sprachen gelangt, ins Mittel=-
hochdeutsche wurde es aus dem Franzésischen entlehnt (3).

In den genannten Sprachen verblieb der Name als Bezeich-
nung filir ein Gewebe: geméss DET (5, 4111) bedeutete er
'stoffa di seta leggera adoperata nella moda femminile!',
Wartburg nennt unter wvielen Belegen nur zwei (einen aus

dem 12./13., einen aus dem 15, Jahrhundert), wonach das

Wort einmal ein Kleid, einmal "etwas", das aus diesem Stoff
hergestellt ist, bezeichnet, und Lexer gibt ebenfalls die
Bedeutung 'Zindel, eine Art Taffet' (4). Auf welchen Wegen
das Wort ins Bilindnerromanische gelangt ist, diirfte kaum mehr
zu erschliessen sein, hat es sich doch um ein allgemeineuro-
padisches lModewort gehandelt. Der Bedeutungswandel von 'Stoff!
auf 'Schleier! erfolgte wahrscheinlich auf rdtischem Boden,
wo das Wort auch iiberlebt hat. In den andern Sprachen ist

es untergegangen,

(1) rEY 11, 641,
(2) Kluge, s. v. 'Zindel!,
(3) FEW 11, Gh1,

(4) Vgl. z. B. Wolfram von Eschenbach, PARZIVAL, 301, 28 ff,
(Bluttropfenszene):

ein failen tuoches von Sfirin,
gefurriert mit gelwem =zind&il,
die swanger ilber diu bluotes mél,

(Einen Mantel (failen < VELUM, iiber das Frz., aufgenommen)
aus Tuch von Surin, mit gelbem Taft gefiittert, warf er
(scil, Gawan) iiber die Bluttropfen.)



178

Ein jiingeres Wort ist flor (<« dt. bzw. schwdt. Flor,
gemdss DRG allgemein verbreitet), Der Flor ist insbe=-
sondere ein Zeichen der Trauer, In einem M#rchen aus

S sind alle Hiuser einer Stadt "cun in flor ner" (1)
iiberzogen, aus Trauer dariiber, dass dem siebenkidpfigen
Drachen demnichst die Konigstochter geopfert werden soll,.

In Sm herrschte der folgende Aberglaube:

Cura tg'igl patrung digls aviouls mora,
duess ins lascher a saveir chels antras
tatger ved igl stand en toc flor, aschiglio
mor' igl giu igls aviouls. (2

Aber auch die eifersiichtig gehlitete Gattin des "Doga da
Vanescha" "haveiva la vista cuvernada sot iin flor" (3).
FFlor zur Bezeichnung des Stoffes (s. oben, S, 174, Wb
LR) findet sich in den PAREVLAS ENGIADINAISAS von Gian
Bundi (S. 59):

eesy €d aint rivan duos signuras vstidas
a nair cun zindels da flor chi las cuver-
nivan do cho a pe.

Bei der Durchsicht der Mat, DRG bin ich schliesslich ver-

einzelt auf il schleier gestossen (Miistair, Strada, Mons,

Alvaneu, Andeer, Lohn, E£ms, Trin, Ruschein und Rueun) .

(1) chrest, II, 4, 13,
(2) Chrest. X, 1. Teil, 766, Nr. 33.

(3) Chrest. XI, 238, 22 f. (Ep; Chasper Bardola,
1831 - 1919).



179

2.10,1.4, Kranzartiger Kopfschmuck (1)

Die jungfrdulichen Kopfzierden haben die Form einer Krone,
Die Bezeichnung Krone hat sich jedoch in den schweizer-
deutschen Mundarten nicht erhalten: die Krone als Herrscher-
symbol bzw, himmlische Auszeichnung fiir besonders gottge-
falligen Lebenswandel passte offensichtlich nicht fir die
Kopftracht des Volkes, An die Stelle von Xrone traten
Kranz und Schapel., Die beiden Begriffe reichen zurlick ins
Mittelalter und wurden schon damals nicht klar unterschie-
den. Kranz 'Kranz, bes. als ausgesetzter Ehrenpreis' (2)
wurde schon bald zum "Ehrenpreis der Keuschheit", Schapel
(<‘afrz. chapel 'parva cappa, qua caput tegitur!' (3)) soll,
geméass Beretta-Piccoli, von !lartmann von Aue, welcher das
Wort seinerseits von Chrétien ilibernommen h#tte, erstmals

im Deutschen verwendet worden sein (4). ©s wird angenommen,
dass die urspriingliche Goldborte der Kappe allein als Kopf-
schmuck verblieb und spidter zum Kranz wurde (5). So miissen
wir uns den Bedeutungswandel zu 'Kranz' vorstellen, Geméss
Beretta-Piccoli ist Schapel 'Kranz' im Mutterland erst im
13. Jahrhundert belegt, im deutschen Sprachgebiet tritt

das Wort in dieser Bedeutung schon recht bald nach der

erstmaligen Verwendung in /lartmanns EREC (die Entstehungs-

(1) Vgl., dazu Beretta-Piccoli, insb. S, 3 ff,, 24 ff,,
145, 151 f£f,

(2) Lexer. Kluge, s. v. 'Kranz' gibt an: spitahd. cranz,
mhd, kranz 'runder gewundener Xopfschmuck',

(3) Beretta-Piccoli, S. 26, Vgl., auch Grimm, Deutsches
Worterbuch, 14, 2169 f,

(4) ®rec, 1573 ff. (Enite am Hofe von Kénig Artus):

ein borte ir hir zesamene bant:
der was ze mize breit,
kriuzwis ilibers houbet geleit,
s6 guot was des schapels schin,
es enmohte borte bezzer sin,

Die kreuzartig iiber das laupt gelegte Borte wird also
Schapel genannt,

(5) Borte, Bortli etc., findet sich auch im Schwdt, fiir
'Schapel!,




180

zeit wird nach 1190 angesetzt) auf, beispielsweise im
NIBELUNGENLIED (entstanden um 1200), 1583, 3: Am Hunnen-
hof tdten die Burgunden besser, "fiir schapel wol gesteinet
die liehten helme guot" zu tragen ("schapel wol gesteinet"
ist der aus Metall gefertigte, mit Edelsteinen besetzte
Kranz bzw, Reif (1)). Es kénnte also angenommen werden,
der Bedeutungswandel habe sich unabhéngig vom Franzosi-—
schen auf deutschem Boden vollzogen., Das Schapel ('Kranz')
war in erster Linie aus Blumen oder Laub, nur in zweiter
Linie aus Metall hergestellt, und war schon im Mittelalter
vor allem ein Kopfputz fiir Mddchen, ein Zeichen der Jung-
friulichkeit (2). Peter Wapnewski (3) weist darauf hin,
dass bei Minnern der Kranz eine Ausnahmesituation charak-
terisiere (Leiden, Friede, Sieg usw.), hingegen winden
hiufig die Minner ihren Midchen (ihrer vrouwe) Krinze,
wobei auf die Symbolik des Brechens der dafiir bendtigten
Blumen aufmerksam gemacht wird (de=florare). Und wenn wir
schon bei der Symbolik sind: auch der Kreis, die Kreisform
als 7Zeichen der Vollkommenheit und Ganzheit spielt natiir-

lich, bei der Krone in noch grosserem Ausmass, eine Rolle,

(1) Hingegen Strophe 1654:

Gevelschet frouwen varwe vil liitzel man di vant,
si truogen QAf ir houpte von golde liehtiu bant
(daz wAren schapel riche), daz in ir schoene hir
zerfuorten niht die winde. daz ist an den triuwen
war,
Also: sie trugen leuchtende, goldfarbene Bidnder,
das waren prédchtige Schapel.

(2) Es wurde immer deutlicher zum Keuschheitssymbol, bis
es ab 17. Jahrhundert ausschliesslich den Jungfrauen
vorbehalten blieb, Beretta-=Piccoli, S. 25, bemerkt,
dass bei Hochzeiten mitunter auch der Brautigam und
die' Hochzeitsgédste das Schapel getragen hidtten, zum
Zeichen dafiir, dass sich die Unschuld der Braut auf
alle Anwesenden ausbreite., So sei es auch zu verstehen,
wenn bei kirchlichen Anl&dssen Knaben ihr Haupt mit dem
Schapel schmiickten, Man beachte auch im NIBELUNGENLIED:
die Jungfrauen Kriemhild und Briinhild tragen bei ihrer
ersten Begegnung das Schapel (587, 3), die Witwe Kriem-
?ild tréﬁt bei ihrer Ankunft am Hunnenhof das Gebende

1351, 1).

(3) In: Géttner, Logik der Interpretation, S. 11,
Es geht um ein Gedicht von Walther von der
Vogelweide (geb, ca. 1170), in welchem schapel
und kranz gleichbedeutend nebeneinander vorkommen,



181

Was nun die Verbreitung der Sachnamen in der deutschen
Schweiz betrifft, so war urspriinglich das &dltere Wort
Kranz iliberall verbreitet, dariiber lagerte sich, aus dem
deutschen Reich kommend, Schapel (l). Im folgenden ver-—
blieb je nach Gegend nur Kranz, oder Schapel setzte sich
zur Benennung dieser Sache durch (weitere, spater erfolgte
Namengebungen brauchen uns hier nicht zu interessieren).
Das "Kranzgebiet" erstreckt sich von Zug, Luzern nach Sii-
den und Westen, zu den "Schapelgebieten" gehdren Schaff-
hausen, Ziirich, die Gstlichen Kantone, inklusive Deutsch-
blinden, In Grenzgebieten wurden beide Namen nebeneinander

weitergefiihrt,

Im finblick auf das Rilindnerromanische ist es vorerst ein-
mal bemerkenswert, dass wie im Schweizerdeutschen (2) zwi-
schen 'Kranz' und 'Krone' unterschieden wird (3). C(u)runa
wird gesamtbiindnerromanisch - sei es im iibertragenen, sei
es im wartlicheﬁ Sinn - angewendet, wo es um (weltliche
oder geistliche) Herrschaft geht: Kaiser- oder Kdénigs-
krone, Papstkrone (Tiara), Himmelskrone (Krone des ewigen
Lebens, des ewigen Ieils), 'leiligenkrone, Mirtyrerkrone
(dementsprechend natiirlich die Dornenkrone Christi (4)).
Krone ist eine Metapher fir 'Auserwdhltheit', fir 'das
Hochste', was bezogen sein kann auf das {immelreich, auf

die Mutter Gottes, auf einen iliberragenden Menschen, auf

(l) Zur Sprachgeografie: Beretta-~Piccoli, S, 151 ff,

(2) Das soll nicht heissen, die Bedeutungsdifferenzierung
an sich werde nur im Schweizerdeutschen gemacht, der
Brautkranz usw, wird aber in der deutschen Schweiz
nirgends mit Krone, Krdnchen, wie das in Deutschland
der Fall ist, bezeichnet. Vgl., Beretta=Piccoli, S. 6,

(3) Dieselbe Unterscheidung wird in den it. Mundarten
der Schweiz vorgenommen, Weinreich (welcher sich auf
Jaberg stiitzt), S. 59.

(4) Der Sache nach widre das ein Kranz. Der ideelle Gehalt
ist hier aber wichtiger als der materielle: Christus
wird als Konig ins limmelreich eingehen, als Sohn
Gottes ist er gekront, nicht nur bekradnzt.



182

die Geliebte. Ein Sprichwort lautet: "Ina buna dunna ei

ina cruna." (1) Die Zierde der Jungfrauen ist eine "curuna /
da las iuvintschellas" (2). Entsprechend findet sich bei
Pallioppi (ironisch zu verstehen - gemeint sind die putz-
siichtigen Mddchen) "las corunas della creaziun" (3): die

{rone(n) der Schépfung. C(u)runa wird analog zum Deutschen

auch angewendet fiir !'Baumkrone' (h#ufiger aber tschupis
dasselbe gilt fiir 'Berggipfel': selten cruna, hdufiger
tschupi). In einem Lesebuch "per las scolas primaras da

Surmeir" ist der botanische Terminus Bliitenkrone ("caruriga

della flour" usw.) belegt (4). Fiir 'Rosenkranz' wird im

VOCABULARTIO von F, de Sale analog zum Italienischen sur-

selvisch "crfina", surmeirisch "corona" angegeben (5). Bei
Vieli/Decurtins, s. v. 'Rosenkranz', finden wir jedoch
"tschupi da rosas", Nirgends - eine einzige Ausnahme be-
stédtigt die Regel - bedeutet c(u)runa 'Kranz'., Die Aus-

nahme :

Ei splunta vid l'escha, - Tgi sa, tgei visetas?

In trupp de bagordas ('Maskierte') intrescha bufatg,

FFitadas, ornadas sco poppas de seida,

Cun pezs e pindels e si crunas de matg ('Bliiten-
kridnze'), (6)

Das ist eine Strophe aus GIERI JENATSCH von G, M, Nay.

Ist tschupi symbolisch zu befrachtet, um fiir Maskierte,

gar filir Meuchelmdrder zu passen? Die ungewohnte Zusammen-
setzung von Krone und Blumen bewirkt m, £, eine Distan-
zierung (nach Brecht wiirde man sagen: Verfremdung), wodurch
eine Assoziation sowohl mit dem ideellen Gehalt von cruna

wie von tschupi verhindert wird,

(1) chrest, IV, 2, Teil, 1007, Nr. 511,
(2) chrest. IX, 54, 40 f,.

(3) Chrest, VIII, 220, 178.

(4) Chrest., X, 1, Teil, 501 f.

(5) Chrest, X, 1. Teil, 87, Ebenso in einem surmeirischen
Katechismus von 17553 Chrest. X, 1, Teil, 116,

(6) Chrest, XII, 239, Strophe 72 (Anm, von mir),



183

Kommen wir nun zur Bedeutung 'Kranz'. Sowohl cranz, craunz

wie auch tschupi konnen 'Totenkranz, Siegeskranz, Lorbeer-
kranz (des Dichters)' usw. bedeuten. Auch diese Begriffe
stehen bildlich filir eine besondere Auszeichnung, bewegen
sich aber in weniger hohen Sphédren als Krone: es geht im
grossen ganzen um eine Auszeichnung im Diesseits und unter
gewshnlich Sterblichen, Eine Besonderheit bilden Einfliisse
der Brautigamsmystik, d, h, das Aufheben des Tschupi, der
Keuschheit, fiir den himmlischen Br#dutigam, das Verleihen
des Tschupi durch den himmlischen Br&dutigam als Belohnung
fiir solch keuschen Lebenswandel, Als Xopfbedeckung ist

cranz, craunz bzw. tschupi der Kranz der Mddchen, Mit ei-

nem Bliitenkranz auf dem Haupt begriissen die lMidchen den
kommenden Friihling, der Kranz ist Ausdruck der festlichen
Stimmung, in erster Linie aber wiederum Zeichen der Jung-

fraulichkeit,

Der Brautkranz, heute noch zur Tracht getragen, besteht

in Graubilinden aus einem runden Drahtgeflecht, auf welchem
Flitterzeug bzw, Blumen pyramidenformig aufgebaut sind.
Gemiss Beretta=Piccoli (S. 4) wurde dieser Kopfputz wie
auch in andern Gegenden auf eine Xappe aufgesetzt, gemédss
ileierli (Bd., 4, S, 102) kann das fiir Graublinden nicht nach=-
gewiesen werden, die Autorin nimmt jedoch an, dass dem so
gewesen sei. Der Drautkranz habe - so leierli (S. 102) -

in S wie auch in © tschupi geheissen., Ich kann das kaum
glauben, Tschupi ist mir fiir das Engadinische noch nie
begegnet. Das engadinische Wort lautet schon in den &dltesten

Texten (und es kommt nicht selten vor) cranz, craunz. Die

Bedeutung 'Jungfernkranz' ist liberdeutlich in einem Gedicht
(Dialog zwischen Jiingling und M#dchen) von Gian Battista

Sandri: "Dd'm la r&setta, dd'm il craunzin" (1), und eben

(1) Chrest. VIII, 18, 1 (Nr. 14).



184

darum dreht sich das ganze Gesprédch, bis schliesslich das
Méddchen einwilligt und sich die beiden ewige Liebe schwiren,
Ein anderes Beispiel: ITn E und S findet sich dasselbe Volks-
lied. Eine Mutter hat ihre drei illegitimen Kinder beseitigt,
zwei sind tot, eines wurde im Wald ausgesetzt und hat iliber-
lebt, Dieses erscheint an der Hochzeit der Mutter, In der

surselvischen Fassung heisst es:

Co sai jeu, co pos jeu Tia mumm'esser,
Jeu che hai si in schi tgietschen bi tschupi? (1)

In der engadinischen Fassung:

Co das=chast a mai ti tia mamma nomnar,
Quist cotschen cranz non das-chess eu portar? (2)

[Hier wie dort trdgt die Mutter einen roten Hochzeitskranz

(rot wie Blut), in E heisst er aber cranz, in S tschupi.

Ich habe mir lange iiberlegt, woher tschupi kommen konnte.
Heierli (Bd. 4, S. 102) fiihrt den Namen auf schwdt. Tschupe
'Blischelhaarschopf!' zurilick und erkldrt das damit, dass sich
das Drahtgeflecht des Tschupi mit den Haaren verfangen hét-
te, wdre nicht eine Kappe darunter getragen worden, Diese
Begrindung hat mir nie so recht eingeleuchtet. Da ja mit
allergrisster Wahrscheinlichkeit die Kappe unter dem Tschupi
gebrduchlich war, sehe ich keine Veranlassung, den Kopf-
putz nach dem Ungemach zu benennen, das hidtte eintreten
kénnen, wenn nicht ... Das Schw. Id. (8, 998) bemerkt zum
Schappel (3): "Wort und tw. die Briuche sind auch ritisch
(tschuE{ m,, Pl, =piels, =pials; (...)) und waren friiher

(1) Chrest. 1I, 329, 13 f.
(2) Chrest., IX, 164, 15 f. (Nr. 120),
(3) S. v. 'Schappel', Schw, Id. 8, 990 ff,



185

obertessinisch (...)" (im Tessin capli oder chiepli genannt).

Ferner soll, wdhrend in der iibrigen Schweiz Schappel, Schip-

peli, Tschédppeli etc. 1im grossen ganzen auf die Hedeutung

'Brautkranz, Jungfernkranz' beschridnkt ist, im Blindner-
deutschen das Wort auch 'Hranz filir die ileerkuhj Totenkranz;
Blumenkranz fir Feste, zum Schmuck von Gebiduden, des Kruzi=-
fixes' usw, heissen, Bilindnerdeutsch Schappel stimmt also
semantisch mit bilindnerromanisch tschupi iiberein, Im Sur-
meirischen heisst das Wort tschapel (Endbetonung; Wb Lit).
Zin Kinderlied aus Sm lautet:

La canzun digl pivung.

Treis dunschelas sen en barcuns,

Egna tgi feila, egna tgi cusa,
Bd egna tgi fo igl tschapel da spusa. (l}

Das ist bilindnerdeutsch - oder soll ich sagen: bilindner-

romanisch=deutsch? = Splisetschippel (2). In einem andern

Kinderlied heisst es: "La spousa o pers igl tschapi" (3).
Auslautendes betontes =i ist also auch in Sm anzutreffen.
Blindnerromanisch tschupi kann = die ausfiihrliche vorange=-
stellte Bedeutungs- und Verbreitungsgeschichte des Wortes,
die Tatsache, dass Deutschbiinden zu den "Schapelgebieten"
gehdrt, die semantische Uebereinstimmung mit biindnerdeutsch
Schappel sprechen dafiir - von nichts anderem herkommen als
von dt. bzw. schwdt. Schap(plel (4). Demnach miisste sich
dt. -el wie lat, -BLLU (> surs. -iel > -i, vgl. CASTELLU

> Castiel (Ortsname) > casti) weiterentwickelt haben (5). Die

Entwicklung von Sch-= % tsch-= ist nicht aussergewdhnlich,

man denke nur an schwdt, Schoss > biindnerromanisch tschos (6),

(1) Chrest., X, 1., Teil, 708 (Nr. 73).
(2) Zu Spfisetschippel vgl, auch Beretta-Piccoli, S. 6.
(3) Chrest., X, 1., Teil, 708, 10 (Nr. 79).

(4) TMerr Prof. Dr. A. Decurtins, Chur, einmal nach der
Herkunft von tschupi befragt, hat achselzuckend gemeint,
vielleicht bestehe ein Zusammenhang zu chapd (cqpiala,
capi). Tschupi < dt., Schapel < afrz. chapel: der Zu-
sammenhang zu chapd wire hergestellt.

(5) Uebrigens in Sm » -el: AUCELLU > utschel, VITELLU >
vadel usw,, aber CASTELLU > casti,

(6) D'Schoss > tschoss (oder d'Schefle 'Weberschifflein' >
tschefla), Tschocca (statt schocca) kommt auch vor;
Chrest, IX, 87, 10,




186

Das #dltere Wort Kranz ist also bis ins Engadin vorgedrungen

und dort verblieben, widhrend S und C von der sich dariiber-

lagernden "Schapelschicht" noch miterfasst wurden. Als

Grenzgebiet haben S und C auch cranz bewahrt, cranz ist

aber nicht so vital wie tschupi, tschapel, Dass die Ent-

lehnung sehr alt ist, dariiber belehren uns die Belege.

Tschupi etc, findet sich in den &ltesten Texten. Die Be=-

lege (oder einige davon, denn sie sind sehr zahlreich) zu

zitieren, wiirde nichts Neues bringen. Auf Nebenbedeutungen

wie z. B. 'Berggipfel!'

oder curuna 'Regal' usw. kann hier

hier nicht eingegangen werden,

2.10,2, Allgemeine Benennungen fiir Kopfbedeckungen
beiderlei Geschlechts

Wb LR:

Haube
Kappe
Kédppchen
Miitze

Hut
Strohhut

Surs,:

Haube
Kappe
K&dppchen
Miitze

Hut
Strohhut

Suts,:

Haube
Kappe
K&@ppchen
Miitze

(mit Schild

Hut
Strohhut

Surm, ¢

Haube
Kappe
K&dppchen
Miitze

Hut

Eng.:

schlappa

capetscha

capetsch, capetscha
capetscha, biret, biretta

capiala
capi

bareta, schlapa, tgapetsch
tgapetscha, bareta

tgapetscha, bareta

tgapeala

tgapi

schlappa

tgapitscha

capalot, capatisler, tgapitsch
tgapitsch, tgapitscha
chepli)

tgapela

tgapi

baretta, schlappa
chapiitscha, chaplitsch
chapilitscha

chap?&



187

Bei der Durchsicht der Mat, DRG bin ich s. v. 'Kappe,
Mlitze, Haube' ferner auf folgende Bezeichnungen gestos-

sen: kepli, chepli, kepi, kepple, k&apli, kiHpij; coppel;

cop, cups cappas hubaj; cuffa u., a, m, Filiir 'Frauenhut'

wurde auch schlappa, schlappa cun schnabel, capetsch,

tgapitsch, chapiitschj capatisli, capatiisels k&dpij hubaj

cappa; copelj sogar nezli angegeben, also alles, was die

Frau so lUblicherweise auf dem Kopf trdgt oder getragen
hat, buchstdblich unter einen Hut gebracht. Die Minner

und Knaben tragen capiala, chap® oder capetscha, cha-

piitscha (mitunter auch capetsch oder baretta). Selbst-
verstidndlich ist capiala etc. eine Kopfbedeckung fiir beide
Geschlechter, dieser Name findet aber viel, viel haufiger
Anwendung fir den Ménnerhut, Capiala, capi, chapé etc.,

gehen zurilick auf spdtlat, CAPELLA, CAPELLUS,

Die Wendungen den Hut ziehen (heben, "lupfen") fiir 'griissen,

die Reverenz erweisen' und den ITut nehmen fiir 'gehen, ab-

reisen' sind mehrfach belegt, so bereits im Katechismus

von Calvenzano, 1611:

Il quart commandament commanda di tener entin
honur il Bap, et la moma, bigga soleteneng
con riuerenza de Plaiz de tirar gid la capella (1).

Andernorts wird einer gefragt:

"Pertgei has ti buca tratg capiala, cura
ch'igl ustier ei vegnius en stiva, (...)?" (2)

(1) Chrest, I, 1., Lieferung, 17, 11 f,
(2) Chrest. II, 93, 29 f. (Mirchen).



188

Oder:

Cun quels plaids levet el si, prendet sia
capella e s'absentet senza far autras com=-
plimentas., (1)

Die Tarnkappe wird nicht mit capetscha (oder caEEa), somn-
dern mit capiala bezeichnet (z. B. "ina capiala, che fa
tei nunveseivels" (2)). Ueber den Bedeutungswandel von
Kappe (lat. CAPPA) habe ich bereits berichtet (S. 120),
Siegfried (NIBELUNGENLIED) trug beispielsweise noch "die
tarnkappen", den Tarnmantel (einmal, 1119, 3, heisst es
"tarnhfit"), Der Tarnmantel muss mit dem Bedeutungswandel
von Kappe zur Tarnkappe geworden sein, Nur noch mit einer
Kopfbedeckung in Verbindung gebracht, wurde die Sache im
Blindnerromanischen offenbar spontan benannt. i{fingegen be-
gegnet uns 'Narrenkappe' (was urspriinglich auch einmal ein
Mantel gewesen ist) sowohl als capiala wie auch als cappa
bzw, capetscha. Zin Sprichwort lautet: "Mintga sturniala
('Ndrrin') ha sia capiala," (3) In Sm sagt man: "A mintga
nar plea sia tgapela." (4) Aus einer Kombdie von Theodor
de Castelberg stammt: "quater Narruns, dils quals mintgin

trafecha suenter seia chappa narra.," (5) In dieser Be-

deutung ist natilirlich cappa schweizerdeutscher Herkunft

(Cha e, bhiindnerdt, th!agga).

(1} Chrest, 1V, 2, Teil, 776, 8 (Biihler, Il Calgdr
da Sent).

(2) Chrest. IXI, 65, 16,
(3) Chrest. II, 667, Nr, 329 (Anm. von mir),
(4) Chrest., X, 1, Teil, 684, Nr. 52.

(5) Chrest. I, 2. Lieferung, 383, 16 (ch = Lk],so auch
"barlachas", "casacha", "sach'", "libroch" usw.).



189

Im BIVIANO von Rodolf Lanz ist mit Bezug auf die Iraut

von "métter - sot la capiitga" die Rede (1), d. h. sie

komme jetzt unter die Haube

Als Name fiir 'Hut' kommt auch cop, cup (cuppa) vor, Dazu

der DRG: cop, cup bedeute ausser 'Napf, Schiissel, Schale,

Knopf, Knauf' auch 'Hutkopf, "Hutrundung' (cop dal chap,

-

cup dalla capiala), sporadisch 'Kopfbedeckung schlechthin',

Zur Etymologie heisst es, die meisten Bedeutungen seien
aus lat. CUPPA 'Becher' ohne weiteres verstidndlich, doch
sei der Hinfluss von deutschen Wortern in verschiedenen
(ﬁbertragenen) Bedeutungen unverkennbar., So entspricht

z., 3. coppa 'Hutkopf' dem schwdt,., iluet-=Chuppe (2) und

Guppe (3). Cop 'iutkopf, Hutrundung' entspricht schwdt,
Gupf 'lHutkopf! (4), In einem Lesebuch fiir die Primarschulen
von Surmeir wird berichtet, der Dachs mache "grondas rosnas

radondas della grondezza digl cup d'ena tgapela (5). In

LR

einem Gedicht von Gian Battista Sandri sagt ein !#dchen =zum

andern:
Cu at pera eir mieu tschop
E ma scuffia cun bel cop? (6)
Die DBDedeutung ':Hut'! ist belegt in einem REtsel aus Sm:

Ensatge radond, tzi ® tantas fanestras
scu igl casti da Coira e tgearn liaint?

Igl cup det ('?tingerhut')., (7)

(1) chrest., X, 1. Teil, 411

(2) schw, Id. 3, 406,

(3) Schw, Id. 2, 389,

(4) Schw. Id. 2, 390.

(5) Chrest, X, 1., Teil, 496,

(6) Chrest, VIII, 62, 17 F.

(7) Chrest. X, 1. Teil, 703, Nr. 106 (Anm. von mir).



190

2.10.3. Die Kopfbedeckung der Minner

Obwohl ein Sprichwort aus dem Bergell besagt: "Al capell

nu fa 1'om" (1), so gehdrt doch die Kopfbedeckung zum
unentbehrlichen Bestandteil der Manner- und Knabengarderobe.
Der Hut bzw, die Miitze, Kappe (2) ist immer auf dem Kopf
oder zur Hand, Bei vielen Kinderspielen wird ein Xind durch
Ziehen eines Loses aus dem Hut oder der Miitze eines der an-
wesenden Knaben filir irgendeine Aufgabe bestimmt, Dasselbe
gilt filir die Unterhaltungen der Jugend: der Partner oder
gar "marus" ist derjenige, dessen Name auf dem aus einem
Hut gezogenen Zettelchen steht. Im Volkslied begegnen wir
wiederum hidufig der Symbolik des Blumen-=Schenkens: das
Madchen schmiickt den Hut des Geliebten mit Blumen. Der
Bauer auf dem Felde, der Hirt auf der Weide, der arme oder
reiche Mann, irgendwohin unterwegs, die politisch fiihrenden
Manner bei ihren Zusammenkiinften: iliberall finden sich Hin-
weise dafiir, dass sie eine Xopfbedeckung bei sich haben,
sei es, dass aus Freude ein !lut in die Luft geworfen werde,
sei es, dass einer mit dem Hut in der iland eine Stube be-
trete, sei es, dass der Hut gezogen werde usw, usf, Auch
zur eisebekleidung gehdrt der ilut, und es kommt ihm iliber-
haupt als Schutz gegen Unwetter und Kidlte eine wichtige
Ffunktion zu, Davon zeugen die vielen Sprichworter, wonach
man bei Anzeichen auf zu erwartendes schlechtes Wetter
(gewisse Wolkenbildungen, d. h. wenn Berge ihrerseits auch

Miitzen anhaben, u, a. m,) eine Kopfbedeckung und einen

(1) Chrest, XI, 172, Nr, 170.

(2) Der urspriingliche Unterschied zwischen Miitze und Kappe
bestand ilibrigens darin, dass die Miitze, im Gegensatz
zur Kappe, mit Pelz besetzt war. Das riihrt daher, dass
Miitze fast den gleichen Bedeutungswandel durchgemacht
hat wie Kappe: von 'Pelzmantel' iiber 'Wams, Jacke' zu
'Kopfbedeckung', Spidter hat der deutsche Siiden Kappe,
der Norden Miitze iibernommen zur Bezeichnung der gang-
baren Kopfbedeckungen, Kluge, s. v. 'Kappe'! und 'Miitze!,



191

Tsch8pen mitnehmen soll, Ueberdies ist jedoch auch der
Mannerhut ein Standeszeichen, Zum ersten, wie schon das
oben zitierte Sprichwort - wonach zwar der Hut (allein)
nicht geniigt - besagt, ein Zeichen der Minnlichkeit. Man(n)
hebt sich durch den ut von "den Weibern" ab, Einem enga-
dinischen Volkslied (iiber die Ffalschheit der Midchen) ent-

nehmen wirs:

Laschainlas plir far al strapé ('ﬁber die Schnur
hauen', Wb Pallioppi)
Siin chio purtains nus il chapé.

Ed ellas portan las murinellas,
Cha crajan ch'iingiiin nu saia sco ellas., (1)

Des weitern = ganz abgesehen davon, dass der [Hut oder die
Miitze luxuridser oder einfacher gefertigt sein konnen -
wird durch Farbe, Material, Form der Kopfbedeckung die
Zugehorigkeit zu einem Stand zum Ausdruck gebracht. Bei
Geistlichen ist, ausser als Reisebekleidung, nie von ca-
piala etc, die Rede, Geistliche, vom Bischof iliber den Abt
bis zum "gewdlinlichen" Priester tragen capetsché oder ba-
retta. Die "students della scolas aultas" tragen "capialas

de seida™ (2). Pallioppi hat seinerzeit "la chapiitscha

alba da pastizier" mit der '"chaplitscha blaua da ginnasiast"

vertauscht (3). Dennoch kommt der Kopfbedeckung beim Mann
als Standeszeichen niemals dieselbe Bedeutung zu, wie das
beim weiblichen Kopfputz der fall ist, Die Mode hat des-
halb bei weitem nicht dieselbe Mannigfaltigkeit an Formen
hervorgebracht. Dementsprechend kommt auch die Namengebung

mit einfacheren Mitteln aus,

(1) Chrest. IX, 123, 17 ff. (Nr. 78; Anm. von mir), So
auch IX, 118, 27 ff, (Nr. 74): Das selbstbewusste
Mddchen antwortet dort, und es trage "baretta',

(2) Chrest. I, 3. Lieferung, 633, 4 f,
(3) Chrest, VIII, 540, 19 f,



192

Die wichtigsten Mannerkopfbedeckungen ab 1500 waren, ge-
samteuropidisch betrachtet, das Barett (Reformationszeit),

der Schlapphut (Zeit des 30-jidhrigen Krieges), der Drei-

spitz (18, Jahrhundert), der ZWweispitz (napoleonische Zeit)
und der Zylinder (englische Biirgermode des 18, Jahrhunderts,
auf dem Festland DER Herrenhut der Biedermeierzeit, als

Strassenkleidung in Gebrauch bis nach der Jahrhundertwende),

Zu baretta (biretta, biret) sei auf Kapitel 2,10.1.1.4,

verwiesen, Der Schlapphut heisst surselvisch capiala

lada, engadinisch chap® flap, - lam, - talian, - taliaun,

- bergamasc, Der Schlapphut wurde noch lange Zeit zur

Feldarbeit und als Wetterschutz aufgesetzt, Flir abergliu=-
bische Leute soll er sogar zu einer besseren Ernte ver-
holfen haben., Hat man ihn bei der Aussaat von Getreide auf
dem Kopf, "vegnan las spigias era ladas" (1). Der Dreispitz
heisst capiala a (oder cun) treis pezs (gemidss Vieli/Decur-

tins treipez), chap® a trais pizs. Er wurde in Graubiinden

zweilfelsohne getragen. Nach dem 18, Jahrhundert fand er
als ausgesprochen altmodisches Kleidungsstiick noch bei un-
beschwerten Unterhaltungsspielen (Volksgebrﬁuchen) Anwen-
dung. Der Zweispitz scheint in Graubiinden nicht getra-
gen, zumindest nie volkstiimlich geworden zu sein., Eine
Bezeichnung fiir diesen Hut ist mir im Biindnerromanischen

nie begegnet.

)

Der 7Zylinder (8: capial'aulta, cilender, E: chapd ot,

cilinder - im Wb LR fiir Sm nicht enthalten) war in E
und Sm verbreiteter als in S, wo er eigcntlich nur die
Zugehdrigkeit zu den Burschenschaften repridsentierte,
In einem Volkslied aus S spricht ein Middchen, welches

sich iliber das Werben der Burschen lustig macht:

(1) Cchrest. II, 630, Nr., 127



193

Capial'aulta han ei sil tgau
Ad in quet ('Einbildung, Diinkel') sco in clavau. (1)

Die ganze "fHeiratsvermittlung" unterlag strengstens der
Kontrolle durch die Burschenschaften, deren Mitglieder
(Eintrittsalter: vollendetes 16, oder 17. Lebensjahr) sel-
ber auch als Werbende aufgetreten sind, Das Mddchen kann
also fast nur deren "Kluft" im Sinn gehabt haben., Dem Prosa-
text LA PERDUNONZA ('Kirchweihfest') von G. M, Nay entnehme
ich, die Tochter seien damit beschaftigt, "de cuser si il

matg sulerau sin la capial'aulta de lur frar" (2). Die Mit-

glieder der Burschenschaften gaben bei Kirchweihfesten die
Ehrensalve ab, In den ebenfalls durch Angehdrige der Bur-

schenschaften inszenierten Volksgebriduchen wird capial'aulta

als "moda veglia'" ausgegeben und als komisch anmutendes
Kleidungsstiick betrachtet, Daraus konnen wir schliessen,
dass die Xopfbedeckung hier zumindest im 19, Jahrhundert
nicht mehr heimisch war. Im Engadin und Oberhalbstein
hingegen gehdrte der Zylinder zur Amtstracht, wurde zu
feierlichen Anlédssen getragen und, das gilt sicher filr

das Engadin, sogar als zur Volkstracht gehdrig empfunden:
alles andere als ein komisches Kleidungsstiick (3). Wir er=-
innern uns an die Beschreibung einer Charreda von 1845

durch G, Mathis: "(..,.) tuotts manadschunz vaivan sii iin
tremend cilinder (sco as portaiva da que temp)" (h). Ganzoni
berichtet iiber eine (offenbar als XKind erlebte) Schlitteda:
"Tuottliina avaivan ils homens piglio notiers ils vegls costlims

e cilinders" (5). Die ungleiche Beliebtheit des Zylinders

(1) Chrest. II, 287, 15 f. (Anm. von mir).
(2) Chrest., I, 3. Lieferung, 732, 28 f.

(3) Vgl. auch DRG 4, 619 ff,, s. v. 'custiim'; Heierli
Bd- L", S- 109.

(4) s. oben, S. 164; Chrest, VIIL, 533, 18 f,
(5) Ganzoni, Monografia da Schlarigna, S. 140.



194

je nach Gebiet mag dazu beigetragen haben, dass er hier

samt Terminus iibernommen, dort mit eigenen Mitteln als

hoher Hut bezeichnet wurde, denn es mdchte mir fast schei-

nen (1), als ob in E cilinder, in S capial'aulta iiber-

wiegen wiirde,

(1) Stellt man auf das Vorkommen der Termini in der
Chrestomathie ab, dann IST es so,



	Kopfbedeckungen

