
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 5 (1987)

Artikel: Deutsches Wortgut im Bündnerromanischen : dargestellt am Beispiel
der Terminologie der Bekleidung

Autor: Walther, Lucia

Kapitel: 2.2: Männerrock

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2k

2.2. Mannerrock

2.2,1. Zur Kostümgeschichte

Zum besseren Verständnis der Entwicklung und des
Zusammenhanges von Sache und Wort dürfte es sich lohnen, einen
knappen kostümgeschichtlichen Ueberblick vorauszuschicken (l).
Das wird uns auch in den nachfolgenden Kapiteln noch von
Nutzen sein.

Lange Zeit trugen die Männer tunikaartige, meist auf den

Schultern gefibelte Gewänder bzw. hemdartige, mit einem

Kopfloch versehene, kurze Kittel (Bekleidung der arbeitenden

Bevölkerung). Der höfische Männerrock im 13.
Jahrhundert war eine kürzere oder längere Tunika, die Ritter
trugen unter dem Ringpanzer ein gestepptes Wams (2). Im
1*4-. Jahrhundert vollzog sich die Entwicklung von der Tunika
zur Jacke. Die Tunika wurde immer kürzer und enger, schliesslich

so eng, dass sie nicht mehr über den Kopf gezogen werden

konnte. Sie wurde vorne aufgeschnitten und bekam einen
Knopfverschluss. Mit dem Kürzerwerden des Männerrocks ging
ein Längerwerden der Beinlinge einher. Das Wams übernahm

eine neue Funktion: es diente zum Befestigen der Beinlinge,
später, mit der weiteren Verkürzung der Jacke, zur Befestigung

der mit der Hose verbundenen Beinlinge, der Strumpfhose.

Damit war der Grundstein für die moderne Männerkleidung

gelegt. Die Mode hat seither im wesentlichen an Jacke
und Hose als den beiden Hauptbekleidungsstücken für den
Mann festgehalten. Während der Renaissance bekam das Wams

eine neue Form: es wurde zu einer Art weiter Bluse (mit

(1) Ich stütze mich insbesondere auf Thiel, Geschichte
des Kostüms.

(2) Mgr. b^mbax 'Baumwolle'. Dazu mlat. wambasium 'ge¬
steppter Rock, unter dem Panzer zu tragen'. Vgl.
Kluge, s. v. 'Wams'.



25

Gürtel). Darüber wurde in Italien die Zimarra (ein vorne
offener, aber mit Verschluss versehener, langer Oberrock),
in Deutschland die Schaube getragen. Unter Einfluss der
spanischen Trachtenperiode (l6. Jahrhundert) entwickelte
sich in Deutschland die Schaube zu einem ärmellosen, sehr
kurzen Oberrock (dazu gehörten Pluderhosen anstelle der
spanischen "Heerpauke", einer weiten, auswattierten kurzen
Hose). Während des 30-jährigen Krieges wurde die "Rüstung"

Kleidung der Soldaten schlechthin) modisch tonangebend;
die Steifheit der spanischen Mode wich einer grösseren
Bequemlichkeit. Unter Louis XIV erhielt der formlose Herrenrock

eine Taille und damit einen neuen Namen: J ustaucorps.
Darunter wurde das ehemalige Wams zur Veste (vorderhand
noch von fast gleichem Schnitt wie der J ustaucorps, lediglich

kürzer, aber noch mit Aermeln versehen)• In der zweiten

Hälfte des 18. Jahrhunderts übernahm - bedingt durch
die Zeit um die Französische Revolution - England die
Führung in der europäischen (Herren-)Mode. Ein in seinem

Selbstbewusstsein erstarktes englisches Bürgertum hatte
sich vom höfischen Vorbild losgesagt, was sich auch in
der Kleidung äusserte. Anstelle von reichverzierten
bunten Seidenstoffen wurden dezente dunkle Wollstoffe
bevorzugt, anstelle einer Kleidung als "Ausdruck des

sichtbaren Müssiggangs" (l) wurde eine bequeme Gebrauchskleidung

für den Herrn geschaffen. Der Justaucorps hiess
engl, coat (darüber trug man bei schlechtem Wetter den

Mantel: frz. surtout, engl, great coat). Zum Reiten trug
der Engländer den Riding coat, welcher auf dem Festland
zur Redingote wurde und nach vielen Schwankungen den

Mantelcharakter vorübergehend einbüsste. Aus der Redingote

(l) Das gilt natürlich in viel höherem Masse für die
Damenmode. Durch Uebertreibungen (Schleppen,
Schnabelschuhe, Reifröcke, Schnürmieder, weit über die
Hände herabfallende Aermel usw. usf.) wurden immer
wieder Kleider hervorgebracht, welche ein Arbeiten
schlichtweg unmöglich machten, so dass die
werktätige Bevölkerung schon deswegen nicht mithaltèn
konnte.



26

entwickelte sich der Leibrock (ähnliche Entwicklung
wie Frack, aber vorne mit Schössen), dann der Gehrock (l),
schliesslich das moderne Männerjackett, welches jedoch
erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts die uns
heute vertraute Form annahm und erst mit der Geburt des

modernen Strassenanzuges zum unentbehrlichen Kleidungsstück

in der Herrengarderobe wurde. Jetzt nahm die
Redingote wieder Mantelcharakter an. Auch der Frack (engl.
frock (2)) war ursprünglich eine Reitkleidungs um mehr

Bewegungsfreiheit zu haben, wurden beim Justaucorps vorne
die Schösse weggelassen. Die Veste erfuhr ebenfalls
wesentliche Vereinfachungen: im Laufe des 18. Jahrhunderts
wurden zuerst die Aermel fallengelassen, dann wurde der
Rücken nur noch aus Futterstoff gefertigt, die Schösse

wurden verkürzt, schliesslich ganz weggelassen. Sie hiess
nun engl, newmarket. frz. gilet.

2.2.2. tschop, tschiep

In den Materialien zum DRG habe ich zahlreiche Benennungen

für den Männerrock gefunden, worunter il tschop. tschiep
eindeutig vorherrscht, d. h. sich offenbar gegen die
Jahrhundertwende (Zeit des Sammeins von Material für den DRG)

als gebräuchlichster Name für dieses Kleidungsstück
durchgesetzt hat. So geben auch die Wb LR für 'Männerrock' an:

(1) Der Leibrock ist der zunächst den Leib bedeckende
Rock, im Gegensatz zum Mantel. Gehrock ist gemäss
Kluge (s. v. 'Gehrock1) "möglicherweise gekürzt zu
Ausgehrock". Dazwischen gab es den Bratenrock ('vestis
convivalis', also der 'zum Gastmahl gehörige Rock';
vgl. Kluge, s. v. 'Bratenrock'). Interessant ist immer
wieder die soziale Funktion der Bekleidung.

(2) Aus afränk. *hrok 'Rock'. Vgl. Kluge, s. v. 'Frack'.



27

Surs • : Männerrock tschiep
tschiep Männerrock, 'Tschopen'
tschiep-suten Leibchen
tschiepet Schlüttchen

Suts. : Männerrock tschop
tschop Kittel, Männerrock, Trachtenmieder
tschop cun

stgagna Lismer
tschop sutaint Leibchen

Surm.: Männerrock tschop
tschop Männerrock, Jacke, Veston
tschoppign Leibchen, 'Kinderschlüttli'

Eng. : Männerrock tschop, rassa
tschop Kittel, Männerrock

Schwdt. Tschope (l) bedeutet zunächst einfach 'Kleidungsstück

für den Oberleib'. Es kann heissen 'Jacke mit Aermeln
für beide Geschlechter', für Männer: 'Joppe, Jackett (bes.
als Arbeitskleid); Männerrock mit Schössen oder Flügeln,
Frack; Männerrock schlechthin; Jacke der Männertrachten',
für Frauen (oft im Diminutiv): 'Frauenjacke, Jacke der
Frauentrachten', in der Kinderbekleidung: Tschöpli 'Leibchen

für kleine Kinder'. Die Entlehnung ins Bündnerromanische

dürfte schon recht alt sein, dafür spricht auch die
Diphthongierung in S (2). Abgesehen von der allgemeinen
semantischen Uebereinstimmung von schwdt. Tschöpen und

bündnerromanisch tschop. tschiep entsprechen sich auch
die Komposita, wie z. B. tschiep suten (Under-Tschöpe)
'Unterhemd, Unterleibchen, unter dem Rock getragenes Wams',

tschop da notg 'Nachttschopen, Nachthemd' (3)» tschop
launa, tschop cun stgaina. tschiep (da) strec 'gestrickte
Jacke, Lismer', tschiep suren 'Ueberrock', tschop da pops

'Kinderschlüttli' usw. usf. {k)

(1) Schw. Id. 8, 1006 ff. Zur Etymologie s. unten, S. 6k,
Zu 'Frauenjacke 1 Kapitel 2.5»

(2) Tschiep. tschops analog zu tg.ierp < CORPU, corps < CORPOS;
niev < NÖVU, novs < NOVOS usw.

(3) Schwd. Nacht-Tschöpe 'Bettjacke aus Weisszeug, Baum¬
wolle'. Schw. Id. 8, 1015.

(4) Sämtliche Belege aus Mat. DRG.



28

In der Rätoromanischen Chrestomathie ist tschop. tschiep
mehrfach bezeugt.

In einem Lied, von dem es heissti "Questa rima ei fachia
enten ilg on 1656" (l), vird zu Beginn die "gute alte
Zeit" der "verkehrten Gegenwart" entgegengehalten. Die
Schlichtheit der Alten wird gepriesen! "Nagina loschezia
han els duvro." Els "mavan cun Caultschas alvas a tschops
grischs" (2). In der einzigen erhaltenen Handschrift der
PASSIUN DA LUMBREIN (anfangs 18. Jahrhundert) heisst es (3)!

Sin quei tilen quels 2 Schergers or lur tschops
a fan enta si moingias Camischa et entscheiven
a Gasliar giu dem a sisuenter, Iura suenter
enpau Vegnien 2. auters Schergers a tilen era
ora lur tschops

Zum Vergleich sei angegeben! Jesus trägt "ina Rass'alva,
per in'enzenna de sia Naradat" (4). Später "metta ilg
Scherger 4 sin ilg Salv! in manti Nausch cuort" (5).

Die mündlich überlieferte Literatur romanisch Bündens

wurde gegen Ende des letzten Jahrhunderts gesammelt und

zum grössten Teil in der Rätoromanischen Chrestomathie
zum ersten Mal publiziert. Die Kleidermode und die
entsprechenden Termini dafür werden daher der Zeit des
Erzählers entnommen sein, Anachronismen können vorkommen.

(1) Chrest. I, 2. Lieferung, Einleitung, S. XIII (das
Lied ist in einem mittelbündnerischen Idiom verfasst).

(2) Hervorhebung der entsprechenden Termini jeweils von mir.
(3) Chrest. XIII, 141, 20 ff. (Die römische Zahl bezieht

sich im folgenden immer auf den Band, die folgende
arabische Ziffer bezeichnet die Seite, die weitere
Ziffer die Zeile bzw. den Vers.)

(4) Ebd., 139, 22.
(5) Ebd., 142, 21 f.



29

In einem surselvischen Märchen trägt der Held, ein Jäger,
einen "tschop" (l)« Ein Kinderspiel wird wie folgt
beschrieben (2)s

In affon dis "Stoffel de ruogs, tgei eis ei
lien?" L1auter rispundas "Treis bialls mattsl"
"Co ein ei vestgi?" "In ha en caultschas blauas,
in tschop grisch ha 1'auter, il tierz caultschas
de pon, cumpradas."

Jeder der durch ein Kleidungsstück charakterisierten
Knaben bekommt nun eine Aufgabe zugeteilt. Am Schluss
heisst ess

(Toch'ins di, co ils mats ein vestgi, sto
quei affon fixar treis, ch'ein vestgi aschia,
tutt secretamaing mo culs pertratgs.)

Die Kinder waren demnach tatsächlich so gekleidet
und haben sich nicht nur spielenderweise etwas
ausgedacht, Sin weiteres Beispiel entnehmen wir den

Volksgebräuchen (3)•

Gievia grassa sera fagevan ils mats gromma
en ina panaglia liunga. In stueva litgar orail davos la panaglia e stueva trer ora per
far quei tschiep e libroc,

"Tschop e libroc" wird auch angegeben als sprichwörtliche
Formel (4).

(1) Chrest. IX, 3, 25.
(2) Chrest. II, 196, Nr. 11.
(3) Chrest. II, 219, 2 ff.
(k) Chrest. IV, 2. Teil, 1011, Nr. 361.



30

In den HISTORIAS DIL MUNT SOGN GIERI von Florin Camathias
(1871 - 19^6) trägt der Senn "teila grischa, in tschiep
de gries carpun" (l). Da dieses Epos noch mehrfach
herangezogen sein wird, soll kurz erklärt werden, worum es sich
handelt. Die Rahmenerzählung spielt im 14. Jahrhundert.
Der Sohn des Schlossherrn, der Junker Risch de Razen,
und seine junge Frau kommen auf das Schloss Munt Sogn

Gieri, welches von einem Kastellan, Heinric de Canal,
verwaltet wird, auf Besuch. Gleichzeitig wird die Hochzeit

Floribellas, der Tochter des Kastellans, gefeiert.
Zu diesem Anlass versammeln sich alle Schlossbewohner,
das Gesinde und die freien Bauern der Umgebung. Zur
Unterhaltung gibt jeder eine Geschichte oder ein Lied zum

besten. Das Epos steht also in der Tradition der CANTERBURY

TALES, des DECAMERONE usw. Die von Camathias beschriebenen

Kostüme sind nicht historisch, sie entsprechen so

ungefähr für die Standespersonen der Tracht des 16., für die
übrigen Beteiligten der Tracht des 19. Jahrhunderts. Ein
interessantes Detail mag sein, dass mit Bezug auf die "Damen

und Herren" immer von "mantel" bzw. "manti" die Rede

ist, die "Frauen und Männer" tragen "tschiep" oder "ga-
sacca" (2). Im Gedicht LAVUR CUMMINA von Camathias
erscheinen die Männer "senza tschiep. / En mongias alvas
era" (3) zur Arbeit.

Aus dem BIVIANO von Rodolf Lanz (geschrieben in der Mundart

von Beiva, erschienen I887) erfahren wir über die
Hochzeitsfeierlichkeiten früherer Zeiten folgendes:

(1) Chrest. XII, 17, 600.

(2) Vgl. dazu auch unten, S. 107 und 109.
(3) Chrest. XII, 107, 38 f.



31

Sön nozzas, - dl da ragordanza
Als vigls mittévan importanza; (l)

C6 flurs soi ci6pp e sois cipêls
Ghirlandas, rosas e blindé Is,
Cucardas, piischels sois ciavals,
Bandiras sois balcugns e schials
I dévan prova a prüma vista
Quai gronda festa ci era quista. (2)

Der Knecht eines reichen Bauern in einem in surmeirischer
Mundart aufgeschriebenen Märchen trägt zur Arbeit einen
"tschop" (3)* Schliesslich lautet ein surmeirisches Sprichwort:

"Peglia il tschop con te cura tgi glè bel'ora, de

treida ast letga." (k)

yFür das Bergell 1st die Redensart "la camisa vegn evant
cu'l dzop" (5) bezeugt.

Im engadinischen Schrifttum konnte ich nur einen Beleg
(neueren Datums — in einem Gedicht von Z. Pallioppi)
für tschop 'Männerrock1 finden (6). Das dürfte entweder
ein "Zufallstreffer" sein oder aber darauf hinweisen,
dass das Wort dort später eingedrungen ist. In den Fragebogen

zum DRG wird tschop in E tatsächlich etwas weniger
häufig genannt als in S und C, aber so selten auch wieder
nicht. Es ist zu bedenken, dass É das recht vitale Wort

rassa 'Männerrock' hat(te) (S: rassa 'Frauenrock'),
welches, bedingt durch die Entwicklung in der Herrenmode,
erst in neuester Zeit - in der Umgangssprache wahrscheinlich

ganz - von tschop verdrängt worden ist. Neben rassa

(l) Chrest. X, 1. Teil, k08. (2) Ebd., k09.
(3) Chrest. X, 1. Teil, 637, 38 und 638, 3.
(k) Chrest. X, 1. Teil, 690, Nr. 265. (Das Sprichwort an

sich findet sich überall.)
(5) Chrest. XI, 20, ^73. Gian Maurizio, La stria ossiai stinqual da l'amur, 1875. (Aehnlich schon in der

C0NS0LAZIUN. "Tunica propior palliost" schon bei
Plautus.)

(6) Chrest. VIII, 211, 11.



32

finden wir in E auch giabana und caput. aber interessanterweise

auch viel häufiger kittel als in den übrigen
Gebieten.

Bevor wir zu einer Auswertung der angeführten Belegstellen
kommen, wollen wir einen Blick auf weitere Namen für den
Männerrock werfen. In den Mat. DRG wurde unter diesem Stichwort

relativ häufig caput. kittel. rassa. seltener cas-
sacca und giabana genannt.

2.2.3. caput

II caput kommt von dt. bzw. schwdt. Kaput (l). Die
Hauptbedeutung ist auch im Bündnerromanischen 'Kaput, Ueberrock,
Ueberzieher, Wettermantel, Militärmantel1. Trotzdem wird
das Wort in der Bedeutung '(weiter) Männerrock, Gehrock'
in den Mat. DRG recht häufig genannt, häufiger in E als
in S und C (2).

In der Chrestomathie habe ich zu caput 'Männerrock' nicht
viele Belege gefunden. Ein paar Stellen bezeugen die Bedeutung
'Mantel' (3). An zwei Stellen ist nicht klar, in welcher
Bedeutung das Wort verwendet wurde (4). Im surselvischen
Schrifttum heisst es einmal, bezogen auf die "students
délias scolas aultas", welche heutzutage "tut umens da

gala" seien, sie trügen "caput e palt5 suren" (5)> also
Rock, vielleicht gar Frack, und Mantel. Und in einer Sage

aus dem Unterengadin wird berichtet, wie ein Bauer, welcher

(1) Verwandt mit lat. CAPPA 'Mantel mit Kapuze'.
(2) Die Uebertragung auf 'weiter Männerrock, Gehrock'

scheint spezifisch bündnerisch (auch dt. Mundarten)
zu sein. Vgl. Schw. Id. 3> 402, 1 c.

(3) Dazu Kapitel 2.8.
(4) Chrest. IV, 2. Teil, 902, 37 f. und II, 673, Nr. 137

(sprichw. Formel "caput e capiala"). Beide Belege aus S.

(5) Chrest. I, 3. Lieferung, 637 I. Gion Arpagaus, I867.



33

unterwegs gewesen sei, um "nel temp da prümavaira mondar

seis bains", d. h. um seine Wiesen und Weiden zu reinigen,
sich einer übernatürlichen Erscheinung erwehrt, indem er
"seis caput" hingeworfen habe (l). Es ist ausgeschlossen,
dass ein Bauer für diese Arbeit einen Mantel getragen
hat •

2.2.^4-. kittel, chittel

II kittel (e), chittel (s) stammt von schwdt. Kittel.
Im Schweizerdeutschen kann Kittel ein Kleidungsstück
für beide Geschlechter sein (2), im Bündnerromanischen
hingegen steht es in erster Linie für 'Männerrock,
Bauernkittel, Arbeitsbluse aus grober Leinwand' (3)*
In der Chrestomathie habe ich das Wort nicht gefunden,
ebenso fehlt es in den Wb LR.

2.2.5* rassa

Rassa (seit neuerer Zeit E: 'Männerrock', S: 'Frauenrock',
allg. 'Talar, Mönchskutte') kann zurückgeführt werden auf

(1) Chrest. XI, 21^, Nr. 27.
(2) Schw. Id. 3, 568.

Chittel bei der Frauenbekleidung bedeutet 'Jüppe,
Halbrock' als Bezeichnung der ländlichen Tracht
im Gegensatz zum Rock 'städtisches Frauenkleid'.
Für Bern gilt: Chittelbrüstli 'Miederrock'.
Schürch/Witzig, Trachten der Schweiz, S. 223.
Zur Etymologie s. unten, S. 73.

(3) Lie Bedeutung 'Mädchen- oder Frauenrock' ist ge¬
mäss Mat. DRG nur bezeugt für Müstair und, nicht
sicher, für Mulegns.



34

it. rascia 'Fries, Wollstoff, Rasch' (l), welches
seinerseits zurückgeht auf den Ländernamen Rascia (Bezeichnung

für Serbien im Mittelalter) (2). Dass Stoffe nach
ihrem Ursprungsort oder -land benannt werden, stellt keine

Seltenheit dar (3)« Wahrscheinlich ging dann im Falle
von rassa der Name des Stoffes auf das damit hergestellte
Kleidungsstück über (vgl. z. B. Filz für 'Filzhut'), bis
schliesslich dieser Zusammenhang in Vergessenheit geriet
und die Bezeichnung allein für das Kleidungsstück
verblieb (k)

Rassa ist in der Chrestomathie reichlich belegt, aber
zum grössten Teil, dies insbesondere in allen älteren
Texten, bezeichnet das Wort den Rock bzw. das Kleid schlechthin.

Sogar in einer Novelle von G. A. Bühler heisst es noch!
"Fabian stovet allura trer ora sia rassa e Felicitas il
unschet e lavet cun il suc d'ina planta, il quai gli det
ina ferma colur brina" (5) (Fabians Aussehen muss zwecks

Flucht verändert werden). Kurz vorher wird gesagt, er habe,
nachdem er "siu caput militar" in den Kanal geworfen hätte,
auch "l'autra vestgadira" gewechselt und so "l'aspect d'in
gondolier" angenommen (6). Ganz abgesehen davon, dass zur

(1) REW 7071 (Rasch bedeutet 'leichter Wollstoff').
(2) REW 70715 Diez Wb, S. 264} DEI 5, 3209.
(3) Vgl. auch!

Kaschmir (bündnerrom, caschmir): benannt nach der
Landschaft im nordwestl. Indien, woher die Wolle der
Kaschmirziege kommt. (Kluge)
Satin (bündnerrom. satin) 'Seidenatlas aus China'!
der Ausfuhrhafen für dieses Gewebe hiess arab. Zaitun,
das ausgeführte Gewebe atlas zaitünl. (Kluge)
Tüll (bündnerrom. tügl): das Gewebe wurde zuerst in
der frz. Stadt Tulle hergestellt. (Kluge)
Bündnerrom. cadisch 'Wollstoff, Bündnertuch' (die
Betonung liegt auf der zweiten Silbe), schwdt. Cadis.
Cadit! das Schw. Id. (3, 147) erwägt eine Herkunft
von der span. Stadt Cädiz (früher Cadix).

(4) Für S wird im Wb LR rassa 'die schönste Wolle eines
Schafes' noch angegeben.

(5) ehrest. IV, 2. Teil, 858, 15 f.
(6) Ebd., 857, 35 ff.



35

Zeit Bühlers rassa in S eigentlich den Frauenrock
bezeichnete (und einen Talar oder eine Mönchskutte wird
Fabian, da er wie ein Gondoliere ausgesehen haben soll,
auch nicht getragen haben), ist nicht anzunehmen, dass

der Mann nur gerade den (Ober-)Rock ausgezogen hat, um

anschliessend gleich gewaschen und geölt zu werden. Ich
lese hier rassa gleichbedeutend mit vestgiu (gar vestga-
dira). Mit einer Bedeutungsübertragung von 'Kleid' auf
'Männerrock' haben wir es übrigens - ganz deutlich sichtbar

- auch im Falle von abit, stia (gekürzt zu vstieu)
oder roc zu tun. Diese Bezeichnungen kommen in den Fragebogen

zum DRG s. v. 'Männerrock' vereinzelt vor.

Wir werden auf rassa in grösserem Zusammenhang zurückkommen

l)

2.2.6. cassacca

La cassacca (Sm: cassatga, il cas(s)ac) 'Männerrock
(mit Flügeln), Jacke, Frack' war in S sehr verbreitet.
Gemäss DRG handelt es sich dabei um ein allgemeines
abendländisches Modewort von umstrittener Herkunft (2). Es war
auch im Schweizerdeutschen geläufig, und es ist anzunehmen,
dass es von dorther ins Bündne rromanische gelangt ist (3)•

(1) In Kapitel 2.4,, insb. 2.4.1.3*
(2) Gemäss Kluge von türk. kazak 'Landstreicher',

gemäss FEW 2, $62 von pers. kazagand 'Jacke'.
(3) Gemäss Schw. Id. 8, 1014 ist Gasâgge-Tschöpe 'Frack'

auch für Avers belegt. Im übrigen vgl. Schw. Id.
3> 499* Vgl. auch z. B. schwdt. Casakli 'Aermeltaille
der Festtracht im Saanenland (BE)'. Schürch/Witzig,
S. 223» führen dies zurück auf frz. casaquin 'kurze,
locker geschnittene Jacke des 18. Jh.'. In Deutschland

soll diese Kosäklein geheissen haben.



36

Bei Theodor de Castelberg (17^8 - 1818, geb. in Disentis)
kommt das Wort bereits vor. Im Lustspiel LA VTEUVA LESTIA

lesen wir: (Marzell) "prenda od il sach dretg de seia
casacha in zedel" (l)» und etwas weiter unten: "prenda
in auter zedel od sach seniester della casacha" (2).
Marzell zieht noch weitere "zedels" aus den Taschen "dil
libroch" (3) hervor, er trägt also Rock und Weste. Wir
finden das Wort auch in der COMEDIA SPASUSA desselben
Autors (^-). Und im Stück LA LIGIA GRISCHA, ebenfalls
geschrieben von Castelberg, steht "casacha gryscha"
metonymisch für die Bündner (5)• Der "waldbrueder" erteilt
ferner den Ratschlag: "a quel, che vus prenda il manty,
dei era la casachal" (6). In einem Lustspiel von Peter
Anton de Latour (geb. 1777 oder 1778 in Breil, gest. 186^)

trägt der anlässlich der Hochzeit des Herrn zum

Kellermeister beförderte Diener eines Geizhalses eine "casaca
(che) ha davon in grond tac de grass" (7). In den Märchen

erscheint etliche Male der Teufel als "signur della
casacca verda" (8). In einem anderen surselvischen
Märchen trägt ein als Arzt Verkleideter eine "casacca" (9)*

Vor Beginn der Fastenzeit gelangten in S verschiedene
(Verkleidungs-)Spiele zur Aufführung (Volksgebräuche).
Ein als Abdecker, Schinder verkleideter Bursche "ha en

(1) Chrest. I, 2. Lieferung, 383» 1*

(2) Ebd., 333, 3 f.
(3) Ebd., 383, 7 und 11.
(4) Chrest. IV, 2. Teil, 437, 37.
(5) Chrest. I, 3» Lieferung, 539, 8.
(6) Ebd., 542, 2.
(7) Chrest. I, J. Lieferung, 462, 36 (Relativpronomen

von mir hinzugefügt).
(8) Chrest. II, S. 111, ferner S. 27, 63, 80 und 104.

Chrest. XII, 53, 1918 f., 67, 2447 f.
(9) Chrest. II, 125, 11 und 15.



37

caultschas cuortas et ina cassacca tut alia moda veglia" (l).
Bei einem andern Spiel soll der Bursche sich als Mesmer

verkleiden. "Il caluster trai en ina cassacca, caultschas
cuortas e caltscheuls grischs de nossa launa" (2). Ebenso

ist der "Statthalter Clau" des nächsten Spiels gekleidet (3)»
Gleich darauf heisst es: "Iis auters mats fan ils purs" (J+)

(und tragen offenbar keine Röcke). Am Fastenabend pflegte
ein Spiel aufgeführt zu werden, dessen Teilnehmer wie folgt
erscheinen mussten:

II herlekin era vistgius cun caultschas miez
verdas e miez cotschnas, ina casacca cotschna,
in schel rollas sur schui giu, sil tgiau purtava
el ina gnefla ('Mitra') de pupi cun pindels. IIfourier haveva en caultschas alvas, ina camischa
alva cun si pindels vidlunder et ina sort de turban

sin il tgiau. Enta meun purtava el ina pica
('Spiess, Lanze') curclada cun pindels. Queis,
che clomaven ora, havevan en caultschas alvas,
ina gassacca et ina tschenta de pindel. Iis
sbiers('Häscher') havevan en caultschas alvas,
ina camischa alva cun pindels e sin tgiau pur-
taven ei in tschupi. La pera, che saltaven,
signur e signura eran vistgi en vistgiadira
moderna de signur e signura. (5)

Ich habe den ganzen Passus zitiert, um deutlich zu machen,
dass die Cassacca, einmal aus der Mode gekommen, ein
beliebtes Verkleidungsrequisit blieb und der Name somit
einen verächtlichen Beigeschmack annahm: 'komisches,
altmodisches Kleidungsstück'. Die Personen der beschriebenen
vergnüglichen Maskerade sind denn allerdings mehr als
komisch gekleidet: ein Harlekin mit einer Mitra, ein Häscher

(1) Chrest. II, 219» 10 f. Es handelt sich um die Tracht
des 18. Jahrhunderts. Unter "caultschas cuortas" sind
knielange Hosen (culottes) zu verstehen. Die Revolutionäre

trugen - ein Zeichen des Sich-Abwendens vom Ancien
regime - lange Hosen (pantalons); daher der Name
sansculotte s.

(2) Chrest. II, 220, 28 f. (3) Chrest. II, 221, 26.
(h) Chrest. II, 221, 27. (5) Chrest. II, 22^, 16 ff.

(Anm. von mir).



38

mit einem Tschupi« und wie hat wohl "ina gassacca et ina
tschenta de pindel" ausgesehen?

In einem Lied (nach Aufführung der DERTGIRA NAUSCHA

gesungen) heisst ess

Cheu stat in litinent franzos,
Ch'ei maridaus davon davos;
Havess el priu ina dunna cun megliera dotta
Stuess el buc ir culla casacca cun scrotta. (l)

Ueber einen, der in französischen Diensten gestanden hat,
erfahren wirs "ma stend ses principis en contradicziun
diametrala cun la gasaca cotschna eis el turnaus a casa" (2),
Gemeint ist in diesen zwei Beispielen (im Falle des "litinent

franzos" ist es anzunehmen, im zweiten Fall ist es

eindeutig) der Uniformrock.

Das Wort kann auch 'Tasche in einem Kleidungsstück' ("urspr,
wohl hauptsächlich 'Rocktasche'", DRG 3» 93) bedeuten, dies
gilt insbesondere für Sm. Im Wb LR wird für Sm nur diese
Bedeutung des Wortes angegeben, auch habe ich im surmeirischen

Schrifttum aus der Chrestomathie das Wort nur in dieser

Bedeutung gefunden (3)» Im DRG heisst es dazu, der
Bedeutungswandel von 'Frack' zu 'Tasche' sei aus der Einwirkung

von busacha 'Tasche' zu erklären. Ich könnte mir allerdings

auch vorstellen, dass dieser Bedeutungseinengung
eine Metonymie (in diesem Fall totum pro parte) zugrundeliegt.

Dasselbe gilt übrigens für barlacca, was sowohl

'Männerrock, Frack' wie auch 'Rockschoss, Frackzipfel'

(1) Chrest. XI, 230.
(2) Chrest. XII, 311, 2 f. (Caspar Decurtins, La canzun

populara dils Rätoromontschs).
(3) Chrest. X, 1. Teil, 624, 3; 631, 4; 654, 8;

687, Nr. 152; 775, Nr. 240.



39

oder 'Rocktasche' heissen kann. Dazu das Sprichwort:
"Gronda barlacca e pauc en la gasacca," (l) Zu bar-
lacca 'Rocktasche' das folgende Beispiel:

QueIIa ga lh - graziusa signiura - sunde1
jeu porta Murems - pertgiei jeu portel
charezems en tutas meias barlachas.
prenda od il sach dretg de seia casacha
in zedel sehend (2)

Im Engadin (cas(s)ac, cas(s)acca) scheint eher die
Bedeutung 'Bauernkittel' vorzuherrschen. Anhand der
Chrestomathie kann ich das nur für Vm belegen. Das Wort
kommt in einer Sage vor: ein Mann, mit Holzsuchen
beschäftigt, wirft wiederum "seis casac" gegen eine
übernatürliche Erscheinung (3). Es ist anzunehmen, dass es sich
um einen Kittel (aus Leinwand?) handelt. Ein Bauer trägt
zum Holzlesen keinen Rock, schon gar nicht an einem heissen

Tag ("Siond il di chiad, pattiva el sai. " (*+))•

Cassacca kommt schliesslich in vielen Redensarten (volver
(la) gassaca usw.) vor (5)*

2.2.7* giabana

La giabana (jabana, il giabaun« jabaun etc. - die Maskulina

in Vm) ist auf E (inkl. Bravuogn) beschränkt und

heute kaum mehr bekannt, obwohl es bei Bezzola/Tönjachen
unter dem Stichwort 'Frack' noch aufgeführt ist. Es be-

(1) Chrest. II, 162, Nr. 78. Barlacca ist auf S und C

beschränkt und kommt nicht häufig vor. Gemäss DRG
mischt sich im zitierten Sprichwort deutlich schwdt.
pralaggen 'prahlen' ein.

(2) Chrest. I, 2. Lieferung, 382, ^1 ff. (Theodor de
Castelberg, La vieuva lestia)•

(3) Chrest. X, 2. Teil, 1091» 31 f« Vgl. eine ähnliche
Begebenheit, S. 33 dieser Arbeit.

(4) Ebd., 1091, 18 f.
(5) Vgl. dazu DRG 3, 93 f.



40

deutet 'weiter Gehrock, Kittel, Leibrock, Frack, Mantel;
komisches Kleidungsstück'. Gemäss DRG (7, HO f.) gelangte
das Wort in seiner ursprünglichen Bedeutung 'eine Art
Oberkleid' aus dem Persischen über das Arabische nach Europa,
wo es sich von Sizilien aus im Italienischen, Französischen
und Spanischen verbreitet hat. Die bündnerische Form geht
auf it. gabbano zurück.

Das Wort kommt in der Chrestomathie vereinzelt vor. Ich
zitiere nur eine Stelle, welche mir deswegen interessant
scheint, weil ".jabaun" offenbar in seiner ursprünglichen
Bedeutung dasteht. In Biblischen Geschichten, aufgeschrieben

in Vm um die Mitte des letzten Jahrhunderts, lesen
wir (es geht um die misslungene Verführung Josephs durch
Potiphars Frau):

Qua clapet ella pro seis .jabaun et redubletil medem schiandulus progiet. Ma Joseph laschet
seis ,jabaun in maun et müchiet. (l)

Zum Vergleich füge ich die entsprechende Stelle aus der
Vulgata und aus der Zürcher Bibel hinzu:

et illa adprehensa lacinia ('Zipfel') vestimenti
eius diceret dormi raecum
qui relicto in manu illius pallio ('Mantel') fugit
et egressus est foras
cumque vidisset mulier vestem in
manibus suis (2)
Da fasste sie ihn beim Kleide und sprach:
Lege dich zu mirî Er aber liess sein Kleid
in ihrer Hand und floh und lief zum Hause
hinaus. Als sie nun sah, dass er sein Kleid
in ihrer Hand gelassen hatte (2)

(1) Chrest. X, 2. Teil, 935, 35 ff. So auch S. 936.
(2) 1. Mose 39, 12 f.



kl

Weiter oben ist immer von Josephs "Roc" die Rede. Die
Brüder bringen den blutbefleckten "Roc" dem Vater, um

vorzutäuschen, Joseph sei einem wilden Tier zum Opfer
gefallen. Weiter unten heisst es dann "buschrriaint(a)" (l).

Konz (S. k) verwendet giabana synonym zu tschop:

Da quist temp (seil, anfangs 19• Jahrhundert)
portaivan ils homens amo adüna chotscha cuorta,
id ais probabel cha eir els avaran fat tendscher
da quist temp lur giabannas plüchöntsch da nair
o da brün invezza da blau o cotschen s-charlat
sco 50 ans avant.

Es handelt sich um denselben Männerrock, der in S cas-
sacca genannt wurde.

2.2.8. Frack oder frackähnlicher Männerrock

In romanisch Bünden scheint ab 19. Jahrhundert ein Frack
oder ein dem Frack ähnlicher Männerrock zu feierlichen
Anlässen und als Amtstracht getragen worden zu sein. Die
Uebernahme von Sache und Wort erfolgte zweifelsohne über
das Deutsche. Beispielsweise soll der rote Frack des
Vorreiters bei den Engadiner Schlittedas nicht zur Volkstracht

gehört haben, sondern ursprünglich "ein vorschrifts-
gemässer Pensionsfrack der Zöglinge in dem Erziehungsinstitut

Salzmann in Schnepfental, Deutschland, den einer
der Herren v. Planta von seinem dortigen Aufenthalt mit
nach Hause gebracht habe" (2) gewesen sein.

(1) Chrest. X, 2. Teil, S. 985, 987 und 991.
In einem CUDISCH DA PRIEDIS aus S lautet das Wort
im gleichen Kontext rassa. Auch Gian Travers, La
Histoargia da Ioseph und La Chianzun da Ioseph,
gebraucht rassa. zuweilen chappa. Vgl. unten, S. 71.

(2) Heierli, Bd. k, S. 109.



kz

Dem DRG-Artikel 'custtim' (4, 6l6 ff.) entnehme ich!
"Dal 1840 incirca II spus portaiva caput nair
con flaidas". übersetzt mit: 'einen schwarzen Rock mit
Schössen' (S. 619). "Igls omens tirgevan aint valladas",
'Röcke mit langen Rockschössen' (S. 620). Die weltlichen
Würdenträger trugen als Amtstracht den "wallenden Mantel".
"Auch der schwarze Gehrock behauptete sich noch etwa als
Amtstracht der Gerichtsbehörden. Tschlin: Subit davo'1
mastral jevan ils abolts, tuots in frac nair e cilinder",
übersetzt mit: 'alle in schwarzem Gehrock und Zylinder'
(S. 622 f.) (l). Es wird also nicht deutlich zwischen
Frack und langem Gehrock unterschieden.

Laut den Fragebogen für den DRG kommen für 'Frack'
folgende Bezeichnungen vor:

cas(s)acca, gasacca etc.
rassa, rassa lungia
jabana, jabaun cun lambrechs ('mit Schössen')
caput
frac
abit
levita
valanca
val(l)ada
güzella

Für S wurden cas(s)acca, frac. caput am häufigsten
genannt, für C frac und valanca. in E dürfte frac überwiegen,
neben caput und giabana. Nur güzella und frac wurden
ausschliesslich unter dem Stichwort 'Frack' genannt, levita

(l) Hervorhebungen von mir.



^3

und valanca, val(l)ada nebst 'Frack' auch unter 'langer
Männerrock', Die Semantik der übrigen Sachnamen ist noch

weiter.

Güzella bedeutet eigentlich 'Schwalbe' (l), so dass wir
es bei güzella 'Frack' eindeutig mit Schwalbe(nschwänz)

'Frack' zu tun haben. Ob es sich hierbei um eine
Lehnbedeutung handelt? Die Assoziation "befrackter Herr -
Schwalbe" dürfte sich allerdings auch spontan einstellen,
aber; im Fragebogen DRG gibt der "Gewährsmann" für La Punt

unter dem Stichwort 'Männerrock' "Schwaiba, Schwanz" (mit
dem Zusatz: "quel chi portan ils kellners") an. Immerhin
ein Hinweis. Auf die Herkunft von valanca und val(1)ada
kann ich mir keinen rechten Reim machen, es sei denn,
dass ein Zusammenhang zu valauc 'Flügel eines Rockes' (2)
in Erwägung gezogen werden müsste, was ja naheliegend wäre.
Levita muss ein selten gebrauchtes Wort sein. In der Chrest
mathie bin ich nicht darauf gestossen. Schwdt. Leviten-
Rock bedeutet 'Ueberkleid des bei der Messe dem Priester
behülflichen Kirchendieners' (3)* (Spätlat. LEVITA 'Prieste
Diakon', schwdt. Levi't 'Kirchendiener', dann 'gehorsamer
Diener, Scharwenzler'.) Die Redensart die Leviten lesen
'eine Strafpredigt halten' stammt aus dem jüdischen Gottesdienst.

Die Leviten sind die Gesetzesbücher der Bibel
(Leviticus 3« Buch Mose, welches vornehmlich die Gesetze

enthält) (k). Offenbar ist im Falle von levita 'Frack,
langer Männerrock' die Benennung auf den von einem weltlichen

Würdenträger oder den bei feierlichen Anlässen (auch
Taufe, Beerdigung usw.) getragenen Rock übergegangen. Dass

auch dieser Name schweizerdeutscher Herkunft ist, darüber
scheint kein Zweifel zu bestehen.

(1) Wb Pallioppi und auch Peer.
(2) Wb Pallioppi.
(3) Schw. Id. 6, 832.
(4) Schw. Id. 3, 1150.



kk

Nun wollen wir einen Blick auf das aus der Chrestomathie
gesammelte Material werfen, wobei wir uns darüber bewusst
sein müssen, dass die Grenze zwischen 'Männerrock1 und

'Frack' mitunter schwer zu ziehen ist. So ist
höchstwahrscheinlich unter "caput" der "students délias scolas
aultas" (vgl, oben, S, 32) ein Frack zu verstehen, ebenso

unter "gassaccas liungas per students" (l), welche

- so ein Volkslied aus S - auf dem Markt zu erstehen sind.
In den meisten Fällen wird cassacca (auch cassacca liunga)
den langen Männerrock des 18, Jahrhunderts (Vorbild: Justaucorps

bezeichnen, wie etwa im folgenden Beispiel (Volks-
brauch in S):

Far il barbieren. In trai en caultschas
cuortas, ina cassacca liunga, metta si ina
capialla cun trais pezs, ne ina capialla
aulta et ha en pantofflas, ch'ei seigi lev
saltar. El ei compognaus da dus fumegis,
che setrain en il pli de nar, ch'ei san. (2)

Das ist (mit Dreispitz und ohne Pantoffeln) die Tracht
des 18, Jahrhunderts, wie sie übrigens von G, A, Bühler
beschrieben wird:

La societad da quel temps fageva er üna tot
autra comparsa per rapport alla mondura, che
ella portava. Ils humens portavan caulçias
curtas, fermadas, sut il schenugl, (.,,);
lur gasaccas eran longas e ladas, lur gilets
longs,(•••), e sün il tgau eis portavan
üna capella cun treis pizs, (3)

In der deutsch geschriebenen Einleitung zur DERTGIRA

NAUSCHA heisst es über das sogenannte Blockziehen am

(1)
(2)
(3)

Chrest.
Chrest,
Chrest•

n,
Ii,
IV,

^39,
222, 6 ff.
2. Teil, 9^9, 8ff.



45

Fastnachtsdonnerstag, der wilde Mann sei "von zwei in
schwarzen Frack gekleideteten Rasierern auf dem Hauptplatz

rasiert" worden (l).

Zu rassa 'Frack' ein Beleg aus dem Engadin (19*
Jahrhundert) :

Chi ais quel horn con quella barba bionda,
Chi saimper hoz guideva il discuors,
Vest! a moda (l) con'na rassa lunga,
Cilinder e bastun, portand ögliers? (2)

Die Antwort lautet:
Quel horn ais ün famus doctur da ledscha,
U pür co'l nom vulgar dit "ün jurist" (3)

Der Frack war ein Attribut der Studenten und Akademiker.

Im bereits einmal erwähnten BIVIANO von Rodolf Lanz,
wo ein "spusalizi da taimp vigl" beschrieben wird,
stehen die Verse:

La cesa da la spusa an festa
As pupuléva a la lesta
Da bain svariéda societet,
Da mintga sèss, da mintga etét:
Manchéva c6 bitg frak cun cua,
Ni stomi tais cun bêla glûa. (4)

Und etwas weiter hinten:

Suvent tragévan or dal frak
La si büsch-cletta da tabac (3)

(1) Chrest. XIII, l60.
(2) Chrest. VIII, 34-0 (Ausrufez. von mir). (3)
(4) Chrest. X, 1. Teil, 410. (5)

Ebd., 341.

Ebd., 4l6.



46

In einem Referat, ENSATGE SUR DIGL STARTET ED IGLS

TSCHANTAMAINTS DELLA QUIDEIA DA SURSES, gehalten 1912,
wird die folgende Episode zum besten gegeben:

I vign rachinto, tgi en stroler, lompazi,
i deian, da Surgot, veva mintgatant da
compareir per legn u l'oter surpassamaint
digls tschantamaints avant igl criminal.
S'absantont el eneda siva d'en castiamaint
dalla sala della gisteia, vegia el segl isch
sanastro no ('umgedreht') en lap della valada,
demussond usche en sprez alla gisteia, (T)

Ein Märchen (ebenfalls aus Sm) handelt von "Sepp fearm",
einem mit so gewaltiger Muskelkraft ausgestatteten Kerl,
dass keine auch noch so anstrengende Arbeit von ihm nicht
im Nu erledigt werden könnte. Er verlangt ständig nach

neuen "Kraftproben" und will dafür auch entsprechend zu
essen haben, so dass er schliesslich sogar für eine Bande

von Hexern untragbar wird. Wie diese ihn mittels eines
Mühlsteins in einem tiefen ("scu quater clutgers oin sin
loter") Loch versenken wollen, ruft "Sepp fearm" nur,
warum man ihm die "valada digl tat" übergeworfen habe (2).
Gemäss Wb LR gibt es in Sm die Redewendung eir cun la
vallada 'auf die Suche nach Taufpaten gehen' (3)* Das

deutet darauf hin, dass mehr oder weniger jedermann ein
solches Kleidungsstück besessen haben muss.

Einem Wort sind wir bislang noch nicht begegnet (4):
flaida 'langer Gehrock; Schwanz (am Frack)' (so noch
im Wb LR für E). Dazu ein Beleg (E, 19. Jahrhundert):

(1) Chrest. X, 1. Teil, 600 (Anm. von mir).
(2) Chrest. X, 1. Teil, 638, 15.
(3) Zu ir cun cassacca 'id.': DRG 3» 93 f•> s. v. 'cassacca',
(4) Ausser im DRG-Artikel 'custüm', s. oben, S. 42.



k7

Allegra Hans! Che ma has hoz in teista.
Cha tü per 1*eister paras 11'preparar.
Con quista f laid1 e co'l gilet da feista,
Cilinder e'l bastun per viagiar? (l)

Hans, der Knecht des reichen Lanz, hat offensichtlich das

"gute Gewand" angezogen. Er geht nämlich "in tschercha
da magia", um Heilung für das kranke Vieh zu finden (2).

2.2.9» Abschliessende Betrachtungen zur Benennung
des Männerrocks in romanisch Bünden

Mode ist - es wurde bereits erwähnt - eine Sache für
"Leute von Stand". Während es früher unmöglich war, die
in der Kleidung zum Ausdruck gebrachten Standesunterschiede

zu überwinden, setzte in der Herrenbekleidung

eine "Demokratisierung" der Mode im letzten
Jahrhundert, in der Damengarderobe ab Beginn dieses Jahrhunderts

ein. Bedingt durch neue Lebensformen, beispielsweise

die Einbeziehung der Frau in den Arbeitsprozess
- ein wichtiger Faktor für diese Entwicklung war der
Weltkrieg von 191^ - 18: die Frauen mussten für die
abwesenden Männer einspringen -, oder ganz allgemein:
bedingt durch den Aufschwung des Bürgertums, bedingt durch
die moderne Unterteilung in Arbeit und Freizeit, die
Verbringung der Freizeit mit sportlicher Betätigung, jetzt
für grosse Bevölkerungskreise zugänglich geworden, usw.

usf., verloren die Kleider an Steifheit, sie wurden
einfacher und zweckmässiger. Die Anpassung konnte nicht mehr

nach oben, sondern musste gegen eine Mitte hin erfolgen.
Das ist in dieser Art etwas Neues in der Modegeschichte,
ganz zu schweigen von der Nachahmung der Tracht sozial

(1) Chrest. VIII, 365.
(2) Ebd., 367.



J+8

gar nicht führender Schichten; dazu genügt ein Stichwort:
Jeans. Nun, der Name "Demokratisierung" sagt es: das Volk
hat die Herrschaft. Bis zu einem gewissen Grade I Denn

Standesunterschiede gibt es natürlich immer noch, und

sie werden auch zur Schau getragen, aber nicht mehr

obrigkeitlich vorgeschrieben. Ein Anzug von VALENTINO, eine
Handtasche von GUCCI, ein Nerzmantel sind Statussymbole,
begehrt auch von jenen, die es sich nicht leisten können.
Heute ist das Nacheifern nur noch eine Frage des

Portemonnaies, ist das nicht prall genug, begnügt man sich mit
den von der Modeindustrie bereitgestellten Imitationen der
"grossen Vorbilder". Früher waren dem Nacheifern - aber
nachgeeifert wurde schon immer - ausser Geldmangel die
bereits erwähnten Kleidermandate und die Unzweckmässig-
keit der Kleidung der oberen Stände in den Weg gestellt.

Hinter der Mode herhinkend, nämlich ab 19« Jahrhundert,
fand denn auch der Männerrock erst Eingang in die bäuerliche

Männergarderobe. Lange Zeit trug die werktätige
Bevölkerung hemdartige Kittel. Ab 18. Jahrhundert dürften
Leinenhemd und Weste die Bekleidung des Oberkörpers
gewesen sein. J. U. Konz schreibt: "da quel temp (seil. 18.
Jahrhundert) il tschop eira ün lusso e chi chid avaiva
ün, al schaniaiva bainischem; da là eir il vers: ün

Segner ed ün tschopi Biers costüms, chi derivan dal vüst-
maint da minchadi nu cognuoschan ingün tschop; (...)." (l)
Bereits in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts scheint
sich die Lage geändert zu haben; dazu Heierli: "In neuerer
Zeit, wo jeder einigermassen vermögliche Bauer sich nicht
gern an den alten Spruch hält: 'Ein Gott, ein Rock' sieht
man auch bei den Männern mehr farbige, meist graue oder
blaue Werktagskleidung." (2)

(1) S. 8 (Hervorh. von Konz).
(2) Heierli, Bd. k9 S. 82. Zitat aus einem Bericht von

1836.



49

Einen guten Eindruck von der Kleidung der ländlichen
Bevölkerung jener Zeit vermittelt uns das Bändchen

"Neue Sammlung von Schweizertrachten aus den XXII Can-

tonen, nach Zeichnungen von F. König, Lory, und Anderen"
Die Vorlage zu diesem Bändchen ist der "Kleine Trachtenkönig",

Die Bilder waren zuerst im "Helvetischen Almanach"

erschienen, bevor sie 1811 und dann um 1820 gesammelt
herausgegeben wurden. Wie ein "Bewohner der Ufer des

Vorderrheins", ein "Graubündtner" darin dargestellt ist
(s. 159), zeigt die folgende Skizze,

Dazu heisst es (S, 1.57) ' "Uebrigens geben der dreyeckigt-
spitze, vorn in die Höhe ragende Hut, der lange Rock, die
unter dem Knie immer aufgewickelten grau wollenen Strümpfe
diesem Volke ein so altbiederes Ansehn; Voilà!
Die Capiala a treis pezs, die Cassacca, die Caultschas
cuortas, der Libroc: die Tracht des 18. Jahrhunderts,
nur etwas währschafter, versteht sich. Und das empfanden



50

die Zeitgenossen bereits als "altbieder". In der übrigen
Schweiz war man offensichtlich mehr "up to date", und

nach der übrigen, d. h. nach der deutschen Schweiz hin
war romanisch Bünden schon längst ausgerichtet, über die
deutsche Schweiz kam die Mode, kam auch der Männerrock
nach romanisch Bünden.

Die angeführten Belegstellen zu tschop. tschiep.
einer alten Entlehnung, widerspiegeln die gesamte
Palette von Kostümwandel und Bedeutungswandel des Wortes,
die Entwicklung verlief deckungsgleich mit derjenigen
im Schweizerdeutschen. Im erstgenannten ältesten Beleg,
aber auch in der Redensart, das Hemd sei näher als der
Tschöpen, bezeichnet das Wort einfach eine Männerjacke,
von der wir natürlich nicht sagen können, wie sie im
einzelnen genau ausgesehen hat. Eine Joppe wird ein Jäger,
Joppen werden Kinder, eine Joppe "de gries carpun" ('dik-
ker Wollstoff, zweitretiges Bündnertuch') wird der Senn

aus den HISTORIAS DIL MUNT SOGN GIERI, einen Arbeitskittel
wird ein Knecht getragen haben. Bei "tschiep e libroc"
handelt es sich um Männerrock und Weste, wie sie im 19.

Jahrhundert, nicht mehr nur für Götter, üblich waren.
Ein "ciöpp", anlässlich einer Hochzeit getragen, könnte

gar in Richtung Frack gehen. Seit neuerer Zeit bedeutet
das Wort 'Männerrock schlechthin1, es gibt ja nur noch
den Männerrock schlechthin, den Tschöpen. il tschop.
Kaput hat auch im Schweizerdeutschen ausgedient. Kittel
habe ich, früher von älteren Leuten noch synonym zu Tschöpen

'Männerjackett' verwendet, schon lange nicht mehr
gehört. Cassacca bezeichnete ursprünglich (ausser in Ef, und

Vm, wo die Bedeutung 'Bauernkittel' vorzuherrschen
scheint - jedenfalls wurde das Wort für 'Frack' dort
nicht gebraucht, ist aber dort auch nicht sehr
verbreitet; vgl. oben, S. 35 und 39) einen besseren Rock als



51

il tschop, tschiep. Im Lustspiel LA VIEUVA LESTIA trägt
der Diener und Vertraute einer gleich von vier Liebhabern,
d. h. offenbar sehr begehrten Witwe "casacha" und "libroch".
Der Teufel ist ein "signur" (j) mit "cassacca verda",
Personen von Amt und Würden tragen eine Cassacca« und wenn

Bauern dieses Kleidungsstück anziehen, so für ein wichtiges

Geschäft, beispielsweise um auf die Suche nach Taufpaten

zu gehen (l), niemals um das Vieh zu füttern. Die
Cassacca, später mitunter synonym zu tschop verwendet,
ist dann der "Demokratisierung der Mode" zum Opfer
gefallen. Im Fragebogen zum DRG gibt der "Gewährsmann" für
Dardin s. v. 1Männerrock' ausser "tschiep" noch "casacca"

an, letzteres allerdings mit dem Hinweis: "alte Mode".
Der Tschöpen gewann an Status, indem er vom bäuerlichen
zum salonfähigen Männerrock avancierte (2), das Wort hat
alle anderen Namen für diese Sache verdrängt.

Wenn wir die genannten Beispiele durchgehen, so können wir
zwischen zwei Arten von Männerrock unterscheiden: dem

gewöhnlicheren, dem "Werktagsrock" (tschop, rassa, kittel),
und dem - ich nenne ihn vorsichtshalber - besseren, dem

"Sonntagsrock" (cassacca, giabana, vallada usw.). Wie

immer wir uns die langen Gehröcke im einzelnen genau
vorzustellen haben, so ist es, um zwei Extreme zu nennen,
ganz ausgeschlossen, dass der "stroler, lompazi", dieser
notorische Gesetzesübertreter, und der "famus doctur da

ledscha", "vestl a moda", dasselbe Kleidungsstück besessen
haben. Als der Frack nach Graubünden kam (er war in Europa
seit der Französischen Revolution der Rock des Bürgers, ab

Mitte des letzten Jahrhunderts gehörte er nur noch zum Fest-
und Gesellschaftsanzug), hatte man in den Mottenkisten noch

(1) Vgl. oben, S. 46, Fussnote 3«

(2) Es wurde bereits darauf hingewiesen: in den HISTORIAS
DIL MUNT SOGN GIERI trägt die herrschende Klasse keine
tschops, sondern mantels, das gilt für beide Geschlechter.



52

ähnliche Röcke, altmodische cassaccas, valladas "dil
tat" usw. Der Frack war eine rassa lungia, im Gegensatz

zu den mittlerweile kürzer gewordenen Röcken.
Dann kristallisierte sich als Charakteristikum des

Fracks heraus, dass er einen Schwanz hatte: (Schwalbenschwanz)

güzella, flaida, "frac cun ctla", letzteres
ein Pleonasmus, was, falls "cua" nicht lediglich Reimwort

zu "glria" (< schwdt. Glufe, Gufe ist, darauf
hinweisen könnte, dass man mit diesem Kleidungsstück
vorderhand noch nicht sehr vertraut war. Wichtig scheint,
dass zuerst durchaus versucht wurde, das neue Kleidungsstück

mit bereits Bekanntem in Beziehung zu bringen und

mit eigenem Wortmaterial zu benennen. Erst seit neuester
Zeit, seitdem alle cassaccas, giabanas, levitas ausgedient

haben und es nur noch eine allgemein verbindliche
Frackform gibt, wurde der eindeutige Terminus anstelle
aller bisherigen Benennungen und Umschreibungen
übernommen

Heutzutage gibt es nur noch drei Männerröcke: den Tschöpen

den Frack und den Smoking. Etwas Smoking-Aehnliches
war in Graubünden selbstverständlich noch nicht da. Mit
der "Demokratisierung" der Mode ging eine Nivellierung
einher. Der Smoking ist in moderner Zeit in gewissen
Kreisen obligater Bestandteil des Gesellschaftsanzuges,
international. Er heisst ganz sicher bündnerromanisch il
smoking. Warum nicht? Im Deutschen habe ich zwar den Namen

Raucheranzug (das Kleidungsstück durfte ursprünglich nur
im Rauchsalon getragen werden) schon gelesen, von Dauer

war diese Bezeichnung jedenfalls nicht, es besteht ja
auch kein wörtlich zu nehmender Zusammenhang mehr zwischen
Sache und Wort. Die Zeiten ändern sich und mit ihnen auch

die Sprache, Die Sprache sagt uns, woher die Impulse zur
Aenderung empfangen wurden.


	Männerrock

