
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2021)

Heft: 61

Artikel: Vielstimmige Zeugi*nnenschaft

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vielstimmige
Zeugi*nnenschaft
Ist filmische Zeu*ginnenschaft möglich, wenn wir davon ausgehen, dass gewisses
Sprechen nicht gehört wird? (Wie) Kann ein Dokumentarfilm jemandem eine
Stimme geben oder für jemanden sprechen, ohne <das Wort an sich zu reissem?

Ausgehend vom Film SANS FRAPPER (BEL/FR 201Ç), dessen filmische Form mehr

auf einem Zuhören als einem Sprechen aufbaut, nähert sich die Autorin diesen

Fragen an.

Von CS

Inhaltshinweis: Der Text untersucht den Dokumentarfilm SANS FRAPPER, der
sexualisierte Gewalt thematisiert.

Der belgische Dokumentarfilm SANS FRAPPER von
Alexe Poukine erzählt die Geschichte eines
sexuellen Ubergriffs: Ada Leiris ist neunzehn,
als ihr Einverständnis zu einem Abendessen
bei einem Bekannten dazu führt, dass sie von
diesem vergewaltigt wird. Eine Texttafel
informiert die Zuschauerinnen zu Beginn des

Films, dass das Zeugnis und der Text von Ada
Leiris stammen. Als körperlich-anwesende
Person suchen wir die Zeugin Ada in der
filmischen Anordnung jedoch vergebens, denn die

Regisseurin fächert Adas Erzählung auf mehrere

Schauspielerinnen auf, die ihre Geschichte in

einem Reenactment rezitieren. Es könnte sein,
dass Ada eine dieser Figuren ist - der Film

lässt es offen.
Mit Reenactment werden dokumentarfilmische
Methoden bezeichnet, die eingesetzt werden,

um in der Vergangenheit liegende Ereignisse in

der Gegenwart performativ nachzustellen
oder zu rekonstruieren. Vergangenes soll im

Moment der Nachstellung wieder-hergestellt,
wiedersieht- und -erfahrbar gemacht werden

(vgl. Schwarz 2014,122). Die Praxis des Reenact-

ments kennt unterschiedlichste Spielformen:
Nachstellungen können auf Teilhabe und

Identifikation abzielen - als ob die Akteu*rin-

nen und so auch die Zuschau*erinnen dabei

gewesen wären. Konträr zu dieser immersiven

Erfahrung können Reenactments eine
Distanzierung zum Geschehenen und eine kritische

Zuschau*erinnenhaltung anstreben (vgl. Muhle

2016,12l).

In SANS FRAPPER denken die Schauspielerinnen

nebst den als Nachstellung markierten Szenen

auf einer weiteren Ebene über eigene
Gewalterfahrungen nach. Ob sie von persönlichen
Erlebnissen berichten oder eine Rolle
verkörpern bleibt dabei ungeklärt. Auf visueller
Ebene rahmt die klassische Interview-Anordnung
die beiden Erzählstränge. Handlungsort ist der

private Wohnraum: Die Figuren befinden sich

in der Küche, im Wohn- oder Schlafzimmer,
und sitzen an einem Tisch oder auf einer
Couch.
Das Reenactment in SANS FRAPPER verunsichert
den Standpunkt, von dem aus gesprochen
wird, als auch das Sprechen an sich. In dieser
filmischen Form verschmilzt Adas Erzählung
mit jenen der anderen Personen. Das Zeugnis
formiert sich als ein Geflecht aus einer Vielzahl

von Stimmen und Geschichten in einem
Zwischenraum: Persönlich Erlebtes wird,
entkoppelt von einem Subjekt, in eine
Öffentlichkeit überführt und als etwas
Verbindendes politisiert. Durch das filmische In-Be-

ziehung-setzen unterschiedlicher Einzelstimmen

schafft der Film ein vielfältiges Stimmenkollektiv,
eine verbindende Stimme, die im Umkreisen
der Leerstelle, das heisst eines Nicht-Sagbaren
oder Nicht-Darstellbaren, strukturelle Gewalt
an Fl NT-Menschen bezeugt.

Wer spricht, was wird gehört?
Gayatri Chakravorty Spivak zeigt in ihrem
Text Can the Subaltern Speak? (Spivak 2008)
auf, dass das Sprechen von marginalisierten
Bevölkerungsgruppen, ihre politische oder



gesellschaftliche Artikulation und Teilhabe,
immer von der Gewalt von Diskursen
unterdrückt oder verhindert wird. Ausserdem kann

aufbegehrendes Sprechen vom hegemonialen
Diskurs vereinnahmt werden und so genau
jenes (koloniale, rassistische, patriarchale,
sexistische) Gefälle reproduzieren und

aufrechterhalten, das mit den Aussagen hätte
bekämpft werden sollen. Die Frage, ob jemand
sprechen kann, ist immer als ein strukturelles
Problem ernst zu nehmen und zu verhandeln.
Denn nicht das, was gesagt wird,
ist entscheidend, «sondern das, was

gehört wird» (Steyerl 2008b, 8).

Donna Haraway spricht in diesem

Zusammenhang von (markierten

Körpern): FINT-Menschen und
(andere Andere) kommen nicht umhin,
ihren eigenen Standpunkt, ihre
Körperlichkeit und Situiertheit im Sprechen
mit zusagen. Anders der (bescheidene Zeuge>:
Mit dieser Figur diskutiert Flaraway
(Objektivität) als eine modern, europäisch
und männlich konnotierte Wissenskonzeption,
die Körperlosigkeit und die Verschleierung von
historischer und sozialer Situiertheit voraussetzt

(vgl. Haraway 1997, 24, 27). Auch Ada ist es

nicht möglich, die Markiertheit ihrer Perspektive

zu verschleiern. Adas Zeugnis, von ihr als

körperlich anwesender Person abgelegt, wäre
vermutlich als Schilderung eines tragischen
Einzelfalls, eines privaten Dramas, abgetan
worden. Dass ihr Sprechen von struktureller
Gewalt an FINT-Menschen zeugt, wäre wohl
kaum gehört worden.

Ist es möglich, für andere zu sprechen?
Spätestens seit der Repräsentationskrise in

den I970er-Jahren wird debattiert, wie und ob
dokumentarfilmische Repräsentation
überhaupt zu legitimieren ist. In den späten 1950er-
und frühen 19ôOer-Jahren haben Filmema-
ch*erinnen nach filmspezifischen Formen

gesucht, wie mit der machtvollen Autorinn*en-

position selbstkritisch und filmisch reflexiv

umgegangen werden kann. In diesem

Zusammenhang wurde beispielsweise die als

Voice of God bekannte Kommentarstimme, die

weiss, bürgerlich und männlich konnotiert
allwissend aus einem nicht lokalisierbaren
Raum spricht, vermehrt durch ein Sprechen in

Interviews oder Dialogen ersetzt. Zwar
verschwindet mit dem allwissenden Off-Kommentar

eine dominierende Stimme aus der

Die Frage, ob jemand
sprechen kann, ist
immer als ein strukturelles
Problem ernst zu nehmen

und zu verhandeln.

dokumentarfilmischen Anordnung, andere
hierarchische und machtvolle Konstellationen,
die bis anhin vielleicht nicht gleich auffällig
wirkten, schieben sich in den Vordergrund.
Oder aber sie gehen aus der neuen stimmlichen

Vielfalt erst hervor. So beispielsweise
Interviews mit Expertinnen, deren Rolle in

einem Dokumentarfilm herkömmlicherweise
darin besteht, anderes Sprechen einzuordnen
oder zu kontextualisieren (vgl. Ruby 2000b,
204).

Feministisch

engagierten Dokumentarfilme

der 60er- und

70er-Jahre aus Europa

und Nordamerika

waren bestrebt, mit
geschlechtsgebundenen

Erfahrungsberichten

die ökonomischen, sozialen und

politischen Benachteiligungen, die (Frauen> in

der Gesellschaft erleben, audiovisuell erlebbar

und als strukturelles Problem sichtbar zu
machen. Uber das Zuschauen und Zuhören
sollte bei den Zuschau*erinnen ein politischer
Bewusstwerdungsprozess (consciousness-
raising) ausgelöst werden. Gerade die
filmästhetische Umsetzung des vertretenen
Anliegens, für sich selbst sprechen und die

eigene Lebenswirklichkeit selbst abbilden zu

können, wurde in diesen feministischen
Kreisen kontrovers diskutiert. Kritische Stimmen

bemängelten, dass Interviewpraktiken
ohne repräsentationskritischen Ansatz den

hegemonialen männlichen Weiblichkeitsdiskurs,

gegen den die Aktivistinnen eigentlich

ihre Stimmen erheben, letzten Endes

bestätigen und reproduzierten: «[Ijnnerhalb
einer sexistischen idéologie und einem von män-

nern dominierten kino wird die frau als das

dargestellt, was sie für den mann repräsentiert»

(Johnston 1977,12). Zudem wird von diesen

Filmen eine Identitätskategorie (Frau>

hervorgebracht und ein spezifisches weibliches

Subjekt festgeschrieben. Mit einem
filmischen Sprechen, das ein repräsentierendes
ist, gehen also immer Zuschreibungs- und

Ausschlussmechanismen einher. Zwischen

persönlichen Erfahrungen und einer
verallgemeinerbaren Position scheint eine unüber-
windbare Differenz aufzuklaffen. Die Unmöglichkeit

eines gemeinsamen, von Identität
unabhängigen Sprechens bezieht Steyerl
unter anderem auf eine kapitalistische



Verwertbarkeit von Subjektivitäten: In Form von
totaler Zersplitterung lässt Diversität keine

Konzepte potentieller Gleichheit zu. Was wir vorfinden,

sind <singuläre Subjekte>, die keine
gemeinsame Sprache sprechen (Steyerl 2008b,
13,15).

Ich frage mich, ob dennoch ein Gemeinsames,
ein politisch relevantes Wir gedacht werden
kann, ein Verbindendes, das, ohne dem Essen-

tialismus festgeschriebener Identitäten zu

verfallen, in sich vielfältig und unabgeschlossen
bleibt? Angesichts der Sackgasse, in die uns
das Anliegen eines (filmischen) Für-sich-selbst-

oder Für-andere-sprechens führt, schlägt
Steyerl vor, die Stille, das Hören des «gemein-
same[n] Schweigenfs]» in den Blick zu nehmen

(Steyerl 2008b, 16).

Zuhören als eine Bewegung aus sich heraus,
auf andere zu
Die Frage nach einem Sprechen-können hängt
mit jener nach einem Zuhören-können zusammen.
Gerade in einer Zeugnissituation spielt der
Hörakt, verstanden als «Akkreditierung» und

«soziale Autorisierung» seitens einer Hör*erin-
nenschaft, eine besonders wichtige Rolle

(Schmidt/Voges 2011, Ii). Dieses Annehmen
eines Zeugnisses baut auf einem Vertrauensverhältnis

auf, das sich in einer Zeugnissituation
zwischen Spre*cherin und Höreri*n einstellen

muss. Zumindest teilweise bedingt ein Hören
ein Nachfühlen und -erleben des Erzählten,
denn das «Zeugnis informiert nicht nur, sondern

berührt: Es bedeutet <Kontakt> mit den
Erlebnissen eines Anderen [...]» (Schmidt 2015,153).

Zeug*innenschaft als Anordnung ist also auf
ein Zusammenspiel von Sprech- und Hörakt

angewiesen. Uber das Zuhören wird der
Blick auf diese dialogische und relationale
Dimension des Sprechens gelenkt. In diesem
Sinne kann Zu-hören als eine aktive Bewegung
vom eigenen Standpunkt aus, zu einem anderen

hin, verstanden werden, wobei das Moment
des In-Beziebung-tretens bedeutsam ist. Das,

was sich zwischen einem solchen In-Bewegung-
versetzen und Nicht-angekommen-sein
abspielt (vgl. Bickford 1996, 143). Demnach löst
die Fokussierung eines Zuhörens Ich und Du

als starre Entitäten auf. An deren Stelle tritt
ein Dazwischen, ein Gefüge, in welchem

Subjektivität, relational gedacht, ein ständiges
Aushandeln, Anzweifeln und Verschieben von
Grenzen miteinschliesst. Wie die spezifische
Form des Reenactments in SANS FRAPPER exakt

diese Dimension von Zu-hören medienästhetisch

erfahrbar macht, möchte ich nun aufzeigen.

In-Empfang-nehmen und Weitergeben von
Geschichte(n)
In einer Szene in der Mitte des Films beobachten

wir eine Schauspielerin dabei, wie sie jene
Textstelle aus Adas Geschichte repetiert, die
sie unmittelbar darauf an die Kamera gerichtet
vortragen wird. Bei der Wiederholung wendet
sie sich von der Kamera ab: Wir hören das

Geräusch eines Filzstiftes und beobachten die

Figur, wie sie sich Notizen macht, während
sie, ohne Laute von sich zu geben, den Text

einstudiert. Wir erleben dieses Einüben als

einen körperlichen Prozess: Die Hände der
Frau bewegen sich im gleichen Rhythmus wie
ihre Lippen und werden von ihr immer wieder

an den eigenen Körper geführt. Mit der Aussage
C'est ça! macht sie deutlich, dass sie etwas in

Adas Erzählung (wieder-)gefunden hat, etwas,
das sie (nach-)empfinden und woran sie
anknüpfen kann. Ein Schnitt markiert den

Ubergang: In einer Grossaufnahme rezitiert
sie uns zugewandt nun Adas Geschichte. Die

Schauspielerin in der nächsten Szene reagiert
auf das eben Vorgetragene. Sie reflektiert über

persönliche Irritationsmomente, die Adas

Schilderungen, beziehungsweise ihr Handeln,

anfänglich in ihr ausgelöst hat. Die
Schauspielerin beschreibt ihr distanziertes Verhältnis

zu Ada als Person: Was will sie mit ihrer
Erzählung bezwecken? Hat Ada das Traumatische

kreiert, um die Aufmerksamkeit auf sich

zu ziehen? Die Figur berichtet, wie dieser

Zwiespalt dazu geführt hat, dass sie in Adas
Geschichte eintauchen wollte:

Ich wollte wirklich in diese Geschichte eintauchen

und... und sie mir zu eigen machen. Ich

habe sie mehrmals gelesen. Und je mehr ich die
Geschichte las, desto mehr konnte ich mich in

Ada hinein versetzen... so dass ich von Irritation
zu Empathie überging. Und dann, als ich die
Geschichte interpretierte [...], ich wurde wirklich
emotional, als ich den Text rezitierte, als ob ich

in Adas Haut stecken würde, (sans FRAPPER,

00:30:17, übers.: C.S.)

Der nachfolgende Schnitt lässt an dieser
Stelle einen Wechsel der narrativen Ebenen

erwarten. Wir finden uns in der nächsten

Einstellung, aber nicht wie in der Szene zuvor
in der Rezitationssituation wieder, sondern
folgen weiterhin den persönlichen Ausführungen
und Gedanken der Figur. Hier wird deutlich,
dass die Grenzen zwischen Rezitieren "und



Reflektieren formal nicht immer markiert
werden, was das Sprechen der Figuren
kontinuierlich zwischen einem Eigenen und einem
Anderen hin- und herpendeln lässt. Als Zuschauerinnen

sind wir stets versucht, das Gehörte
bedenkenlos einer Person zuzuordnen, ein
Akt, der vom Film jedoch permanent
unterlaufen wird.
Der Prozess von Lesen, Einüben, Rezitieren
und Reflektieren zeigt das Annehmen und

Gestalten, als das ich das Zu-hören verstehen
will: Als aktive Bewegung auf Ada zu. Zudem
können wir beobachten, wie Adas Erzählung
zwischen den einzelnen Akt*eurinnen hin- und

hergereicht wird, wie ihr Zeugnis weitergesponnen

und als vielfältiges Gemeinsames auf
einer kollektiven Handlungsebene hervorgebracht

wird.
Wie diese Ausführungen zeigen, zielt das

Reenactment in SANS FRAPPER keineswegs auf
Rekonstruktion im Sinne eines Wieder-präsent-
machens ab. Dem Film liegt es nicht an einem

Widerspiegeln oder einem Nachstellen von

Vergangenem in der Gegenwart. Eher sehe

ich darin ein Verstellen, ein Beugen und

Vervielfältigen von Geschichte(n) (vgl. Hara-

way 1994, 63).

Wenn wir die Methode des Reenactments in

diesem Sinne als Wider-Hallen von Ereignissen
begreifen, verschiebt sich der Fokus

entsprechend von etwas Vergangenem und

Gegenwärtigen auf ein Dazwischen und somit
auf die Mehrdeutigkeit und Unabgeschlossen-
heit von Geschichte(n). Eine Vielzahl von
Perspektiven rücken an die
Stelle einer absoluten
Perspektive. Diese mehrdeutige
Objektivität (Haraway 1996)

erlaubt es, ein Vernetztsein
und ein Subjekt zu denken,
das sich, als Knoten vieler
sich überschneidender
Erzählstränge und -stimmen,
seiner selbst nicht sicher sein
kann (vgl. Gramlich/Haas
2019, 39, 42). Kein aufgelöstes,

sondern ein dezentriertes, mit Anderen und

Anderem verflochtenes Subjekt, das mehrere
Identitäten in sich trägt, in mehreren Kontexten
zuhause ist und so verstanden auch nie
ausschliesslich von sich selbst sprechen kann (vgl. Keller

2014, 75).

Das Reenactment in SANS FRAPPER bezweckt
demnach weder eine Distanzierung von noch

eine Identifikation mit Geschichte(n). Als filmisch
reflexive Strategie bewirkt die Nachstellung
ein Pendeln zwischen distanzierenden und

immersiven Momenten. Wie die Figuren in

Bezug auf Adas Geschichte sind auch wir als

Re*zipientinnen dazu aufgefordert, uns den
Geschichten - dem Film - gegenüber
kontinuierlich neu auszurichten. Gerade weil sich

die Beziehungen und die Sprechverhältnisse
kontinuierlich verschieben, kann eine be-

deutungsgebende Instanz nicht abschliessend

ausgemacht werden. Der Film legt Bedeutung
weder fest, noch scheint er vorzuschlagen,
dass es unmöglich geworden ist, Bedeutung
zu generieren. SANS FRAPPER scheint nahezulegen,

dass sie sich partial und multipliziert in

einem Dazwischen entfalten kann.
In einer der wenigen Szenen in SANS FRAPPER,

die die Figuren ausserhalb des Interviewsettings

zeigen, raucht eine Frau am offenen
Fenster stehend eine Zigarette und blickt in

den Himmel. Sie beobachtet einen Vogel-
schwarm, der beeindruckende Flugmanöver
ausführt. «C'est vraiment une danse» äussert
sie fasziniert und fügt sogleich an: «Ils sont
ensemble, huh?» (sans frapper, 00:23:14). Was
sich in dem Moment auf die Vögel bezieht,
verlagert sich im Kontext des Films auf ein
menschliches Zusammenspannen im feministischen

Kampf gegen sexualisierte Gewalt. Das,

was in der medialen Form letztlich als ein
Gemeinsames hervorgebracht wird, ist die
Idee eines Verbundenseins: die Erfahrbar-
machung einer solidarischen Praxis, die für

Differenz offen bleibt
und von Widersprüchen
lebt. Die sich
überlagernden Geschichten,
die Adas Zeugnis in

vielstimmiger und

unabgeschlossener Form

hervorbringen, erwachsen

so aus der Bestrebung,
(zu-)hören und annehmen

zu wollen oder zu
können. SANS FRAPPER

scheint Steyerls Vermutung, dass die Suche
nach «einer gemeinsamen Sprache», nach
einem Sprechen-können und -dürfen,
vielleicht «nur ein Stolperstein [ist], der uns
den Blick auf das gemeinsame Zuhören
verstellt» (Steyerl 2008b, isf.), zu bekräftigen.

Das, was in der medialen
Form letztlich als ein Gemeinsames

hervorgebracht wird,
ist die Idee eines Verbundenseins:

die Frfahrbarmachung
einer solidarischen Praxis, die

für Differenz offen bleibt und

von Widersprüchen lebt.



Literatur
Bickford, Susan: The Dissonance of Democracy. Listening, Conflict, and Citizenship, New York: Cornell University

Press 1996.

Grämlich, Naomie; Haas, Annika: Situiertes Schreiben mit Haraway, Cixous und grauen Quellen, in: Zeitschrift für
Medienwissenschaft, 1, 2019, 38-54.

Haraway, Donna: A Game of Cat's Cradle. Science Studies, Feminist Theory, Cultural Studies, in: Configurations,
2/1,1994, 59-71.

Haraway, Donna: Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und das Privileg einer partialen
Perspektive, in: Scheich, Elvira (Hg.): Vermittelte Weiblichkeit: feministische Wissenschafts- und Gesellschaftstheorie,

Hamburg: Hamburger Edition, 1996, 217-248.

Haraway, Donna: Modest Witness@ Second Millennium. FemaleMan Meets OncoMouse. Feminism and Technoscience,

New York: Routledge 1997-

Keller, Reiner: Assoziationen. Uber Subjektprobleme des Poststrukturalismus und die Perspektive der
Wissenssoziologischen Diskursanalyse, in: Poferl, Angelika; Schröer, Norbert (Hg.): Wer oder was handelt?, Wiesbaden:

Springer Fachmedien, 2014, 67-94.
Muhle, Maria: Reenactment als mindere Mimesis, in: Hohenberger, Eva; Mündt, Katrin (Hg.): Ortsbestimmungen.

Das Dokumentarische zwischen Kino und Kunst, Berlin: Vorwerk 8, 2016,120-135.
Ruby, Jay: Speaking for, Speaking about, Speaking with, or Speaking alongside, Chicago: University of Chicago

Press, 2000.
Schmidt, Sibylle; Voges, Ramon: Einleitung, in: Schmidt, Sibylle; Voges, Ramon; Krämer, Sybille (Hg.): Politik der

Zeugenschaft. Zur Kritik einer Wisssenspraxis, Bielefeld: Transcript Verlag, 2011, 7-20.
Schmidt, Sibylle: Ethik und Episteme der Zeugenschaft, Konstanz: University Press 2015.

Schwarz, Anja: A Study on Memory. Erinnerung und Trauma in Rod Dickinsons The Milgram-Re-enactment, in:

Assmann, Aleida; Jeftic, Karolina; Wappler, Friederike (Hg.): Rendezvous mit dem Realen. Die Spur des Traumas in
den Künsten, Bielefeld: Transcript, 2014,119-138.

Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak?: Postkolonialität und subalterne Artikulation, Wien: Turia
& Kant 2008.

Steyerl, Hito: Die Gegenwart der Subalternen, in: Spivak, Gayatri Chakravorty (Hg.): Can the Subaltern Speak?
Postkolonialität und subalterne Artikulation, Wien: Turia & Kant 2008, 5-16.

Filmverzeichnis
Sans Frapper, Alexe Poukine, BEL/FR 2019, 83 Minute.


	Vielstimmige Zeugi*nnenschaft

