
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2020)

Heft: 58

Artikel: Das heteronormative Regime der rechtlichen Regulierung
gleichgeschlechtlicher Elternschaft

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-880966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-880966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das heteronormative
Regime der rechtlichen
Regulierung
gleichgeschlechtlicher Elternschaft1
Der Wandel von Familie wird neuerdings auch hinsichtlich lesbisch, schwul,
bisexuell oder transgender/trans* (LGBT*Q) lebenden Eltern wissenschaftlich
untersucht und gesellschaftlich diskutiert. Gleichzeitig formiert sich von
rechtspopulistischer und christlich-konservativer Seite verstärkt Gegenwehr gegen die
zunehmende rechtliche Anerkennung von Familien mit gleichgeschlechtlichen
Eltern. Wie lässt sich verstehen, dass sogenannte <Regenbogenfamilien> rechtliche

Anerkennung erfahren und zugleich die heterosexuelle Familie weiterhin als
die Norm gilt?

von NAY

LGBT*Q-Personen2 haben seit jeher Familie

neu gefasst. Sie haben sich (oft gezwun-
genermassen) von ihrer Flerkunftsfamilie

abgegrenzt und eine Auffassung von Familie

entwickelt, die über leiblich oder genetisch
miteinander verbundene Gemeinschaften
hinausgehen. Seit Ende der 1960er Jahre und mit
Erstarken der LGBT*Q-Emanzipationsbewe-

gung wurde die (Wahl-) Familie als Ausdruck

einer Zusammengehörigkeit unter LGBT*Q,
die füreinander Sorge tragen, verwendet.3

(Lesbische) Feministjnnen - insbesondere

Feministjnnen of Color - haben bereits früh
die Institutionen der Ehe und Familie aufgrund
ihrer patriarchalen, sexistischen und rassisie-
renden Privilegienverteilung radikal infrage
gestellt.4 Sie verwenden seit den 1970er Jahren

Verwandtschaftsbegriffe, wenn sie Mitak-

tivistjnnen als Schwestern bezeichnen.5

Obwohl Familie bereits seit längerem kritisch

betrachtet, umgedeutet und als Ausdruck für

Solidarisierung gefasst wird, gelten heute

vor allem LGBT*Q mit Kindern respektive so

genannte Regenbogenfamilien als die neuen,
«alternativen) Familien.6 Diese verengte
Auffassung zeigt sich exemplarisch in politischen
Debatten in der Schweiz zur rechtlichen Rege¬

lung von Elternschaft von Elternpaaren des

gleichen Geschlechts, die ich im Rahmen meiner

Forschung untersucht habe.7

In diesem Beitrag präsentiere ich ausgewählte

Ergebnisse meiner Studie zur Frage,
wie queere Familien politisch debattiert und

rechtlich reguliert werden. Ich zeige, wie im

Rahmen der politischen Forderungen nach
rechtlicher Anerkennung queerer Familien

eine Erweiterung der rechtlichen Auffassung
von Familie erfolgt, während gleichzeitig die
heterosexuelle Familie als Norm bestärkt wird.
Abschliessend formuliere ich einige
Überlegungen, was diese politischen Prozesse für die
Arbeit von Behörden (beispielsweise die
Kinder- und Erwachsenenschutzbehörde) bedeutet,

die die rechtlichen Neuerungen rund um

Regenbogenfamilien umsetzen müssen.

Regenbogenfamilien als Politikum
Die politischen Debatten rund um
Regenbogenfamilien gründen auf dem Bundesgesetz
zur eingetragenen Partnerschaft
gleichgeschlechtlicher Paare, das 2007 in der Schweiz
in Kraft trat. Im Gegensatz zum Eherecht ist

dieses Gesetz nicht Teil des Familienrechts
des Schweizerischen Zivilgesetzbuches und



verwehrt eingetragenen Paaren die Adoption

sowie den Zugang zu fortpflanzungsmedizinischen

Technologien.8 Diese Regelungen
werden von LGBT*Q-Organisationen
angefochten. Während die Öffnung der Ehe für
gleichgeschlechtliche Paare weiterhin debattiert

wird, haben die legislativen Instanzen der
Schweiz einer rechtlichen

Regelung für die Stiefkindadoption

durch
gleichgeschlechtliche Paare kürzlich

zugestimmt.9 Die Adoption
von Kindern, die keinerlei

leiblich-genetischen Bezug

zum adoptierenden
gleichgeschlechtlichen Paar hat
sowie der Zugang zu
medizinisch assistierten
Reproduktionstechnologien bleiben jedoch
weiterhin verboten. Weitergehende Rechte der

grundsätzlichen Ermöglichung und Absicherung

familialer Nähe- und Fürsorgebeziehungen

wie beispielsweise die Berücksichtigung
von Kindsverhältnissen mit mehr als zwei
Elternteilen wurden nicht diskutiert.
Dementsprechend kreist die politische Diskussion

im Schweizer Bundesparlament
durchgängig um das Thema der Adoption durch

gleichgeschlechtliche Paare. Dabei wird die

Maxime des Kindeswohls - d.h. die Frage, ob
das Wohlergehen von Kindern, die mit einem

Elternpaar des gleichen Geschlechts
aufwachsen, gefährdet sei - in den politischen
Debatten sowohl bei den Gegnerinnen als

auch bei den Befürworterinnen der Stiefkindadoption

zum Dreh- und Angelpunkt für die
rechtliche Anerkennung von Regenbogenfamilien.

Aus der gegnerischen, rechtspopulistischen

sowie christlich-konservativen Perspektive

wird befürchtet, dass die Kinder aufgrund
der Gleichgeschlechtlichkeit der Eltern einen

Mangel an vorgelebten Geschlechtern erleiden.

Dabei wird von einer dichotom
angeordneten Zwei- und Cis-Geschlechtlichkeit10

ausgegangen, die sich mittels einer
heterosexuellen Beziehung zwischen zwei Personen

ergänzt und die Grundlage für die menschliche

Reproduktion bildet. Diese heteronormative

Setzung wird als unabdingbare
Voraussetzung für die Entwicklung einer eindeutigen
Geschlechtsidentität gesetzt, die zudem in

Einklang mit dem bei Geburt zugewiesenen

Geschlecht sein soll. Daraus wird die Gefahr
abgeleitet, dass Kinder mit gleichgeschlechtlichen

Eltern kein heterosexuelles Begehren
entwickeln können."
Auch gemäss den Befürworterjnnen einer
Öffnung der Stiefkindsadoption für
gleichgeschlechtliche Paare gilt es, die befürchtete

Gefährdung des Kindeswohls

in gleichgeschlechtlichen

Partnerjnnenschaften
ernst zu nehmen. Sie teilen
mit den Gegnerinnen das

Gefühl der Befremdung
durch die Vorstellung, ein

Kind könne bei
gleichgeschlechtlichen Eltern
aufwachsen. Nichtsdestotrotz
sprechen sie sich mehrheitlich

für die Gewährung von Stiefkindadoptionsrechten

für gleichgeschlechtliche Paare

aus. Ausschlaggebend ist für diesen
Entscheid die Tatsache, dass die Familienverhältnisse

mit gleichgeschlechtlichen Eltern bereits
bestehen und diese durch das Verwehren

von Rechten folglich nicht verhindert werden
können. Das Verbot der gemeinschaftlichen
Adoption wird hingegen beibehalten.12

Das Kindeswohl als Anker heteronormativer
Familienvorstellungen
Die eben skizzierten Positionen in den
politischen Debatten um Anerkennung von <Regen-

bogenfamilien> zeigen in dreierlei Hinsicht, wie
der Wandel von Familie rechtlich anerkannt
wird und dabei allerdings von heteronormativen

Vorstellungen von Familie begleitet wird:
Erstens zeigt die politische Diskussion, dass

die rechtliche Anerkennung und die damit
verbundene Erweiterung von
Normalitätsvorstellungen von Familie deutliche Grenzen
haben. Denn die Einbindung in herrschende

Auffassung von Familie können nur diejenigen
erlangen, die sich an die hierfür notwendigen
normativen Vorgaben anpassen können und

wollen, d.h. Familien bestehend aus einem

LGBT*ö-biebes- und Elternpaar mit Kind(ern).
Dieser normalisierende Einschluss weitet die

hegemoniale Grenze einer <normalen> Familie

von zwei- und cis-geschlechtlichen Paaren

mit Kind(ern) auf gleichgeschlechtliche
Paare mit Kind(ern) aus. Allerdings bleiben
die bestehenden vielfältigen Konstellationen

Insbesondere Feminist_in-

nen of Color haben bereits

früh die Institutionen der
Ehe und Familie aufgrund
ihrer patriarchalen, sexis-
tischen und rassisierenden

Privilegienverteilung radikal
infrage gestellt.



Die Norm wird bestätigt,
indem eine eingeschränkte
rechtliche Regulierung auf
<Andere>, nicht heterosexuelle

Familien, ausgeweitet
wird.

der Fürsorge von LGBT*Q rechtlich weiterhin

unabgesichert. Die familiale Vielfalt, wie
ich sie eingangs skizziert habe, erfährt durch
diesen normalisierenden Einschluss eine

Verengung.13

Zweitens zeigen die Debatten, dass die Einführung

von Elternrechten für gleichgeschlechtliche

Paare trotz der Erweiterung dessen,

was rechtlich als Familie gilt, die Norm der
heterosexuellen Familie bestätigt. Denn die

Beschränkung auf Stiefkindadoptionsrechte
bedeutet, dass gleichgeschlechtliche Elternpaare,

die gemeinsam ein Kind planen und

erziehen, im Gegensatz zu verschiedengeschlechtlichen

Elternpaaren

keine Elternrechte per
Geburt des Kindes erhalten,

sondern per se das

Verfahren der Stiefkindadoption

durchlaufen müssen.

Originäre Elternschaft
wird dadurch als heterosexuelle

Elternschaft
festgeschrieben. Zugleich werden gleichgeschlechtlichen

Elternpaaren Stiefkindadoptionsrechte
zugestanden, die allerdings auf Familien

ausgerichtet, in denen ein Elternteil unbekannt,
verstorben oder nicht Teil des Alltags des Kindes

ist und infolgedessen als Elternteil durch
einen sogenannten Stiefelternteil ersetzt wird.
Diese Form der Elternrechte ist auf heterosexuelle

Eltern ausgerichtet, die als eine
sogenannte Patchworkfamilie leben. Der grösste
Teil queerer Familien hingegen plant, zeugt,
gebärt und erzieht ein Kind oder mehrere
Kinder gemeinsam; rechtlich aber werden sie

wie Fortsetzungsfamilien mit heterosexuellen
Eltern behandelt, in denen ein Stiefkindelternteil

dps Kind der Partnerin oder des Partners

adoptiert. Damit bleibt zum einen die gelebte
Situation gleichgeschlechtlicher Elternschaft

unberücksichtigt, zum anderen wird die

verschiedengeschlechtliche Elternschaft bei

Geburt als Norm bestätigt.
Drittens wird in den erwähnten politischen
Debatten deutlich, dass die Ausgestaltung
dessen, was unter Kindeswohl rechtlich zu fassen

ist, nicht festgeschrieben ist und deshalb
der Interpretation bedarf. In den Debatten

um Adoptionsrechte für gleichgeschlechtliche

Paare wird das Kindeswohl durchgängig

anhand heteronormativer Vorstellungen

definiert. Das Wohlergehen eines Kindes

zeigt sich, folgen wir den Argumentationen
in der Schweizer Bundesparlamentsdebatte,
wenn das Kind sich nicht als trans*-, sondern
als cis-gender identifiziert und sich in seinen

Begehrensstrukturen dem Gegengeschlecht
zuwendet. Was die Verfechterinnen einer
derartigen Auffassung von Kindeswohl nicht
bedenken (wollen) ist, dass gerade ein solch

striktes und enges Verständnis kindlicher

Entwicklung homo- und trans*-phobe
gesellschaftliche Verhältnisse (re-) produziert, die
das Wohlergehen nicht nur von Kindern aus

Regenbogenfamilien, sondern von Kindern

insgesamt gefährdet. Denn

eine derartige Setzung dessen,

was unter Kindeswohl
verstanden wird, bietet
keinerlei Schutz des Rechtes von
Kindern auf die freie Entfaltung

einer geschlechtlichen
Identifikation und sexuellen
Lebensweise.

Folgerungen für die Arbeit von Behörden
Die Ausführungen zur Stiefkindadoption
gleichgeschlechtlicher Elternpaare zeigen,
dass derzeitige Gesellschaftsordnungen auf
Veränderungen familialer Lebensweisen
nicht alleine mit Ausschliessung reagieren,
sondern ebenso mit Prozessen einschliessen-
der Normalisierung und differenzierter, wenn
auch hierarchischer sozialer Integration. Wir
haben es also mit einer Verschiebung der
Norm zu tun, die sich allerdings nicht auflöst.
Vielmehr wird die Norm bestätigt, indem eine

eingeschränkte rechtliche Regulierung auf
<Andere>, nicht heterosexuelle Familien,

ausgeweitet wird.
Für die Arbeit der zuständigen Behörden, die

neuerdings mit Stiefkindadoptionsverfahren
in Familien mit gleichgeschlechtlichen Eltern
konfrontiert sind, hat das Konsequenzen. Sie

stehen vor neuartigen Familienformationen,
die in ihrer bisherigen Arbeit nicht von Belang
waren. Die hier skizzierten politischen Debatten

verweisen auf die zentrale Bedeutung des

Kindeswohls im Stiefkindsadoptionsverfahren.
Das Kindeswohl ist der Dreh- und Angelpunkt
für die Gewährung von Stiefkindsadoptionsrechten

und damit auch der Ansatzpunkt für
die Behörden, um ein verantwortungsvolles



Vorgehen in Stiefkindsadoptionsverfahren zu

entwickeln. Dies betrifft hauptsächlich zwei
Bereiche des Verfahrens: Die Beurteilung des

Kindeswohls und die damit verbundene Anhörung

des Kindes.

Aufgrund der politischen Debatten um das
Kindeswohl ist es angezeigt, dass die für das

Stiefkindsadoptionsverfahren zuständigen Behörden

reflektiert mit heteronormativen Annahmen
der kindlichen Entwicklung umgehen sollten.

Dies beinhaltet nicht alleine, dass sie möglichen
Befürchtungen, ein Kind mit gleichgeschlechtlichen

Eltern könnte sich nicht nach
heteronormativen Vorstellungen entwickeln, Einhalt

gebieten. Darüber hinaus sollten Behörden bei

der Beurteilung des Kindeswohls in einem
Verfahren der Stiefkindadoption berücksichtigen,
dass es sich zumeist um eine Familie mit einem

gleichgeschlechtlichen Elternpaar handelt, das

gemeinsam Familie geplant und realisiert hat.

Es geht in solchen Konstellationen folglich nicht

darum, dass ein Elternteil ersetzt werden soll,

sondern um die rechtliche Anerkennung
bestehender Familienverhältnisse.

Diese Tatsache ist insbesondere für die Praxis
der Anhörung der Kinder im Stiefkindsadoptionsverfahren

zentral. Was in Fortsetzungsfamilien

durchaus Sinn machen kann, ist für
von Anbeginn an geplante Familien, wie es

gleichgeschlechtliche Eltern mit Kindern meist

sind, nicht dem eigentlichen Zweck entsprechend.

In einem Stiefkindsadoptionsverfahren
werden Kinder in der Regel ab dem sechsten

Lebensjahr angehört und ab einem urteilsfähigen

Alter von ungefähr 14 Jahren soll das
Kind der Stiefkindadoption zustimmen
können.14 Zumal bei einer geplanten Familie mit
gleichgeschlechtlichen Eltern keinem dritten
Elternteil Rechte genommen werden, sondern
dem nicht gebärenden oder nicht zeugenden
Elternteil Rechte zugestanden werden sollen,
ist die Anhörung obsolet. In dieser Konstellation

ist die Stiefkindadoption mit keinerlei

Veränderungen im Alltag des Kindes und im

Zusammenleben mit seinen Eltern verbunden.
Wenn also das Familienleben nicht reorganisiert

wird, die Stiefkindadoption lediglich die

mit der Geburt entstandenen Verhältnisse
rechtlich bestätigen soll, kein bestehendes
Kindesverhältnis durch die Stiefkindadoption
hinfällig wird, dann ist die Anhörung des Kindes

nicht zweckmässig.15 Vielmehr wird in sol¬

chen Familienkonstellationen die Anhörung
zum Ausdruck des Misstrauens gegenüber
gleichgeschlechtlichen Eltern und damit zu

einer diskriminierenden Intervention.
Aus dem hier präsentierten Beispiel der
rechtlichen Regelung gleichgeschlechtlicher Elternschaft

in der Schweiz lässt sich folgern, dass

politische Instanzen und ausführende Behörden

von heteronormativen Annahmen dessen,

was Familie ist und wie kindliche Entwicklung
verlaufen soll, geprägt sind. Eine tatsächliche
rechtliche und soziale Anerkennung bedarf
einer kritischen Reflexion dieser Annahmen
durch die Beteiligten. Erst dann kann deutlich

werden, dass die bestehenden Regelungen

weit davon entfernt sind, die tatsächlich
gelebten, vielfältigen Familienverhältnisse
rechtlich anzuerkennen und abzusichern.

Anmerkungen
1 Dieser Text ist erstmals in der Zeitschrift Sozial Extra

(2019, volume 43, issue 6) erschienen. In der RosaRot
erscheint eine formal leicht abgeänderte Fassung.

2 Trans*-Personen ist eine Bezeichnung für Menschen,
die sich nicht mit dem ihnen bei Geburt zugewiesenen

Geschlecht identifizieren. Der Asterisk fungiert
als Platzhalter für verschiedene Begriffe und Bedeutungen

von Transgeschlechtlichkeit.
3 Weston 1991; Newton 1993.

4 In ähnlicher Wiese kritisieren heute queer-theoreti-
sche Arbeiten die politische Agenda von gewissen
LGBT*Q-Organisationen für ihre politischen
Bestrebungen nach Einschluss in neoliberale, nationalistische,

rassistische, kapitalistische Rechtsordnungen,
wie beispielsweise die Ehe für alle (vgl. beispielsweise

Duggan 2003; Eng et al. 2005).
5 Piesche 2012; Women of Black Heritage 2003; Mora-

ga/Anzaldüa 1983 [1981]; Kokula/Böhmer 1991.

6 Funcke/Thorn 2010; Eggen/Rupp 2011.

7 Dieser Beitrag basiert auf meiner Studie zu familia-
len Lebensweisen von LGBT*Q-Personen und deren
gesellschaftspolitischer Regulierung (Nay 2017), die

vom Schweizerischen Nationalfonds und von der
Universität Basel gefördert wurde. Nay 2017; siehe
auch Mesquita 2011.

8 Vgl. Art. 28 PartG. Trotz dieser Verbote werden
LGBT*Q als Eltern im PartG erwähnt: Im Falle einer
Trennung eingetragener Partnerinnen mit Kindern
sieht das Gesetz eine Unterstützungspflicht (Art. 27
Abs. 1 PartG) vor und räumt dem nicht-biologischen
Elternteil Besuchsrechte ein (Art. 27 Abs. 2 PartG).

9 Art. 264 ZGB.

10 Das Präfix «Cis» bezeichnet die Geschlechtlichkeit
von Menschen, die im ihnen bei Geburt zugeordneten

Geschlecht leben und sich damit identifizieren.
11 Nay 2018.

12 Nay 2019.

13 Nay 2017: 116-127.

14 Büchler et al. 2018.

15 Siehe auch Büchler et al. 2018.



Büchler, Andrea, Cottier, Michelle, Jaffé, Philip D.

& Simoni, Heidi (2018). Empfehlungen zur Anhörung

des Kindes im Verfahren der Adoption durch

gleichgeschlechtliche Paare. I-IO. Zuletzt abgerufen

am 20. August 201Ç: https://www.unige.ch/cide/
files/3315/2904/4857/Anhoerung_Kinder_Adoption_
Regenbogenfamilien.4.6.l8.pdf.
Bundesgesetz über die eingetragene Partnerschaft
gleichgeschlechtlicher Paare (PartG) vom 18. Juni

2004, in Kraft per 1. Januar 2007.
Duggan, Lisa (2003). The Twilight of Equality? Neoli-
beralism, Cultural Politics, and the Attack on Democracy.

Boston: Beacon Press.

Eggen, Bernd & Rupp, Marina (2011).

Gleichgeschlechtliche Paare und ihre Kinder. Hintergrundinformationen

zur Entwicklung gleichgeschlechtlicher
Lebensformen in Deutschland. Zeitschrift für
Familienforschung, 11(7), 23-37.

Eng, David, Halberstam, Judith & Munoz, José Es-

teban (2005). What's Queer about Queer Studies
Now? In: Social Text, 3-4,1-17.
Funcke, Dorett & Thorn, Petra (Hrsg.) (2010). Die

gleichgeschlechtliche Familie mit Kindern. Interdisziplinäre

Beiträge zu einer neuen Lebensform. Bielefeld:

transcript.
Kokula, Ilse & Böhmer, Ulrike (l99l). Die Welt gehört
uns doch! Zusammenschluss lesbischer Frauen in der
Schweiz der 30er Jahre. Zürich: eFeF.

Mesquita, Sushila (2011). Ban Marriage! Ambivalenzen

der Normalisierung aus queer-feministischer
Perspektive. Wien: Zaglossus.
Moraga, Cherri'e & Anzaldüa, Gloria (Hrsg.) (1983

[1981]). This Bridge Called My Back. Writings by
Radical Women of Color. New York: Kitchen Table
Women of Color Press.

Nay, Yv E. (2017). Feeling Family. Affektive Parado-
xien der Normalisierung von <Regenbogenfamilien>.
Wien: Zaglossus.
Nay, Yv E. (2018). Das <Kindeswohl> im Rahmen von
<Regenbogenfamilien-Politiken>. In: Zeitschrift
psychosozial, 18 (l), 79-88.
Nay, Yv E. (2019). Homonormative und nationalistische

Politiken des Fortschritts in Debatten um

nicht-hegemoniale Familien und Verwandtschaft. In:

Gender. Journal for Gender, Culture and Society, 11

(2), 41-55.
Newton, Esther (1993). Cherry Grove, Fire Island. Sixty

Years in America's First Gay and Lesbian Town.

Boston: Beacon Press.

Piesche, Peggy (Hrsg.) (2012). «Euer Schweigen
schützt Euch nicht». Audre Lorde und die Schwarze

Frauenbewegung in Deutschland. Berlin: Orlanda
Frauenverlag.
Schweizerisches Zivilgesetzbuch ZGB (Adoptionsrecht),

Änderung vom 17. Juni 2016, in Kraft per 1.

Januar 2018.

Weston, Kath (1991). Families We Choose. Lesbians,

Gay Men and Kinship. New York: Columbia University

Press.

Women of Black Heritage (2003). draussen - drinnen

- dazwischen. Olympe. Feministische Arbeits-
hefte zur Politik (Sonderheft 18). Zürich: Olympe.


	Das heteronormative Regime der rechtlichen Regulierung gleichgeschlechtlicher Elternschaft

