
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2020)

Heft: 58

Artikel: Familie zwischen Glaubenssatz und Selbermachen : eine
autobiografische Betrachtung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-880960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-880960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Familie zwischen
Glaubenssatz und Selber-
machen
Eine autobiografische Betrachtung

von AS

Familie: eine sichere Sache?
Das erste Mal, dass Familie für mich in ihrer

Fragilität und Normhaftigkeit begreifbar
wurde, war jener Moment, in dem ich Angst
hatte, an ihr zu scheitern. Familie, so kannte
ich es unhinterfragt, war das Zuhause meiner

Kindheit, die Stabilität in den instabilen,
wogenhaften Zeiten meiner Jugend. Dass

Familie ein normativ aufgeladener Begriff
ist, der dazu beiträgt, dass sie gesellschaftlich

immer wieder neu verengend als

heterosexuelle Kleinfamilie mit biologischen Kindern

gedacht wird und viele von uns sich an dieser
Norm abarbeiten, das lernte ich erst in den

Jahren, nachdem ich selbst ein Kind auf diese

Welt gebracht hatte. Aber dazu komme ich

gleich.
Zuvor noch einmal zurück zu diesem grossen
Wort: Familie. Familie scheint beschreibend
und vorschreibend gleichzeitig zu sein, wobei
ihr normgebender, vorschreibender Charakter

nicht sofort sichtbar wird. Familie wird
vielmehr in einem standardisierten Sinne

weitgehend als selbstverständlich anerkannt
(vgl. Bourdieu 1998) - nämlich als das hier und

heute normalisierte und <richtige> Zusammenleben

in Form von Mutter, Vater, Kind(ern)
in einem Haushalt und mit geteilter Kasse.

Dass Familie aber beispielsweise auch der

Ort ist, an dem tagtäglich Geschlechterrollen

gelebt und aufrechterhalten werden, die
mitunter dazu führen, dass weiterhin Frauen* den

Grossteil der Haus- und Sorgearbeiten
übernehmen und dadurch unter anderem viel akuter

von (Alters-)Armut bedroht sind, kommt in

diesem Bild von Familie kaum vor. Genauso

wenig wie die Möglichkeit darin vorkommt,
dass Zusammenleben auch ganz losgelöst von

biologischer Verwandtschaft langfristig und

verbindlich organisiert sein könnte.
Auch mein Familienbegriff war lange ein

unhinterfragter, obwohl meine Herkunftsfamilie

gar nicht zur klassischen Familie - im Sinne

einer ehelichen, monogamen, heterosexuellen

Mutter-Vater-Kind(er)-Konstellation - zählt.
Es gab, seit ich denken kann, immer wieder
Menschen bei uns Zuhause, die länger und

weniger lang präsent waren in unserem
Kinder-Alltag, als Partnerinnen unserer Eltern.

Das stellte unsere Normalität dar, innerhalb
einer Lebensform, die in einigen Milieus heute

unter dem Namen der offenen Beziehung
oder Polyamorie immer populärer wird. Für
mich bedeutete sie damals aber ein durchaus
schambehaftetes Abweichen von den
familiären .Realitäten meiner Mitschülerinnen.
Scham war da, obwohl meine Eltern ihr Bestes

gaben, uns in einem ehrlichen Umgang
mit ihrer Beziehungsform, dem vielen Sprechen

darüber, genau das - also die Scham
des Andersseins - zu ersparen. Ehrlichkeit und

Gespräche am .Abendbrottisch konnten aber
in meinen pubertären Teenagertagen nicht
mehr als ein Tropfen auf dem heissen Stein
der gesellschaftlichen familiären Normativität

sein, die mir in den Häusern meiner
Freundinnen und auf den Korridoren der Schule

begegnete.
Familie blieb für mich also, trotz der frühen

Möglichkeiten, die Löcher und Ausschlüpfe



in und aus ihrer vermeintlich festen Form zu

sehen, eine klare Angelegenheit. Familie war
da, wo meine Eltern, meine Schwester und ich

unter einem Dach lebten und wo um halb
sieben das Abendbrot auf dem Tisch stand. Dass

an diesem Abendbrottisch auch immer wieder

ganz grundlegend die familiäre Normalität
in Frage gestellt, ja, herausgefordert wurde,

wenn beispielsweise die Liebhaberin meiner
Mutter mit ihrem Kind über das Wochenende

zu Besuch war, das wurde mir erst Jahre, ja
Jahrzehnte später bewusst. Vielleicht ermöglichen

es mir diese Löcher, die sich meine
Eltern in den festgefahrenen Familienbegriff
gruben, normierte Familienideale heute so zu

hinterfragen, wie ich es tue.

Liebe und Kinder machen?
Der Beginn meiner Reise an die Wurzeln des

Familienbegriffes war eine Nacht in meinen

gerade begonnenen Zwanzigern. Studienbeginn,

das Einleben in einem neuen, selbst

gewählten Zuhause. Mein Versprechen einer
Freiheit, nach der ich mich sehnte. Sehnsucht
nach Leben, das da auf mich wartete. Mehr
und noch mehr wollen, alles gleichzeitig und

sofort. Ich wurde schwanger.

Den Menschen, der der
Vater dieses Kindes wurde,
kannte ich wenige Wochen.

Anfang zwanzig, zu Beginn
meines Studiums, schwanger

und ganz ohne Plan

konnte ich wohl zum ersten
Mal das Vertrauen spüren,
das sich aus der Erfahrung
speiste, in einer Familie

aufgewachsen zu sein, die den

gesellschaftlichen Ansprüchen

von Moral und Sicherheit schlicht nicht

genügte - mir ungeachtet dessen aber immer
eine Familie war, mit all der Sicherheit, die ich

zum Heranwachsen brauchte. Aus einer Familie

zu kommen, die sich ihre eigenen Wege
suchte, erleichterte es mir vielleicht, diese

grosse Verantwortung für ein Kind einzugehen,

ohne mir Sorgen zu machen. Das Kind

würde es guthaben; es zu bekommen, stand
für mich nie in Frage. Das Einzige, worum ich

mir Sorgen machte, war, ob ich in der Lage
sein würde, mit dem, der mit mir dieses Kind

gezeugt hatte, eine Beziehung aufzubauen.
Ich sah nur diese beiden Möglichkeiten:
entweder, ich würde das Kind allein aufziehen,
oder wir würden es zu zweit und als Paar
machen. Möglichkeiten links und rechts davon
hatte ich nicht in meinem Handlungsreper-
toire. Von Co-Elternschaft beispielsweise,
also Elternschaft auf einer anderen
zwischenmenschlichen Basis als der Liebesbeziehung,
hatte ich noch nie gehört. Genauso wenig
war es für mich denkbar, das Kind mit anderen

Menschen ohne den Erzeuger aufzuziehen,

den Elternschaftsbegriff also mit eigener,
selbst definierter Bedeutung und Verantwortung

zu füllen. Wir taten daher, was viele vor
uns taten und viele nach uns tun werden: Wir
versuchten, eine Liebesbeziehung zu führen
und Eltern zu sein. Mit ersterem hörten wir
irgendwann auf, letzteres sind wir heute noch.

Normen als Reibungsfläche der Realität
Wenn ich auf diese ersten Jahre der Versuche,

eine Liebesbeziehung zu führen, zurückblicke,

fällt mir auf, wie viel Angst ich davor
hatte, darin zu scheitern. Wie sehr die Angst
als Paar zu scheitern, mit der diffusen Angst

verknüpft war, dem Kind,
das mittlerweile schon laufen

konnte, kein Zuhause,

ja, keine <gute> Familie sein

zu können. Es ist für mich

auch mit Scham besetzt,
die Angst, an diesem
gesellschaftlich gesetzten
Familienbild zu scheitern, so
schwarz auf weiss zu benennen,

denn es offenbart, wie
sehr mich die beschriebene

gesellschaftliche Norm von
Familie durchdrungen hat,

wie sehr auch ich in dem dominanten
Diskurs um Kindeswohl und präsente biologische
Eltern verhaftet war (und an so vielen Stellen

immer noch bin). Ich erinnere mich an die ersten

Nächte, die ich ausserhalb von Zuhause
verbracht habe, nachdem wir uns als Eltern

von der Idee einer gemeinsamen Liebesbeziehung

verabschiedet hatten. Wie ich in diesen

Nächten bei Anderen, die eigentlich das
Auskosten meines Singleseins sein sollten, kein

Auge zutat, aus Angst, meinem Kind keine

<gute> Mutter zu sein; mit meinem Drang nach

Erst die ständige Sorge
davor, an dem gesetzten
Familienideal zu scheitern,
ermöglichte es mir, die
heterosexuelle Kleinfamilie als

ein Konstrukt vom
Zusammenleben mit Kindern zu
erkennen, für das sich viele
entscheiden (können) - aber
viele eben auch nicht.



Freiheit, jenes Bild von Familie zu untergraben,

zu gefährden, das diese Gesellschaft in

mir geformt hat. In diesem Bild hat eine Mutter,

die beansprucht, ein eigenes,
selbstbestimmtes, begehrendes Wesen zu sein, keinen
Platz. Ich fühlte (und fühle mich auch oft heute
noch) schuldig dafür, meine Bedürfnisse nach
Raum und Zeit für mich selbst, trotz der
Tatsache, Mutter zu sein, ernst zu nehmen.
Erst diese ständige Sorge davor, nicht gut

genug zu sein und an dem gesetzten
Familienideal zu scheitern, ermöglichte es mir, die
heterosexuelle Kleinfamilie als ein «Glaubenssystem»

(Tazi-Preve 2018:11), ein Konstrukt vom
Zusammenleben mit Kindern zu erkennen, für
das sich viele entscheiden (können) - aber
viele eben auch nicht.

Ambivalenzen als kollektive Erfahrungen
Ich begann mich mit gesellschaftlichen Bildern

von Elternschaft, insbesondere Mutterschaft,
und von Familie zu beschäftigen. Ich las über
den Mythos der «guten Mutter» und seine

historische Wandelbarkeit (vgl. z.B. Badinter

1980, Malich et al. 2013). Ich las, dass
Familienformen zeitlich, regional
und auch milieuabhängig
schon immer sehr vielseitig
waren und entsprechend
auch die Erwartungen an
und die Leitbilder von Eltern

ambivalent - und dass diese
sich immer wieder ändern.
Das erleichterte mich. Das

Bild der heterosexuellen
Kleinfamilie als temporäres gesellschaftliches
ideal schälte sich immer deutlicher heraus.
Ich begann zu verstehen, dass die Erfahrungen

von Isolation, die Angst vor dem Scheitern,

der Leistungsdruck, die Romantisierung
und immer wieder die Ambivalenz im Kontext

von Familie in dieser Gesellschaft nicht nur
meine individuellen, sondern auch kollektive

Erfahrungen sind.

Mutterschaft scheint ein besonders beliebtes

Feld zu sein, um daran gesellschaftliche
Normvorstellungen, Tabus und Erwartungen
zu knüpfen - und zwar nicht nur, für Frauen*

mit, sondern auch für Frauen* ohne Kinder.

Auch wenn Vaterschaft und Elternschaft
immer mehr in die unterschiedlichen Diskurse

aufgenommen werden, ist doch Mutterschaft

Ich begann zu verstehen,
dass die Ambivalenz im
Kontext von Familie in dieser

Gesellschaft nicht nur
meine individuellen,
sondern auch kollektive

Erfahrungen sind.

ein Bereich, der in besonderem Masse
gesellschaftlichen Bewertungen ausgesetzt ist. Das

liegt nicht zuletzt auch daran, dass die
Reproduktionsarbeit rund um Kinder nach wie vor
zum grossen Teil von Frauen* gemacht wird.
Der Mythos der «guten Mutter», wenn auch

in immer neuen Ausformulierungen, hält sich

resistent und sein Einfluss auf heutiges
Muttersein bleibt bestehen. Mit dem
Mutterwerden setzt plötzlich eine Wertung ein, die

von Müttern Erklärungen verlangt: Warum
sie sich wozu wie verhalten und welche

Entscheidungen sie warum treffen. Von «Wie, du

stillst überhaupt nicht?» hin zu «Jetzt könntest
du aber doch langsam abstillen?» wird jeder
Schritt rechtfertigungsbedürftig. Das Ideal
der «guten Mutter» hält sich wohl auch
deshalb so gut, weil es sich in Abgrenzung dazu

definiert, wie eine Mutter nicht zu sein hat.
Zum Beispiel ein sexuelles Wesen. Oder noch
dazu eines, das homosexuell, ausserehelich

und/oder polyamourös begehrt.
Durch die Ideale rund um Mutterschaft wird

so zum einen eine extreme Sichtbarkeit
produziert, zugleich aber andere Bereiche ins

Unsichtbare gerückt. So

wird zum Beispiel
überdeutlich sichtbar, dass und

wie ich Mutter bin, welche

Entscheidungen ich für ein
Kind treffe, ob und wann
ich es in Betreuung gebe,
ob und wie lange ich stille,
ob und wie ich die Sorgearbeit

aufteile etc. Hingegen
werden Sphären, die gesellschaftlich nicht
mit Mutterschaft in Verbindung gebracht werden,

unsichtbar gemacht - und darin dennoch
bewertet. Warum will ich zum Beispiel auf
dem Online-Dating-Profil nicht angeben, dass
ich Mutter bin, wo ich doch andere, meine
Identität betreffende Faktoren dort durchaus

transparent mache? Vermutlich, weil meine
Mutterschaft im (gesellschaftlichen) Gegenüber

Bilder und Einordnungen meines Ichs in

Gang setzt, die ich nicht kontrollieren kann.
Schublade auf, Mutter hinein, Schublade zu.

Die Definitionsmacht über mein Muttersein
wird mir entzogen, weil ich diese Bilder nicht
bestimmen kann. Die Gesellschaft tut es vor
mir.



ich finde mich in den Worten wieder, die
Frauen* schon vor Jahrzehnten gefunden
haben (z.B. Duden 1976; Notz 1988). Ich war
froh, als Orna Donath mit ihrem Buch «#reg-
retting motherhood. Wenn Mütter bereuen»

(2016) eine Debatte anstiess, die ambivalente
und negative Gefühle in Bezug auf Mutterschaft

benennbar, ja, sagbar machte. Von

all dem zu lesen fühlt sich stellenweise an
wie eine nachträgliche Legitimierung meiner
Gefühle, die ich mit kleinem Kind Zuhause so

oft gefühlt habe: Anstrengung, Langeweile,
ein unauflösbarer Spagat zwischen Linter- und

Uberforderung. Die Schuldgefühle, von denen
ich oben schreibe, kann ich heute durch die
Worte anderer besser einordnen (was nicht
verhindert, dass sie wiederkehren).
Ich bin manchmal überrascht, dass all die
beschriebenen Gefühle sich nach wie vor oft
unerlaubt anfühlen. Und dass sie sich als ein

von gesellschaftlichen Normen und Erwartungen

geprägtes schlechtes
Gewissen so konstant
halten. Denn Abweichungen
von der Norm sind doch

längst Normalität geworden.

Und trotzdem: Die

gesellschaftlichen Ideale
bleiben für mich in Form

von Bewertung, Erwartung,

Tabuisierung deutlich spürbar. Ich bin

ihnen als weisse, nicht-alleinerziehende,
mittelschichtsgeprägte Cis-Frau mit
akademischem Abschluss und mit deutschem Pass

deutlich weniger ausgesetzt - Mütter, die

beispielsweise aus anderen sozialen oder
ökonomischen Hintergründen kommen, nicht

cis-geschlechtlich sind oder eine migrantische

Geschichte haben, erleben noch einmal
andere und weitere Benachteiligungen und

Bewertungen (vgl. z.B. Gumbs et al. (2016);

Tretau (2018); Schurian (2019)). Meine Erzählung

von Familie ist nur eine in einem breiten
Kanon verschiedenster familiärer Erfahrungen.

Was ich als Abweichung von der
gesellschaftlichen Familiennorm beschreibe, bleibt
eine biologische Zweielternschaft, die sich aus
einer Cis-Frau und einem Cis-Mann
zusammensetzt. Eine Elternschaft also, die sich

vergleichsweise nah an der Norm bewegt, und

die trotzdem mit dem Status Quo hadert und

andere Wege zu gehen versucht.

Durch die Ideale rund um
Mutterschaft wird zum einen
eine extreme Sichtbarkeit
produziert, zugleich aber
andere Bereiche ins
Unsichtbare gerückt.

Familie lieber selber machen
Was bedeutet es nun, die heterosexuelle

Kleinfamilie, die immer noch als die Normalität

erscheint, als Glaubenssystem, als soziales

Konstrukt aufzudecken und anzuerkennen?
Was kann daraus folgen?
Zunächst einmal erwuchs für mich aus dem

oben beschriebenen Hadern mit und Abarbeiten

an dem festgefahrenen Familienideal die
Erkenntnis: Familie ist Arbeit. Sie ist alltägliche,

zwischenmenschliche Praxis, nicht feste
Form. Eine Praxis, die jede Menge emotionale
und handfeste Arbeit erfordert. In ihrem
Sammelband «Döing Family. Warum Familienleben

heute nicht mehr selbstverständlich ist»

(2014) beschreiben Karin Jurczyk, Andreas

Lange und Barbara Thiessen Familie als

alltägliche Herstellungsleistung, anstatt von ihr
als einer vorgegebenen Form auszugehen.
Sie schlagen den Begriff des doing family vor,
der berücksichtigt, dass Realitäten immer wie¬

der neu hergestellt werden.
Durch die Vorstellung, dass

Familie hergestellt wird
und veränderbar ist, kann

eine definitorische
Entkopplung von Biologie und

Familie stattfinden. Sorge,
Nähe und Verantwortlichkeit

können somit in den

Mittelpunkt gerückt und zum Ausdruck für
zwischenmenschliche Bedürfnisse werden,
anstatt unabhängig von ihnen festgeschrieben

zu werden (Mesquita 2017: 260). Durch ein

doing family brauche ich keine festgeschriebene

familiäre Form, um Familie zu sein und

um als solche anerkannt zu werden. Wieder
ein Konzept, das mir hilft, meine eigenen
familiären Realitäten einzuordnen, sie als Familie
erklärbar zu machen: Ich fühle mich als Teil

einer familiären Praxis, ganz unabhängig
davon, dass ich mit dem Vater des Kindes

eine freundschaftliche und keine romantische

Beziehung habe und auch unabhängig
davon, dass wir keinen Haushalt miteinander
teilen. Dass wir trotzdem gern miteinander in

den Urlaub fahren oder zu dritt ins Schwimmbad

gehen, dass wir uns trotzdem in unserer
Zukunftsplanung berücksichtigen, das scheint

mir oft in der Gegensätzlichkeit der
gesellschaftlichen Zuschreibung Liebesbeziehung



versus «getrennt Leben» keinen Platz zu

haben.
Die Soziologin Eva lllouz hinterfragt das
kausale Zusammendenken von Elternschaft
und Paarbeziehung, wie folgt: «Den Frauen
möchte ich sagen: Macht euren
Kinderwunsch nicht abhängig vom Wunsch nach
romantischer Liebe. Wenn ihr Kinder wollt,
bekommt sie allein - oder in einer Gemeinschaft

mit anderen Frauen, die ebenfalls
Kinder wollen. Oder mit Männern, die Kinder

wollen, aber nicht eure Partner sind. Es

braucht keine traditionelle Familienstruktur,
um Kindern aufzuziehen. Ich glaube wirklich,
dass Homosexuelle in vielem die Avantgarde
der Gesellschaftsentwicklung bilden, etwa bei
der Frage der Trennung von Elternschaft und

sexuell-romantischen
Beziehungen: Manchmal
korrespondieren sie, manchmal
nicht. Und wenn sie nicht

korrespondieren, sollte man
sie getrennt verfolgen. Ich

glaube, wir werden in diese

Richtung gehen. Wir sollten

es.» (lllouz 2011: O.S.)

lllouz prognostiziert hier
nicht nur, dass sich Familie
in Richtung dieser Entkopplung weiterentwickeln

wird, sie empfiehlt es sogar.

Alternativen entwickeln: Co-Elternschaft
als doing family
Nach den beschriebenen Kritiken und meinem

Hadern mit dem Ideal der heterosexuellen

Kleinfamilie, möchte ich abschliessend auf
Co-Elternschaften eingehen, als ein Ausblick
auf familiale Lebensformen, die sich explizit
ausserhalb der klassischen Kleinfamilie bewegen.

Co-Elternschaften bezeichnen
Familienkonstellationen, die sich ohne eine romantische

Liebesbeziehung als Zeugungsgrund
konstituieren und mehr als zwei Elternteile
umfassen können. Der Begriff der Co-Elternschaft

eignet sich weniger als Festschreibung
auf bestimmte Faktoren, vielmehr bietet er die

Möglichkeit, Familie als ein Prozess des Tuns,

des doing family zu denken. Die soziale Praxis
der Akteurjnnen füllt den Begriff stetig aufs

Neue mit Bedeutung. Die gelebten
Konstellationen sind in ihrer Zusammensetzung sehr

variabel. Sie können z.B. drei befreundete

Elternteile umfassen, die sich die Verantwortung

für Kinder teilen, eine Hausgemeinschaft,
die sich für die langfristige gemeinsame
Sorge um ein Kind entscheidet oder auch
zwei queere Paare, um nur einige Varianten
zu nennen. Co-Elternschaften haben es aus
einer individuellen Nische heraus in den
Mainstream-Mediendiskurs geschafft (vgl. z. B.

FOCUS 2013, FAZ 2015, FR 2017, ZEIT 2017)

und es ist sicher nicht übertrieben zu sagen,
dass sie dazu beitragen, den Familienbegriff
weiter zu öffnen. Vielleicht liegt gerade hier
das Potential von Co-Elternschaften. Sie stellen

ein nicht auf eine Form festgeschriebenes
Familiengefüge dar, das eine nicht-normierte
Form des Kinderhabens eröffnet und dieser
eine Öffentlichkeit ermöglicht; ein Familien¬

gefüge, das auf verschiedene

Weise mit Bedeutung
gefüllt werden kann und
wird. Dass zu einer Ent-

naturalisierung des Klein-
familienideals und der ihr

zugrundeliegenden
heteronormativen Annahmen

(Mesquita 2017: 257) nicht

nur eine öffentliche Debatte

genügt, sondern beispielsweise

unter anderem auch eine Öffnung der
rechtlichen Rahmenbedingungen dringend
notwendig ist, liegt auf der Hand: In Deutschland

und der Schweiz können nach wie vor nur
maximal zwei Personen rechtlich Eltern sein.
Es bleibt viel zu tun. Ich vermute - um zu meiner

Eingangsfrage zurückzukehren - dass

Familie nie eine sichere, beziehungsweise
klare Sache sein wird. Dafür ist sie viel zu komplex.

Und warum sollte - in einer Gesellschaft,
in der immer mehr Ehen geschieden und

Liebesbeziehungen getrennt werden -
ausgerechnet das romantische Gerüst langfristig
jenes sein, auf dem sich familiäres Zusammenleben

aufbaut? Warum fällt es so schwer, in

die Verbindlichkeit und Stabilität von
familiären Formen ausserhalb der heterosexuellen
Kleinfamilie zu vertrauen? Ist es nicht längst
an der Zeit, Familiarität jenseits von verengten

Familienbildern zu denken und zu leben?
Um diese Räume entwerfen zu können, um
die dafür nötigen radikalen neuen Bilder zu
erdenken und zu erleben, braucht es auch
die Bereitschaft, bekannte Vorstellungen und

Der Begriff der Co-Elternschaft

eignet sich weniger
als Festschreibung auf
bestimmte Faktoren, vielmehr
bietet er die Möglichkeit,
Familie als ein Prozess des

Tuns, des doing family zu
denken.



Annahmen nicht nur zu hinterfragen, sondern
stellenweise auch zu entlernen. Das ist nicht
zuletzt auch ein Plädoyer an mich selbst: mir
immer und immer wieder bewusst zu machen,
wie sehr ich die gesellschaftlich gesetzten
Massstäbe als Normalität verinnerlicht habe
und aus dieser Erkenntnis den Mut zu schöpfen,

andere Wege zu denken und zu gehen;
Löcher in gelernte Familienbilder zu graben
und sie gemeinsam mit vielen zu bewohnen.

Literatur
• Badinter, Elisabeth: Die Mutterliebe. Geschichte ei¬

nes Gefühls vom 17. Jahrhundert bis heute, München:
Deutscher Taschenbuchverlag 1981 [1980].

• Becker, Jenny: Co-Parenting. Allein zusammen erziehend.

In: Zeit Online 2/2017. [online] https://www.zeit.
de/2017/02/co-parenting-kinder-erziehung-familien-
planung-internet, abgerufen am 15. Juni 2019.

• Bourdieu, Pierre: Praktische Vernunft. Zur Theorie
des Handelns, Frankfurt am Main: edition suhrkamp
1998.

• Donath, Orna: #regretting motherhood. Wenn Mütter

bereuen, München: Knaus Verlag 2016.
• Duden, Barbara: Nicht mehr Tag und Nacht Mutter

sein, in: Courage, Heft 3,1976.
• Co-Parenting-Portale: Wenn sich Eltern ihre Kinder

teilen. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 29.
Dez. 2015. [online] http://www.faz.net/aktuell/gesell-
schaft/dw-doppel-co-parenting-portale- wenn-sich-
eltern-ihre-kinder-teilen-13988665.html, abgerufen
am 17. Juni 2019.

• Gumbs, Alexis Pauline; Martens, China; Williams,
Mai'a: «Revolutionary Mothering. Love on the Front
Lines.» PM Press 2016.

• lllouz, E. (2011): «Macht euren Kinderwunsch nicht von
Liebe abhängig!» In: Spiegel Online, ll.10.201l [online]
https://www.spiegel.de/kultur/literatur/soziologin-il-
louz-macht-euren- kinderwunsch-nicht-von-liebe-ab-
haengig-a-790592-2.html, abgerufen am?. Juni 2019.

• Jurczyk, Karin; Lange, Andreas & Thiessen, Barbara:

Doing Family. Warum Familienleben heute nicht
mehr selbstverständlich ist, Weinheim/Basel: Beltz
Juventa 2014.

• Malich, Lisa: Who's your mommy now? Nationalmütter,

Fuckermothers und die Geschichte des

Muttermythos, in: Mecklenbrauck, A. & Böckmann,
L. (Hrsg.). The Mama and the Papas. Reproduktion,
Pop & widerspenstige Verhältnisse, Mainz: Ventil

Verlag 2013, 25-31.
• Mesquita_Shushila: Ban Marriage! Ambivalenzen der

Normalisierung aus queer-feministischer Perspektive

Wien: zaglossus 2017.
• Notz, Gisela et al.: Das Leben ist doch kein Kindergeburtstag.

Leben mit Kindern - Mütter ausserhalb der
Kleinfamilie, in: beitrüge zur feministischen theorie
und praxis, Heft 2l/22,1988, 73-84.

• Rennefanz, Sabine: Co-Parenting. Auslaufmodell
Kleinfamilie, in: Frankfurter Rundschau, 12. Dez. 2012.

[online] http://www.fr.de/politik/meinung/kolumnen/
co-parenting-auslaufmodell- kleinfamilie-a-1399306,
abgerufen am 16. Juni 2019.

• Sanides, Silvia: Abenteuer Baby. Eltern in aller
Freundschaft. In: Focus Magazin, Nr. 41, 7. Okt.

2013. [online] https://www.focus.de/gesundheit/
baby/schwangerschaft/abenteuer-baby-eltern-in-al-
ler-freundschaft_aid_1121314.html, abgerufen am 16.

Juni 2019.
• Schurian, Hannah: »No justice, no choice«. Was

sexuelle Selbstbestimmung mit reproduktiver Gerechtigkeit

zu tun hat. In: LuXemburg, Heft 01/2019,Class
& Care, April 2019. [online] https://www.zeitschrift-lu-
xemburg.de/no-justice-no-choice/, abgerufen am
24- Januar 2020.

• Tazi-Preve, Mariam Irene: Das Versagen der
Kleinfamilie. Kapitalismus, Liebe und der Staat, Opladen/
Berlin/Toronto: Barbara Budrich Verlag 2018.

• Tretau, Alisa (Hrsg): Nicht nur Mütter waren schwanger.

Unerhörte Perspektiven auf die vermeintlich
natürlichste Sache der Welt. Münster: edition assemblage

2018.

Anmerkung
Wissenschaftlich sind Co-Elternschaften bisher kaum
erforscht. Dem breiten medialen Interesse zum Trotz,
habe ich nur zwei Monografien gefunden, die sich explizit

dem Thema Co-Elternschaft im oben definierten
Sinne widmen:

• Hope, Rachel: Family by Choice. Platonic Partnered
Parenting. Word Birth Publications 2014.

• König, Jochen: Mama, Papa, Kind? Von Singles,
Co-Eltern und anderen Familien, Freiburg: Herder
Verlag 2015.



ich esse eineGesGWcecwTe«ROLLe und spüre
Die GESCHLECHTER IN mir ROLLEN. Dieû OesCHteCHTEflROLLeNm SIND SICH AM i

^entrollen. £

ICH «.OLLEDie
GESCHLECHTER
WIEOER AUF
MEINE GABEL, à

DA SCHIMMERT \EIN WENIG I
SCHIMMELÛURCH 1

DIE GESCHLECHTER.

OB DIE
GESCHLECHTER
NICHT ECHT SIND?

OOERDIE 1

L GESCHLECHTER
V ROUEN
A SCHLECHT1 mà SIND?

DERSCHIMMEL

l WÄCHST.

OH NO
WE ARE
OUT OF
GENOER
ROLLS...

UND MIR WIRD
SCHLECHT.

DAS NÄCHSTE MAU
esse ich eiwe
frühungsrolle.

'SPRING!
ROLLS I

von l-IA & RR


	Familie zwischen Glaubenssatz und Selbermachen : eine autobiografische Betrachtung

