
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2019)

Heft: 56

Artikel: Stimmen, Blicke, Antlitze : Szenographie der Macht und Gegenmacht I

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-864959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-864959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stimmen, Blicke, Antlitze. Szenographie
der Macht und Gegenmacht I

von mX

Mit ihren Fratzen konfrontiert
Der lange Sommer geht zu Ende. Als ich in Hamburg im Nachtzug Richtung Zürich sitze. Die
Balkanroute von Najem Wali lesend. Blicke ich mit etwas Wehmut zurück. Auf die Proteste der <See-

brücke> und den <Christopher Street Day>. Feier der Solidarität und gegenseitigen Anerkennung.
Eine Stimmung der Zerstreuung, die meine Gedanken fliehen lässt. Vernehme ich beiläufig ein
nahendes Stimmengewirr. Schweizerdeutsch. Flüchtig blicke ich auf. Drei junge Männer*.
Lachend und zu Spässen aufgelegt.
Ich wende mich wieder meinem Buch zu. Als im nächsten Augenblick ein «Ching Chang» den
diffusen Nebel durchschneidet.
Mein Gesicht auf das Buch fixiert, entziehe ich mich den Blicken, die meinen Rücken durchbohren.

Wasser wird zu Stein, Luft zu Feuer. Alles wird hart und heiss.

Spüre wie mir das Blut durch meine Gehirnwindungen rauscht. Und der Druck des Adrenalins

steigt. Alle meine Sinne sind geschärft. Alles ist klar. Ganz bei mir, in mir. Und doch ausser mir.

Aus dem Offenen schliesse ich mich in meine innere Zitadelle ein. Und nehme meine inneren

Regungen und Gedanken wahr.

Souverän nehme ich diesen Nadelstich hin. Immer wieder. Unterdrücke meine Wut und Empörung.

Wie immer. Kontrolliere ich meine Leidenschaften.
Nichts anmerken lassen. Jede Reaktion würde ihr Spiel bestätigen. Schenke der Stimme kein Gehör.

Gehorche nicht. Widerstehe passiv. Ignoranz ist das einzige, was sie verdienen. Als wären sie

unsichtbar, Nichts. Denn sie wissen nicht, was sie tun.
Ich breche die Kette der Reaktion. Aber nicht jene der Gruppe. Deren Gelächter sich im Gang
verliert. Schweigen.

Im Zweifel für den Zweifel
Dass mein Aussen für Andere so anders erscheint, ist mir meistens gar nicht mehr bewusst. Bis

es mir auf einen Schlag ins Gesicht gespiegelt wird. Doch habe ich mich an die wiederholenden
Schmerzen gewöhnt. Bis sie sich nur noch dumpf anfühlen.
Dennoch. Die Wunde bleibt. Das Stigma. Das schnell vernarbt. Komme ich sonst leicht darüber
hinweg, beginne ich nun nachzudenken. Und den Finger immer tiefer in die Wunde zu stecken.
Zweifel. Wie immer. War meine Handlung tatsächlich so souverän? Was soll (Souveränität)
überhaupt bedeuten? Kann Passivität Widerstand sein? Und welche Funktion hat meine reflexive

Umwendung hin zu meiner Psyche? Die gewissenhafte Kontrolle der Passionen? Die Unterdrückung

der Wut? Das Schweigen?
Denn war es nicht das, was beabsichtigt war? Mich auf meinen Platz zu verweisen? Schweigend
gehorchend? Hätte ich mich hingegen umgewendet. Wäre ich aufgestanden. Und hätte ich meine

Stimme erhoben. Ich wäre nur dem provokativen Ruf gefolgt. Hätte gezeigt, dass ihre Worte
mich treffen. Und dass sie selbst in der Ablehnung auf mich zutreffen. Ich hätte also ebenfalls

reproduziert, was intendiert war. Mich auf meinen Platz zu verweisen.
Wie also handeln? War es richtig so zu handeln? Also nicht zu handeln? Gibt es überhaupt ein

richtig und falsch? Gibt es richtig und falsch? Denn dieser double bind stellt eine paradoxe
Situation dar. Ein Dilemma. In der es kein <richtig> gibt. Und alles falsch ist.

Wende dich um, du wirst es bereuen; wende dich ab, du wirst es auch bereuen. Wende dich ab

oder wende dich um, du wirst beides bereuen. Erhebe deine Stimme oder schweige, beides wirst
du bereuen.
Wie also sprechen? Gibt es ein Sprechen, das die Kette der Reaktion nicht um eine weitere
Drehung windet?



Und wie nicht missverstanden werden? Wie mich nicht durch Selbst-Viktimisierung und -Heroisierung

in die dogmatische Position einer subalternen Authentizität manövrieren? In der einzig
meine Gefühle und Meinungen zählen?

Wie also «können Subalterne sprechen» (Spivak)? Dieselbe Frage gilt für meine Reflexionen.

Mein Selbst-Gespräch. In dem meine subalterne Stimme reflexiv mit der anderen Stimme meines
rationalisierenden Intellekts im Dialog steht. In dem Theorien wie Fragmente eines Spéculums

(Iragaray) verwendet und in einer bricolage zu einem Spiegelkabinett verbaut werden. Um durch

Analyse, Kritik und Spekulation eine Transformation des Selbst zu ermöglichen.
Auf die Gefahr hin, dass die subalterne Stimme sich im Gang durch die Diskurse verliert. Von

diesen kolonialisiert wird. Und durch Anerkennung assimiliert.

(There is) no need to hear your voice, when I can talk about you better than you can speak
about yourself. No need to hear your voice. Only tell me about your pain. I want to know your
story. And then I will tell it back to you in a new way. Tell it back to you in such a way that it
has become mine, my own. Re-writing you, I write myself anew. I am still author, authority. I

am still (the) colonizer, the speaking subject, and you are now at the center of my talk, (bell
hooks)

Wie also nicht AgentX werden? Und wie nicht KomplizX werden? Der anderen? Aber auch deines

Selbst? Wie wirkt Macht in uns? Und wie kann eine Gegenmacht aussehen?

Harmonie ist eine Strategie
Die autobiographische Szene kann als eine Situation der <Anrufung> (interpellation) gelesen werden.

In Louis Althussers theoretischer Szene ertönt auf der Strasse der Ruf «He, Sie da!» von einX
PolizistX. Woraufhin das angerufene Individuum sich umwendet. Mit dieser Geste der Umwen-

dung, die eine Anerkennung der Geltung impliziert, wird es und macht es sich zum Subjekt.
Dieser doppelte Prozess der (Unterwerfung) und <Subjektivierung> (assujettisment) ist die
Handlungsweise der (Ideologie). Die (ideologischen Staatsapparate) wie Familie, Schule und Kultur
sind dabei für die (Reproduktion) der Gesellschaftsbedingungen von zentraler Bedeutung. Da

sie die (Arbeits-)Teilung der Gesellschaft organisieren. Durch Rekrutierung von AgentX aus der
Masse von Individuen für die ihnen zugewiesenen Positionen, Posten und Rollen. Und durch

Transformierung dieser mit den passenden Qualifikationen, Fähigkeiten und Tugenden.
Die Ideologie ist aber nicht etwas rein Ideelles, sondern besitzt eine materielle Existenz. In Form

von Handlungen, die in (Praxen) eingegliedert sind. Welche wiederum durch (Rituale), in die sie

sich einschreiben, reguliert werden. Die Internalisierung dieser Regeln erzeugt als (ideologische
Effekte) entsprechende Gewissheiten. Ob als Glaubenssätze, Überzeugungen oder Evidenzen

(«Natürlich! So ist es!»).

Das Ideologische und damit auch die Tatsache der (Hegemonie) einer herrschenden Klasse
innerhalb der zugrundeliegenden Geschichte des (Klassenkampfes) wird durch diese konstitutive
(Naturalisierung) verdeckt und verborgen. Dadurch gilt das imaginäre Verhältnis der
Existenzbedingungen nicht nur als (objektiv) und (natürlich), sondern auch als (ewig> im Sinne von (nicht-
oder trans-historisch>.
Althusser behauptet nun, dass es kein Aussen der Ideologie gibt. Denn aufgrund des intergene-
rationellen Zusammenhanges gibt es dmmer-schon-Subjekte>. Sie sind (immer schon) (toujours-
déjà) von der An- und Wiedererkennung durch (das grosse Andere) (Lacan) (SUBJEKT) (Familie,
Staat, Diskurs etc.) abhängig. Werden aber von diesem als freie Subjekte angerufen, so dass sie
die Unterwerfung freiwillig akzeptieren. Dadurch funktionieren die guten Subjekte, im Glauben
autonom und authentisch zu sein, gewissenhaft «ganz von alleine».
Also everything in its right place? Kein Aussen und damit auch kein Ausweg?

Sag alles ab
Judith Butler kritisiert sowohl die ausweglose Totalität der Ideologie als auch die fixe Identität der
Subjekte. Und zwar anhand einer dekonstruktivistischen Analyse des Sprechakts der Anrufung.
Die Möglichkeit einer Störung der ideologischen/diskursiven Ordnung eröffnet sich durch die



<Performativität> und deren notwendige <lterabilität>. Denn der performative Sprechakt - «der

das, was er benennt, hervorruft oder in Szene setzt» - muss sowohl wiederholbar als auch kon-

ventional in <Rituale> eingebettet sein, um erfolgreich zu sein. Sie sind also immer schon <Zitate>.

Dieser reproduktive Prozess der permanenten Wiederholung geschieht aber nicht auf starr
mechanische Weise. Und ist somit anfällig für Störungen, Wandlungen und Kontextverschiebungen.
Dies gilt selbst für hate speech wie racial slurs.

Ich wurde also mittels eines zitierenden Subjektes (<dem jungen Schweizer)) durch das Zitat von
«Ching Chang» (ein pejoratives Onomatopoeia analog dem altgr. barbaroi) verkennend als
würdeloser vogelfreier Fremder (dem sorg-, straf- und respektlos Verbal-Injurien zugeworfen werden

können) angerufen. So dass dieses Subjekt zwar die Quelle des Zitats ist, aber nicht die

Quelle der Aussage selbst. Diese ist ein spezifischer Diskurs einer historischen Sprechgemeinschaft

(der rassistische Diskurs einer sich exklusiv verstehenden Gemeinschaft, die via <Othering>
ihre Identität und Superiorität konstituiert). <Der junge Mann*> ist nun zwar verantwortlich für die

Wiederholung, aber nicht für die Aussage selbst.

Das Subjekt ist damit also nur scheinbar ein souveränes, sondern eigentlich ein <post-souveränes
Subjekt). Doch auch Zitate post-souveräner Subjekte können verletzend wirken. Wie also
sprechen, handeln und leben ohne KomplizX von AgentX des Diskurses zu sein? Ohne die Verletzungen

zu reproduzieren?
Der Bruch entsteht durch das Auseinanderhalten von Sagen und Tun. Denn hate speech ist kein

<illokutionärer> Sprechakt, durch den Worte Verletzungen sind und somit auch erzeugen müssen.

Sondern ein <perlokutionärer> Sprechakt, der keine notwendigen Effekte hervorruft. Die stete

Möglichkeit der /eh/aneignenden Resignifikation eröffnet neue Kontexte. Sowie die Möglichkeit
der Subversion, die eine andere, (noch-)nicht-legitime Weise des Sprechens hervorbringt.
Die Frage ist nur, ob die wiederaneignende Fehlaneignung (wie von <gay> oder <queer>) in allen
Fällen möglich ist. Und ob diese lokalen Interventionen ausreichen, um nicht nur eine Regel/
Norm verschiebend zu verändern, sondern die ganze Struktur. Nicht nur eine Handlung/Überzeugung,

sondern das ganze Subjekt.
Für Butler ist das <Gewissen> des Subjekts die psychische Form der Macht. Das Sag- und
Repräsentierbare wird aber nicht durch ein vorgängiges Subjekt reflexiv beschränkt. Denn durch die

Anrufung des Gewissens werden wir erst zum Subjekt. Die Hinwendung zum Gesetz und die

Rückwendung gegen sich selbst konstituieren eine Reflexivität. Dieser Selbstbezug und diese

Selbstbeschränkung ermöglichen die Formierung einer Subjektivität und eines Subjekts. Die Psyche

selbst ist eine Form der Macht. Die Psyche der Macht. Und die Stimme des Gewissens im

Grunde die Stimme Gottes, der Vernunft und des Gesetzes.
Durch das eigene Gewissen ist das post-souveräne Subjekt, das stets gut sprechen und anständig

handeln will, immer schon in <Komplizenschaft> mit der Macht. Doch auch die Hinwendung
zum Gesetz ist kein starr mechanischer Prozess. Denn sie benötigt ebenfalls die ständige
Wiederholung der Anerkennung der Autorität. Um damit auch die Weiterexistenz als Subjekt durch
die Wiedererkennung der Autorität zu ermöglichen.
Das post-souveräne Subjekt geht zudem immer über seine Anrufung hinaus. In einen transzendenten

Bereich des <Anstössigen>, <Verworfenen> und (Unsagbaren). Die Subjektivation als
«Assimilation durch Anerkennung» (Spivak) ist also immer auch eine <Verkennung>. Eine falsche und

nur vorläufige Totalisierung.
Das notwendige Scheitern der Anrufung verweist somit auf das verworfene Fremde und
transzendente Andere in einem Selbst. Diese konstitutive Möglichkeit eines anderen Lebens ist aber
innerhalb der bestehenden Ordnung nur negativ als Unmöglichkeit bestimmbar:

Eine solche Möglichkeit würde eine andere Art von Wendung erfordern, eine Wendung, die,

durch das Gesetz ermöglicht, eine Abwendung vom Gesetz ist und den Identitätsverlockungen

widersteht, eine Handlungsfähigkeit gegen und über ihre eigenen Entstehungsbedingungen

hinaus. Eine solche Wendung erfordert die Bereitschaft, nicht zu sein - eine kritische

Desubjektivation -, um das Gesetz als weniger mächtig zu exponieren als es zu sein scheint.

(Butler)



Butlers «Weg in eine offenere, ethischere Art zu sein ein Sein der Zukunft oder für die
Zukunft» führt das Subjekt in eine <entsubjektivierte Sphäre>. Doch welche Stimme hat das
kommende Sein, das uns aus der Zukunft zuruft und die Ankunft der ganz Anderen verkündet? Welche

Sprache sprechen sie? Denn das Verworfene ist auch das Unsagbare.
Die Stimme ist sprachlos. Und dennoch kein Schweigen. Es kommt nur darauf an, «die innere
Stimme, die Stimme des anderen in uns, delirieren (zu) lassen» (Derrida/Spivak).

Wir brauchen dringend neue Lügen
Butler wendet sich Foucault zu und fragt: Wie könnte eine solche Ethik der kritischen Desubjek-
tivation aussehen? Für Foucault besteht die «Politik der Entunterwerfung» (désassujettisement)
im Zusammenspiel einer «Praxis der Kritik» und einer «Praxis der Tugend». Aber bezeichnet
(Tugend) nicht die Art und Weise «vorgegebenen Normen zu entsprechen oder sich ihnen anzupassen»?

Wie also sieht im Gegensatz dazu Foucaults Tugend der Gegenmacht aus? Gerade angesichts

der Aporie, dass es kein Ausserhalb der Macht gäbe:

Wo es Macht gibt, gibt es Widerstand. Und doch, oder gerade deswegen liegt der Widerstand

niemals ausserhalb der Macht. (Foucault)

Aber gerade darin besteht auch die Möglichkeit des Exzesses.

Die Voraussetzung für die Praxis der Kritik ist die «Krise des epistemologischen Feldes» und das

Bewusstsein, «dass unsere Diskurse in eine Sackgasse geführt haben». Kritik enthüllt die Grenz-
und Bruchlinien dieses Feldes und untersucht die Verfahrensweisen der Subjektivation. Sie stellt
damit auch die Voraussetzungen für das Scheitern der Totalisierung des Subjekts heraus. Womit
sie die Regeln der Kontingenz und der Transformationsfähigkeit preisgibt. Und so an den Grenzen

des möglichen Wissens andere Freiheits- und Möglichkeitsräume eröffnet.
Kritik kann schliesslich zu einer «Kunst der freiwilligen Unknechtschaft, der reflektierten Unfüg-
samkeit (l'indocilité réfléchie)» kultiviert werden. Die kritische Praxis selbst hat also bereits eine
Selbst-Transformation und Selbst-Autorisierung zur Folge. Dies geschehe auch über <Fiktionen>,

mithilfe derer Individuen «sich ihre eigenen Geschichten machen». Etwa in Form von (Genealogien).

Geschichten, wie wir wurden, was wir sind.

Die Tugend besteht aber nicht nur in der kritischen Beziehung zu Normen und dem «Vermögen,
Gründe zu formulieren», sondern gerade auch in der «Stilisierung von Moralität». Ausgehend von
der moralischen Erfahrung der Kontingenz, «veranlasst durch eine Form des Wissens, die einem
fremd ist». Stilisierung bedeutet, dass die kritische Tugend nicht aus einmaligen und lokalen
Akten besteht, sondern in einer permanenten und globalen Re-Habitualisierung.
Die Tugend ist somit eine (Existenzkunsb. Eine «kultivierte Beziehung des Selbst zu sich selbst»,
die aus dem Leben ein (Werk) zu machen sucht. Eine Lebens/orm, die sowohl die Ungewissheit
und die «Deformation als Subjekt» riskiert als auch die «Anklage der Immoralität, des Bösen, des
Asthetizismus». Dabei ist die Ästhetik der Existenz radikal ethisch und politisch. Denn die
kritische Tugend ist «die Kunst, nicht regiert zu werden, bzw. die Kunst, nicht auf diese Weise und um
diesen Preis regiert zu werden».

Tugend impliziert aber auch Rituale. Diese eröffnen die Möglichkeit einer (kommenden Gemeinschaft.>

(Agamben). Ist sie eine der gegenseitigen Anerkennung, Ermächtigung, und Autorisierung?

Oder eine der Vielstimmigkeit, in der die Stimmen ohne Autorität in der chora, dem (Raum

der UnUnterscheidbarkeit), ertönen werden?
Ist damit nicht die Zeit gekommen, um gemeinsam über einen anderen Tugendkatalog
nachzudenken? Dieser kann Butlers «Bereitschaft, nicht zu sein», sowie die Bereitschaft zur Kontingenz,
zur Ungewissheit und zum Risiko beinhalten. Foucaults Geduld die hegemonialen Diskurse
kritisch zu befragen und den Willen zur ungehorsamen Selbst-Transformation. Die Einsicht, dass die
Existenz «das nicht ist, was es ist und das ist, was es nicht ist» (Sartre). Dieses (Nichts), dieser (Riss

im Sein>, der unsere Freiheit zum Selbst-Entwurf eröffnet. Unsere pure (Möglichkeit oder Poten-
tialität) (Agamben).
Es bedarf somit auch der Schärfung des (Möglichkeitssinnes) (Musil), damit Individuen als

(Nicht-Identitäten> (Adorno) wahrgenommen werden können. Und die autoritär-totalisierenden



Stereotypen, Worte und Begriffe zum Schweigen gebracht. Denn das «Individuum est ineffabile»
(Aristoteles). Unaussprechlich. Unbegreiflich. Und nicht zu fassen.
Dadurch offenbaren sich uns erst die <Antlitze der Anderen) (Levinas). In deren Unendlichkeit
und Transzendenz, aber auch absoluten Verletzlichkeit. So dass wir endlich unendlich <singulär

plural) (Nancy) werden. Und uns fluid als non-binäre Singularitäten frei im universalen Kontinuum

bewegen können. Einzigartig. Im Spektrum des Regenbogens.

Autogramme vis-à-vis
Noli me tangere. Die Stimmen, die Blicke. Sie treffen mich nicht mehr. Sondern einzig ihre

Vorstellung von mir. Die persona. Die vereinfachte und verzerrte Maske. Ihr Vorurteil.
Die Stigmata. Sie bleiben. Als Signaturen der Anderen. Auch die Ungewissheit im Jenseits von

richtig und falsch. Die Ausweglosigkeit der Ambivalenz.
Die Umwendung meines Antlitzes war ein Hinhalten der anderen Wange. Um nicht in die Reaktion

von Auge um Auge, Zahn um Zahn zu verfallen. Als kritische Reflexion war sie auch eine

Hinwendung zu den Stimmen der Anderen in mir. Beides ermöglichte das Durcharbeiten des

Ereignisses. Und verunmöglichte gleichzeitig das Aufkeimen des Ressentiments in mir. In aller
Verletzlichkeit erscheint «die unmögliche Möglichkeit der Vergebung» (Derrida).
Das Ende dieser Meditation kehrte angesichts des kommenden Seins wie ein Dieb in der Nacht
ins Register des <Messianischen> (Benjamin). Doch frage ich mich, was gewesen wäre, wenn ich

sie in einer imitatio Sokrates, wie ein Zitterrochen festgehalten und in ein philosophisches
Gespräch verwickelt hätte. Wenn ich ihnen den Weg der Tugend zu ihrer eigenen Entunterwerfung
hätte aufzeigen können. Um nach diesem Schock der paradoxen Intervention gemeinsam an den
<Seebrücke>-Protest und den <Christopher Street Day> zu gehen. Ja, warum nicht?

Musik
• Einstürzende Neubauten: Redukt, Silence Is Sexy 2000.
• Radiohead: Everything In Its Right Place, Kid A 2000.
• Tocotronic: Hi Freaks, Tocotronic (Das Weisse Album) 2002.
• Dies.: Pure Vernunft darf niemals siegen, Pure Vernunft darf niemals siegen 2005-
• Dies.: Harmonie ist eine Strategie, Kapitulation 2007.
• Dies.: Sag alles ab, Kapitulation 2007-
• Dies.: Im Zweifel für den Zweifel, Schall & Wahn 2010.
• Dies.: Solidarität, Tocotronic (Das Rote Album) 2015.

Literatur
• Adorno, T. W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970.
• Agamben, G.: Die kommende Gemeinschaft, Berlin: Merve 2003.
• Althusser, Louis: Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg: VSA 1977-

• Aristoteles: Metaphysik VII, Hamburg: Meiner 2009.
• Benjamin, W.: Uber den Begriff der Geschichte, Berlin: Suhrkamp 2010.
• Butler, J.: Hass spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: Berlin-Verlag 1998.

• dXs.: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main.- Suhrkamp 2002.
• dXs.: Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, http://eipcp.net/transversal/0806/butler/de, abgerufen

am 13.1.2019.

• Derrida, J.: Of Grammatology (Engl, transi, by G. C. Spivak), Baltimore: Johns Hopkins University Press 1997-

• dXs.: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, Berlin: Merve 2003.
• Foucault, M.: Was ist Kritik?, Berlin: Merve 1992.
• hooks, b.: Marginality as a Site of Resistance, in Feminist Theory: From Margin to Center, Boston: South End Press

1984.

• Iragaray, L.: Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1980.

• Lacan, J.: Seminar III. Die Psychosen (1955-1956), Berlin/Weinheim: Quadriga 1997-

• Levinas, E.: Totalität und Unendlichkeit, Freiburg/München: Karl Alber 2014.
• Musil, R.: Der Mann ohne Eigenschaften, Reinbek: Rowohlt 2004.
• Nancy, J.-L.: singulär plural sein, Zürich: Diaphanes 2004-
• Sartre, J.-P.: Das Sein und das Nichts, Reinbek: Rowohlt 1993.
• Spivak, G. C.: Can the Subaltern Speak, Basingstoke: Macmillan 1988.


	Stimmen, Blicke, Antlitze : Szenographie der Macht und Gegenmacht I

