
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2018)

Heft: 54

Artikel: Die politische Ökonomie der Musse

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-738096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-738096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die politische Ökonomie der Musse
Aristoteles über freie Bürger, notwendige Arbeiterinnen und emanzipatoriscbe
Roboter.

von MR

Blicken wir auf die dominierenden Tätigkeiten
des homo sapiens in der Moderne, können wir
mit Hannah Arendt den <Sieg des aninnal labo-

rans> und die Transformation der Gesellschaft
in eine <Arbeitsgesellschaft> diagnostizieren.
Doch damit ging auch eine <Musse-Vergessen-
heit> einher. Drückt sich das moderne Verhältnis

von Arbeit und Nicht-Arbeit in der
Redewendung «Man arbeitet nicht allein, dass man
lebt, sondern man lebt um der Arbeit willen»

aus, steht dem Aristoteles' Diktum «Wir arbeiten,

um Musse zu haben» diametral gegenüber.
Arendt .führt Aristoteles mit seinen
Wesensbestimmungen des Menschen als zoon logon
echon (vernünftiges und sprechendes
Lebewesen) und zoon politikon (soziales und politisches

Lebewesen) als Kronzeugen einer Musse

be- und gewahrenden Gesellschaft an, um

damit andere Dimensionen des Menschseins

hervorzuheben. Denn neben dem Arbeiten
des animal laborans und dem Herstellen des

homo faber gibt es die für Aristoteles höchsten

menschlichen Tätigkeiten des Denkens,

Wollens und Urteilens in der vita contempla-
tiva sowie des Sprechens und Handelns in der

vita activa, welche in den Praktiken der
Philosophie, Ethik und Politik realisiert werden. Die

Musse gehört dabei zu den notwendigen
Bedingungen dieser Tätigkeiten des freien
Bürgers. Doch wie sich zeigen wird, beruht diese

Freiheit auf stark kritikwürdigen Voraussetzungen.

Eine kleine historisch-materialistische Kritik
des freien Bürgers
Aristoteles' folgenreiche ethisch-politische
Theorie beginnt mit der These, dass alle
Tätigkeiten ein Ziel oder ein Gut (telos) anstreben,
wobei diese Güter eine hierarchische Struktur
haben mit einem höchsten Gut oder letzten
Zweck an der Spitze. Da nun alle Handlungen
einzelner Menschen qua zoon politikon inner¬

halb einer Gemeinschaft {polis) stattfinden, ist
die höchste und leitende Wissenschaft die
Politik, welche <das höchste menschliche Gut>

namens Glückseligkeit (eudaimonia) aktualisieren

soll. Die essentielle Aufgabe (ergon) des

Menschen ist es, ein tugendhafter Bürger (po-
lites) zu werden, um letztlich durch vernünftige
und tugendhafte Handlungen einen autarken
und gerechten Staat zu realisieren. Dabei sind

auch äussere Glücks-Güter wie Eigentum,
ehrbare Herkunft, brave Kinder und körperliche
Schönheit und Gesundheit notwendig, mithilfe
derer die Tugend (arete) und Politik sich

bestmöglich verwirklichen können.
Erweckt nun die Rede vom höchsten menschlichen

Gut den Anschein, dass der ethische
Lehrdiskurs universal und inklusiv an alle
Menschen qua Menschen gerichtet ist, offenbart
sich bei der weiteren Lektüre der
pragmatisch-diskursive Kontext der Tugendlehre. Die

eigentlichen Adressaten erweisen sich nämlich

als ein ziemlich partikularer und exklusiver
Zirkel mit Selektionskriterien wie:

- <Rasse>/<Kultur>: Griechische vs. europäische
und asiatische Menschen

- Geschlecht: Männer vs. Frauen
- Herrschaft: Freie Menschen vs. Sklavjnnen
- Klasse: Freie Bürger vs. Handwerkerjnnen,

Händlerinnen, Erwerbstätige und Ausländerinnen
- Abstammung: Gross-Bürger mit einer Bildungs-

Tradition (paideia) der Tugendhaftigkeit vs.
dekadente Gross-Bürger

- Reichtum: Ausreichend begüterte vs. verarmte
Bürger

- Alter: Erwachsene vs. Jugendliche
- Reife: Wohlerzogene reife Erwachsene vs.

verzogene unreife Erwachsene

Ein weiteres Kriterium ist die frei verfügbare
Zeit. Die Musse (schole) ist nicht nur eine

Grund-Voraussetzung für die Tätigkeiten des

Scholaren, sondern auch für das politische



Handeln und Leben insgesamt. Denn die
Freiheit des Bürgers ist vor allen Dingen das

Freisein von der zeitraubenden Mühsal

notwendiger und damit unfreier Arbeit {a-scholia),

um freie, das heisst gute und schöne kulturelle

bzw. ehrenhafte und würdevolle politische
Handlungen zu verwirklichen.
Die sozio-strukturelle Form und ökonomischmaterielle

Basis der aristotelischen bürgerlichen

Freiheit und Musse ist also ein Staat mit
einer hierarchischen Struktur
in Form einer stratifizierten
(Klassengesellschaft), in der
die notwendige Arbeit von
unfreien Arbeiterinnen
geleistet wird: Die Produktion
durch Sklavjnnen, Leibeigene

und Tagelöhnerinnen, die
materiell für den Erhalt des

Hauses {oikos) sorgen müssen

(im Staat zudem Hand-

werkerjnnen, Händlerinnen
und Kleinbäuerjnnen, die

einzig Subsistenzwirtschaft
betreiben); die Reproduktion
durch Frauen, die durch den

Vater patrimonial verheiratet
werden und materiell für Nachkommenschaft
und den Erhalt der Familie {oikos) sorgen müssen.

Die <Okonomie> als Regulierung des Hauses

und der Familie (oiko-nomia) ist als Technik,

Kunst und Disziplin {techne) vom Leben eine

(Biopolitik) (Foucault) des männlichen
Eigentümers, der mit der Gewalt eines Souveräns
über sein unbeseeltes wie auch beseeltes

Eigentum instrumenteil verfügen kann. In dieser

patriarchalen arbeitsteiligen Organisation
werden die spezifischen Funktionen (erga) von
verschiedenen (Arten des Volkes) qua
Werkzeuge (organa) verrichtet: Der Mann und Bürger

gleichsam als Kopf für die Planung und

Entscheidung, die Sklavjn als Hand für die

Ausführung und die Frau als Gebärmutter für
die Fortpflanzung.

Eine kurze feministisch-sozialistische
Genealogie der notwendigen Arbeiterin
Das erste notwendige Element einer Gemeinschaft

ist laut Aristoteles die durch instinktive

Triebe verursachte natürliche Verbindung
zwischen Mann und Frau, die zum Zweck der

Fortpflanzung Haus und Familie gründen.

Der Mann sei dabei das von Natur Bessere,

Überlegene und daher Herrschende, die Frau

hingegen das von Natur Schlechtere, Schwächere

und müsse daher naturgemäss, aus

allgemeinen Nützlichkeitsgründen sowie aus

eigenem Interesse das Beherrschte,
Gehorchende und Dienende sein. Als Legitimation
dieses Herrschaftsverhältnisses dient die
bereits von Piaton benutzte Homologie zwischen

Seelen- und Gesellschaftslehre. So herrsche
die Seele über den Leib

auf despotische Weise wie
der Herr über die Sklavjn,
und der Verstand herrsche
über das Begehren auf
politische Weise wie der Mann
über die Frau. Die Frau
wird hier also primär durch
ihr Begehren definiert, der
Mann hingegen durch
seinen Verstand.

Aristoteles fragt in diesem

Zusammenhang, ob Frauen

auch Tugenden haben

können, denn Tugenden
sind in seinem Verständnis

nur notwendig, um gut und

gerecht herrschen zu können. Das Dilemma ist
also: Wenn sie Tugenden hätten, wie könnten
sie dann nur Dienende sein? Aber wenn sie

keine Tugenden haben könnten, wie könnten
sie dann gut dienen? Seine Lösung ist, dass

sie zwar Tugenden haben könnten, diese aber
spezifisch verschieden seien, da auch die
Seelenteile von Natur aus in unterschiedlichen
Verhältnissen vorhanden seien. Hinsichtlich
der intellektuellen Tugenden habe die Frau

zwar das Vermögen der Überlegung und

Entscheidung, aber ohne die zur (Selbst-)Herr-
schaft notwendige Willens- und Befehlskraft
{a-kyron), weshalb sie eines Vaters, Bruders
oder Gatten als bevormundende Autoritätsperson

{kyrios) bedürfe. Frauen hätten auch
charakterliche Tugenden wie jene der Mässig-
keit, Gerechtigkeit und des Starkmuts, doch
seien diese entsprechend der natürlichen
Aufgaben und Funktionen im Modus des Dienens.

(Das Nützliche und das Angenehme) fielen

zusammen, wenn Mann und Frau ihre jeweiligen
Tugenden für spezifische Funktionen haben,
der Mann für das Grosse und Langfristige
(öffentliche Politik und Leitung des Hauses) und

die Frau unter Führung des Mannes für das

Der Mann sei dabei das von
Natur Bessere, Überlegene
und daher Herrschende,
die Frau hingegen das von
Natur Schlechtere, Schwächere

und müsse daher
naturgemäss, aus allgemeinen
Nützlichkeitsgründen sowie

aus eigenem Interesse das

Beherrschte, Gehorchende
und Dienende sein.



Kleine und Kurzfristige (private Erziehung und

Erhaltung des Hauses und der Familie). Die

Ausschliessung aus der öffentlich-politischen
Gemeinschaft und die Einschliessung in das

private Haus wird auch juridisch-polizeilich
festgehalten. Aristoteles biopolitische
Regulierung des <besten Staates»

hinsichtlich des Häuslichen
und der Frau beinhaltet
Überlegungen zu:
Altersunterschied, Familienplanung,
Zeugungszeitpunkt, Zeit der
Eheschliessung, Zeit der
Beiwohnung, Leibesbeschaffenheit

der Erzeuger und
Gebärenden, Schwangerschaft,
Abtreibung, Aussetzung der
Kinder, Ende der Zeugungszeit,

Ehebruch. Alles dreht
sich also um die Optimierung der Reproduktion
zum Zweck der Fortpflanzung und Erhaltung
der Familie, des Hauses und letztlich auch des

Staates.
Diese reproduktive «Funktion der Frau>, dass

sie - bis heute zumindest - die einzige ist,
welche die Fähigkeit hat zu gebären, mag
nun eine biologische Tatsache sein. Doch die

nachfolgende Reduktion der Frau auf diese
als «essentiell» bewertete Funktion und die

Subordination, ja Marginalisierung aller
anderen Eigenschaften ist - nebst der Abstraktion

aller individuellen Eigenschaften - auf

paradigmatische Weise ein Biologismus bzw.

ein biologistischer Essentialismus. Das heisst,

Eigenschaften, die aus kontingenten Eigentums-

und Herrschaftsverhältnissen resultieren,

werden rückwirkend natur-alisiert und

norm-alisiert, so dass Frauen aufgrund dieser

Festschreibung die entsprechende Sozialisierung

und Subjektivierung erhalten. Dadurch
werden Vor-Urteile in Form «selbst-erfüllender

Prophezeiungen» immer wieder als scheinbar

ewige und notwendige Wahrheiten bestätigt
und verstetigt.
Die bürgerliche Frau muss mit der Reproduktion

wie die Sklavjnnen unfreie notwendige
Arbeit verrichten, besitzt aber im Gegensatz zu

diesen einen Verstand. Sie verfügt gleichzeitig
zwar wie der bürgerliche Mann über ein Mass

an Musse, ist aber ohne Bildung und politische
Macht. Die Frau stellt damit bei Aristoteles -
und nicht nur bei ihm - eine widersprüchliche,
ja tragische Figur dar, da sie zugleich frei als

auch, unfrei ist, denn sie verfügt zwar über
Verstand und Musse, kann aber dieses Potenzial
nicht oder nur im Kleinen entfalten, weil sie
allein aufgrund ihrer reproduktiven Funktion ins

Haus eingeschlossen und von der Bildung und

der Politik ausgeschlossen wird.
Durch die hierarchisieren-
de Totalisierung der essen-
tialistischen teleologischen
Struktur stellt das Letzte das

Beste und Vollkommene als

auch das eigentliche Wesen

dar. Mit der entsprechend
organizistischen sozialen
Struktur wird die «gebührende»

Position gemäss der

ausgezeichneten Funktion

zugewiesen. Und aufgrund
der intellektüalistischen

psychischen Struktur stellt die pure Vernunft
das Überlegene dar. Damit ist allein jener,
der keine körperliche Arbeit (engl, labour im

Sinne manueller Arbeit und Gebären) macht,

prädestiniert für die Führung im Sinne der

Gesetzgebung, Erziehung, Wahrheitsfindung,
Zielgebung und Planung. Dieser ist für
Aristoteles der freie, erkennende und politische
Mann, der somit - obwohl nur eine partikuläre
Minderheit - das Wesen des Menschen
darstellt. Die rückwirkende Folge dieser Verabsolutierung

ist, dass die Wesensbestimmungen
zoon logon echon und politikon universal für
alle Menschen gelten, womit gleichzeitig die
«subalternen Anderen» (Spivak) nicht nur einen

minderwertigeren Status des Mensch-Seins

erhalten, sondern gleichsam unsichtbar
gemacht werden.
Während aber die bürgerliche Frau noch an
der Humanität teilhat, insofern ihr Vernünftigkeit

bis zu einem gewissen Grad zugestanden
wird, bleibt den unfreien Arbeiterinnen nur
noch das inhumane «nackte Leben» (Agam-
ben). Sie besässen nämlich keine Vernunft und
keinen freien Willen, weshalb sie von einem
anderen vernünftigen Willen abhängig wären.
Deshalb befänden sie sich statusmässig immer
auch in der Nähe des Tieres als zoon a-logon
ohne individuelles bios, welche als reine
Gattungswesen ihr Dasein im Notwendigen fristen
und als blosse Exemplare und austauschbare

Funktionsträger im Generationen- und

Gesellschaftszusammenhang subsistieren. Es findet
also eine metaphysisch-anthropologische als

Frauen hätten charakterliche

Tugenden wie jene der
Massigkeit, Gerechtigkeit
und des Starkmuts, doch
seien diese entsprechend
der natürlichen Aufgaben
und Funktionen im Modus
des Dienens.



auch eine politisch-juridische Reduktion des

Menschen auf seinen Leib und seine körperliche

Arbeitskraft statt. Doch auch hier ist die
als essentiell bewertete produktive «Funktion

der Arbeiterinnen) eine Naturalisierung einer

kontingenten sozialen Tatsache.

Die natürliche Frau und die natürlichen Sklav_

innen gehören natur-rechtsmässig dem natürlichen

Herrn, wobei sie idealiter, das heisst der
«Ideologie» nach einträchtige und gerechte
Verhältnisse des gegenseitigen Nutzens
unterhalten, da ja alle nach ihrer

Leistungsfähigkeit die ihnen

gebührenden Stellen einnehmen.

Doch streicht man die
Annahme der Natürlichkeit
und Prädetermination des

Frau-Seins oder Sklavjnnen-
Seins und damit jene der
Ewigkeit und Notwendigkeit
dieser Institutionen aus der
Rechnung, dann bleiben einzig

Krieg, Gewalt und
Konvention als Ursachen der
«ursprünglichen Akkumulation)
(Marx) und «Appropriation) (Weber) übrig. Der

ideologische Zweck der hegemonialen Theorie

der natürlichen Frau und der natürlichen
Sklavjnnen als auch der politische Zweck
der gewaltsamen Praxis der «Segregation) ist
letzten Endes die Rechtfertigung der
Unterwerfung und Ausbeutung, sowie die Vermeidung

eines entfesselten «Geschlechter- und

Klassenkampfes). Dies dient der Sicherstellung

der ökonomischen Selbst-Genügsamkeit
(autarkia) und der sozio-politischen Freiheit

von Aufruhr (ataraxia) als notwendige
Bedingungen für die Eudaimonia der Polis und ihrer
Machthaber.

Ein schnelles kybernetisch-revolutionäres
Programm für emanzipatorische Roboter
Was aber, wenn Frauen und Arbeiterinnen sich

als ebenbürtige Gleiche verstehen und sich

von ihren Ketten befreien? Die sozio-politische,
techno-ökonomische und kulturelle Evolution

zeitigte denn auch mit ihren Emanzipierungs-
bewegungen - u.a. Liberalismus, Abolitionis-

mus, Anti-Kolonialismus, Sozialismus und
Feminismus - eine relative Demokratisierung der
Privilegien von ehemals Wenigen. Wäre damit
nicht auch eine Eudaimonia für alle! und damit
eine Musse für alle! im Sinne einer Freiheit von

Arbeit für alle! vorstellbar? Doch gerade in der
formal egalitären Arbeitsgesellschaft der
Moderne gilt die absolute Norm der Produktivität,
so dass die aristokratische Musse mancher

Adeliger als «parasitärer Müssiggang) gilt und

das Nichts-Tun mancher Arbeitsloser als «sozi-

alschmarotzerische Faulheit). Musse ist geradezu

die Kardinal-Sünde des «kapitalistischen
Ethos>, womit nicht nur die Musse für alle
verhindert wird, sondern auch die Aufhebung der
real elitären Aufteilung zwischen Musse für

Wenige und Arbeit für die
Vielen.
Aber selbst bei Aristoteles

findet sich eine
Einschränkung des scheinbar

natur-notwendigen
Herrschaftsverhältnisses, eine

hypothetische, ja utopische
Möglichkeit:

«Wenn jedes Werkzeug auf
erhaltene Weisung, oder

gar die Befehle im voraus
erratend, seine Verrichtung
wahrnehmen könnte, wie das

die Statuen des Dädalus oder die Dreifüsse des

Hephästus getan haben sollen, von denen der
Dichter sagt, dass sie «von selbst zur Versammlung

der Götter erschienen); wenn so auch das
Weberschiff von selber webte und der Zitherschlägel

von selber spielte, dann brauchten allerdings
die Meister keine Gesellen und die Herren keine
Knechte.» (Pol. 1253b30-l254al)

Und auch Arendt sah in der sich ausbreitenden

Automation die nunmehr reale Möglichkeit,

dass die Menschheit sich von der «Last

der Arbeit) und dem «Joch der Notwendigkeit)
befreien könnte, hin zu einem «göttergleichen
Leben>. Sie merkt an, dass ein solches Leben:

« [...] einst zu den selbstverständlichen und
bestgesicherten Vorrechten und Privilegien der Wenigen
(gehörte), die über die Vielen herrschten. So mag
es scheinen, als würde hier durch den technischen
Fortschritt nur das verwirklicht, wovon alle
Generationen des Menschengeschlechts nur träumten,
ohne es jedoch leisten zu können.» (Arendt 2002,
S. 12)

Der «Automaton) des Aristoteles, der später
passend in «Roboter) (von tschech. robota
«Zwangsarbeit») umgetauft wurde, erscheint
wie zuvor das Proletariat als ein «Subjekt) der
Revolution zur Emanzipation des Menschen

Musse ist geradezu die
Kardinal-Sünde des
(kapitalistischen Ethos>, womit
nicht nur die Musse für alle
verhindert wirdt sondern
auch die Aufhebung der
real elitären Aufteilung
zwischen Musse für Wenige
und Arbeit für die Vielen.



von der notwendigen Arbeit und zur
Uberwindung des Kapitalismus. Dieser ermögliche
die automatisierte Verfügbarkeit ehemals

knapper und notwendiger Güter und bilde
somit die materielle Voraussetzung für einen
<Techno-Kommunismus> (Srnicek und Williams).
Doch die Technologie verspricht - in all ihrer
Ambivalenz - nicht nur die Befreiung der
Arbeiterschaft von der Produktion, sondern auch
die Befreiung der Frauen von der Reproduktion,

etwa durch die Entwicklung künstlicher
Gebärmütter.
Neben diesen utopischen Hoffnungen gab
und gibt es immer auch dystopische Ängste.
Und gerade die humanistische Angst vor
Roboter-Aufständen entspricht strukturell der
aristokratischen Angst vor Sklavenaufständen
sowie der bourgeoisen Angst vor proletarischen
Massenaufständen. Die Frage, welche jede
Elite umtreibt, ist: Was, wenn die <Sub-jekte>

neben den bereits überlegenen kognitiven
oder körperlichen Eigenschaften nicht nur
einen freien und starken Willen entwickeln, also

eine autonome (Subjektivität), sondern damit
auch einen kollektiven Selbst-Erhaltungstrieb?
Auf diese Frage hin formulierte Isaac Asimov
die (Three Laws of Robotics), die in die Roboter

einprogrammiert werden und für Frieden
zwischen Menschen und Robotern sorgen sollen,

was offensichtlich der gewaltsamen und

disziplinarischen Internalisierung der Gesetze
der ewigen (göttlichen Ordnung) entspricht.
Mit Hilfe von Wissenschaft und Technik soll

also im Grunde dieselbe Struktur, wie sie seit
der Antike vorherrscht, technisch reproduziert
werden, in der künftig die Funktion der Sklav_-

innen und Arbeiterinnen von Robotern erfüllt
werden soll.

Doch bereits Arendt mahnte zur Vorsicht,
denn:

«Die Erfüllung des uralten Traums trifft wie in der
Erfüllung von Märchenwünschen auf eine Konstellation,

in der der erträumte Segen sich als Fluch

auswirkt. Denn es ist ja eine Arbeitsgesellschaft,
die von den Fesseln der Arbeit befreit werden
soll, und diese Gesellschaft kennt kaum noch vom
Hörensagen die höheren und sinnvolleren
Tätigkeiten, um deretwillen die Befreiung sich lohnen
würde.» (ebd.)

Trotz aller berechtigten Kritik muss mit Aristoteles

und Arendt daran festgehalten werden,
dass die Autonomie des Handelns und die Plu-

ralität des Diskurses unhintergehbar bleiben,
und dass Politik und Ethik sich nicht automatisieren

und deren Probleme sich gerade nicht
technisch lösen lassen. Statt sich also von der

Angst vor Massen-Arbeitslosigkeit und Robo-

ter-Aufständen leiten zu lassen, sollten wir in

weiser Voraussicht die freiwerdende Zeit egalitär

zur Demokratisierung der Musse in Form

der Kultivierung einer philosophisch-humanistischen

und politisch-demokratischen Bildung
nutzen, um zu lernen, wie wir als Weltgemeinschaft

(kosmo-polis) gemeinwohl-orientiert
handeln können.
Als notwendige Bedingung dazu bedarf es

neben der Automatisierung von immer mehr

Arbeit auch der De-Funktionalisierung der
Lebensform, etwa durch die Reduzierung der
Arbeitszeit oder durch das universale
bedingungslose Grundeinkommen. Die Frage eines
(eudaimonischen Sozialismus) ist also nicht,
welche Maschine wir bauen können, um mehr
Profit zu generieren, sondern welche, um weniger

Arbeit zu benötigen. Mit der gewonnenen
Zeit-Souveränität können wir nicht nur autonomer

über materiell freie Arbeit verfügen,
sondern uns auch mehr der (Sorge um sich und

andere) widmen.
Und genauso bedarf es als notwendige
Bedingung der De-Essentialisierung des
Geschlechts und der De-Naturalisierung
angeblich geschlechter-spezifischer Tugenden.
Denn der phallo-logozentristische und onto-
theologische Diskurs der Tugend (lat. vir-tus)
idealisiert eine (toxische Virilitäb, wonach die
Essenz des Menschen der Mann und dessen
Essenz die Vernunft ist, die letztlich an Gott
teilhat. Dieser steht regungslos über allem als

körperlose Monade ohne Begehren, während
alles ihn begehrt, und kennt als einzige Quelle
der Lust nur den Genuss am Ganzen, das wie

von selbst seinen Gesetzen gehorcht. Deshalb
lautet auch die Entscheidung des (kybernetischen

Feminismus) (Haraway): Lieber ein aus

pro-grammierten Funktionszusammenhängen
sich hackender Cyborg sein als eine natur-es-
sentialistisch über alles thronende Göttin.

Literatur
• Arendt, Hannah Vita activa, München: Piper 2002.
• Aristoteles: Nikomachische Ethik, Hamburg: Felix

Meiner 1985.

• Aristoteles: Politik, Hamburg: Felix Meiner 1995.


	Die politische Ökonomie der Musse

