
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2018)

Heft: 55

Artikel: Sprachgewalt stören : Möwenbeflügelt ozeanblau wunderschön
sprechen_schreiben beginnen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sprachgewalt stören:
Möwenbeflügelt ozeanblau wunderschön
sprechen_schreiben beginnen
Sprechen ist Handeln - und damit potentiell auch gewaltvolles Handeln. Oft
unbewusst reproduzieren wir in unserem Sprechen strukturelle Diskriminierung.
Ein Plädoyer dafür, mit Sprache experimentierend, Verantwortung für das

eigene Sprachhandeln zu übernehmen - und damit die strukturelle Gewalt
herauszufordern

von LH

Keine Person wird diskriminiert, weil sie weiblich

ist, Schwarz, geflüchtet und_oder behindert

ist. Menschen werden diskriminiert, weil
sie sowohl von Individuen und sich selbst als

auch von der Gesellschaft und ihren Organen
als anders hergestellt und wahrgenommen
und abgewertet werden. Die Diskriminierung
von Individuen ist ein Effekt gewaltvoller
Strukturen. Menschen werden diskriminiert, weil die

Gesellschaft, ihre Strukturen und Normen gen-
deristisch, rassistisch und beHindernd sind.

Dies nenne ich strukturelle Diskriminierung
oder strukturelle Gewalt. Sprachliches Handeln

spielt eine wichtige Rolle in der alltäglichen

und normalisierten individuell ausgeübten

Aufrechterhaltung dieser strukturellen
Gewalt - wie auch in ihrer Herausforderung
und im Widerstand dagegen. So ist es eine

grundlegende soziale Verständigungsstrategie,
Menschen im Reden über sie sprachlich zu

klassifizieren und zu ordnen. Diskriminierend
wird dies, wenn damit Bewertungen, Hierar-

chisierungen und implizite Normalpositionen
einhergehen: wenn Frauen der Gegenpol zum
unbenannt männlichen Menschen werden,
Trans* zur Abweichung ent-nannter Cis-Identi-

täten, Schwarze und Persons of Colours zu den

Anderen gegenüber den ent-nannten weissen

Menschen, Geflüchtete zu der auffallenden

Gruppe gegenüber Personen mit Schweizer
Pass und Aufwachsen in der Schweiz, manchmal

sogenannte Bio-Schweizerinnen. Die

Benennungen für Diskriminierte sind zugleich
auch meistens die sprachlichen Formen, die für
Praktiken widerständiger Selbstermächtigung
genutzt werden, indem sie dann positiv und

empowernd belegt werden.

Ohne Sprache, ohne unsere Möglichkeit,
sprachliche Kategorien wie Gender, Nationalität,

Aufenthaltsrecht, BeHinderung zu schaffen

und (selbstverständlich) zu benutzen, gäbe
es auch die entsprechenden strukturellen
Diskriminierungen nicht. Es kann sie nur geben,
wenn es die sozialen Zuordnungen von
Menschen in diese Kategorien gibt.

Kategorisierung als soziale Ubereinkunft
Sprachliche Kategorisierungen von Menschen
in soziale Gruppen sind getragen von sozialen
Ubereinkünften. Diese können so stark und

verselbstständigt sein, dass wir sie gar nicht
mehr als soziale Regelungen und Ordnungsmuster

wahrnehmen - «alle sprechen einfach

so», «so heisst das nun mal»: Wir haben das
Gefühl eine bereits vorhandene Sprache
lediglich zu benutzen. Wir wissen ja von uns,
dass wir keine Gewalt befürworten, aber «wir
müssen uns ja irgendwie verständigen», «ich

sag das einfach so, du weisst ja, dass ich es

nicht so meine». Sprachliche Kategorien wie
beispielsweise die nach Gender (<Frau> und

<Mann>, (Trans> und (genderqueer>) oder Klasse

(Arbeiterin), (Manag*erin>) sind Formen,
wie wir uns häufig unbewusst Welt erklären,
wie wir uns verständigen, wie wir Welt einteilen

und damit für uns erfassbar machen.

Sprachlich geschaffene und getragene
Kategorien sind ein zentrales Weltherstellungs-,
-erklärungs- und Verständigungsmittel, dass

wir mit und in jeder Äusserung anwenden. Wir
rufen in der Darstellung anderer immer auch

prototypische Vorstellungen auf, die wir uns

von Menschen machen. Es gibt nicht die
neutrale Sprache.



Strukturelle Gewalt veräussert sich also
wortwörtlich in und durch Worte und unserem un-

reflektierten Gebrauch dieser. Das muss keine

bewusste und keine beabsichtigt verletzende
und herabsetzende Handlung sein. Zur strukturellen

Gewalt als einem gesellschaftlichen System

gehört es gerade, dass sprachliches Handeln

so runtergespielt und Sprachgewalt als

Thema lächerlich gemacht wird, als (political
correctness) abgetan wird. Abgetan werden

muss, denn jede Sprachänderung bringt eine
veränderte Vorstellung und Wahrnehmung mit
sich und hat das Potential zu einer grossen
sozialen Veränderung. Nicht umsonst muss jede
diskriminierungskritische Sprach Veränderung
so öffentlich runtergemacht werden, denn sie

ist viel zu wichtig, als dass über sie hinweg

gegangen werden könnte. Warum auch sonst
würden die abwehrenden Äusserungen so
emotional ausfallen.
Im Sprechen und Schreiben über andere kann

ich mich fragen: Wie charakterisiere ich eine
andere Person? Welche Eigenschaften, Kriterien

und Klassifizierungen benutze ich? Warum

klassifiziere ich Personen über vermeintliche

Hautfarbe, übersichtbare BeHinderungen,
über vermeintliche Genderzugehörigkeiten,
wenn es doch eigentlich darum geht, über

eine kluge und spannende Äusserung oder

eine andere Handlung dieser Person zu erzählen?

Inwiefern rufe ich auf diese Weise stereotype

Vorstellungen auf, die Personen etwas
zu-schreiben, sie damit festlegen auf bestimmte

soziale Rollen? Was setze ich als relevant in

meinem Erzählen? Wenn ich beispielsweise
etwas über eine U-Bahn-Fahrt und meinem
Erleben davon erzählen will, kann ich dies auf
verschiedene Weisen tun: «Mir gegenüber sass

eine Person, die mich sehr freundlich angelächelt

hat.» Oder: «-, die ein Kopftuch trug.»
Oder: «-, die eine Jacke in einem wunderschönen

möwenbeflügelten ozeanblau trug.» Und

noch hundert solche mögliche Äusserungen
mehr - zu ein- und derselben Situation, zu ein-
und derselben Person beziehungsweise viel

genauer: zu meinem Wahrnehmen dieser Person.
Jede Aussage, die ich zu anderen mache, ist

vor allem eine Aussage zu mir, zu meinem
Weltbild, meiner Wahrnehmung, meinem
Einlesen. Ich setze durch mein Reden unterschiedliche

Dinge relevant und rufe damit stereotype

Bilder auf, ordne die Person in ein Schema

ein - oder ich kann meine Wahrnehmung zu

einem Raum jenseits vorgefertigter Geschichten

und Bilder öffnen und überlegen, was ich

wirklich sagen will, welche Zuschreibungen
und Festlegungen ich vermeiden könnte, um
dadurch Menschen wieder mehr als Menschen
wahrzunehmen. Haben Sie sich bei der Person

mit Kopftuch einen Mann vorgestellt? Eine

Frau, die ein Dirndl trägt? Stereotype, häufig
diskriminierende Zuschreibungen stellen sich

schnell und unbemerkt ein und können doch

gerade durch reflektiertes Sprachhandeln
verändert werden. Wunderschön möwenbeflügelt

ozeanblau neues Sprechen wagen.

Uns mit dem Menschsein anderer verbinden
Sprachlich immer wieder aufgerufene und

geschaffene strukturelle Gewalt bedeutet: Wir
hören auf, uns mit dem Menschsein anderer
Menschen zu verbinden, wir nehmen Menschen

nicht primär als Individuen wahr, sondern als

Teil sozialer Gruppen: die Person im Rollstuhl,
die blinde Person, die arabische Person, die
Frau, die Transperson, die Mutter mit ihren
beiden Kindern, die Flüchtlinge, die Hungerleidenden,

die Kriegsopfer, die Kriminellen, die

Gewaltbereiten, die Terroristinnen.
Was nehmen Gesellschaften und wir als Teil

dieser zur Grundlage unserer kollektiven Grup-
penzuschreibungen? Dies ist immer wieder neu
umstritten und von machtvollen Instanzen, wie
herrschenden Ideologien, gegossen unter
Anderem in Parteiprogrammen und
Gesetzgebungen, mitbestimmt. Sind beispielsweise
bestimmte Körperflüssigkeiten einer Person,

nachgewiesen in übereinstimmenden DNAs,
ausreichend, um die Identität <Vater> zu begründen?

Rechtlich schon. Und alltagspraktisch?
Wie benennen wir Personen, die von Geburt
eines Kindes an da sind, das Kind versorgen,
das eigene Leben für zumeist längere
Zeitabschnitte auf das Kind ausrichten? Muss diese
Person <Mutter> und_oder <Vater> heissen? Muss

die Person eins von zwei Geschlechtern
(haben)? Müssen Aufwachsende mit Menschen
beider dieser Geschlechter Nahkontakt haben,
damit es ihnen gut geht, wie christlich-konservative

politische Argumentationen immer wieder

neu einfordern? Sprachliche Benennungen,

über Geschlecht zum Beispiel, sind schon

lange vor unserer konkreten Geburt da. Und

wirkmächtig in Gesetze geschrieben. Sie zwingen,

zum Beispiel, Kindern bei der Geburt eine

von zwei Geschlechtszuweisungen zu geben.



Sie zwingen, die Person, die das Kind geboren
hat, Mutter zu nennen. Beides sind soziale

Identitäten, die Personen mit Hilfe sprachlicher

Benennungen - Frau und Mann, Mädchen
und Junge, sowie über Vornamen - übergestülpt

werden. Sie werden von den allermeisten

nicht als erworbene und zugeschriebene
Identitäten erlebt - was Identitäten im Übrigen
immer sind -, sondern als das eigene authentische

und klare Sein. Bevor Menschen sich selbst
wahrnehmen können als denkende und
handelnde Wesen, ist ihnen so mit Zweigeschlecht-
lichkeit bereits eine grundlegende soziale

Kategorie eingeschrieben worden. Dabei wären
auch ganz andere Nahbeziehungsreferenzen
denkbar und auch real: Lange war es auch in

westlichen Kulturkreisen so, dass die Relation
<Vater>-Kind vor allem eine der erzieherischen

Fürsorge, eine Form von geistigem Mentorship
war - und nicht mit Abstammungsideologien zu

tun hatte. Dies stellt Christina von Braun in

dem Buch Blutbande (2018, Berlin) dar.

Die Einteilung von Menschen
in Gruppen und die Annahme

von Identitäten sind Produkte

gesellschaftlicher, machtvoller
Logiken.

Alles, was wir wahrnehmen, nehmen wir so
auch über diesen uns so früh auferlegten
sprachlichen Filter von menschlichen Gruppen-
und Identitätsbenennungen wahr: unser
Verhalten, unsere Vorlieben, unsere Fähigkeiten
und unser Begehren. Unser Sein wird bei
Geburt bereits versprachlicht, eingeordnet in

soziale Kategorien, die sprachlich geschaffen
sind. Sprachlich, und sonst nichts. Und wie diese

Sprachformen gefüllt werden, auf Körper
appliziert und in diese hereingelesen werden,
auf die Oberflächen, visuelle Vorstellungen wie
auch in Organe und DNA-Strukturen, ist dann
Teil gesellschaftlicher Aushandlungsprozesse.
Und trotz aller Versuche, historisch und aktuell,

gibt es keine eindeutigen Definitionen von
Frausein, Schwarz, jüdisch, beHindert. Alles ist

eine Frage der Perspektive und der Macht,
mit der bestimmte Perspektiven sich als
allgemeinverbindlich durchsetzen. Die Einteilung

von Menschen in Gruppen und die Annahme

von Identitäten sind Produkte gesellschaftlicher,

machtvoller Logiken.

Strukturelle Sprachgewalt
Über die gesellschaftliche Annahme, dass

sprachliche Benennungen nun wirklich nicht

wichtig seien, wir sie nicht verändern müssten,
wird Macht manifestiert und erhalten. Dies

benenne ich hier als strukturelle und extrem
wirkmächtige Sprachgewalt. Das Runterspielen
von Sprache als Handeln hält Macht aufrecht,
redet Gewalt weg, schweigt sie tot und normalisiert

so Diskriminierungsstrukturen.
Ist es also nicht vielmehr eine Frage der
Perspektive und der Macht, die eine bestimmte
Sichtweise wirkmächtig durchsetzen kann? Wo

ist die Grenze zwischen Terroris_tinnen und

Hedgefondmakl_erinnen, zwischen Krieg und

Friedenssicherung, zwischen Fluchthelf_erin-

nen - einem Begriff, der mit positiver Konnotation

für Personen, die anderen zur Flucht
verholten haben, auch schon im zweiten Weltkrieg
häufig gegen Geld, heute verwendet wird - und

Schleppern (zumeist in der männlichen Form) -
einem Begriff der heute für die Kriminalisierung

von Flucht nach Europa benutzt wird?
Wann und von welchen Gruppen werden die
Kriterien festgelegt, die das jeweils als klar
und selbstverständlich herstellen? Alle

Benennungen, auch diejenigen, die sich so verselbst-

ständigt haben, dass wir sie gar nicht bemerken,

drücken auch immer eine Perspektive und

Bewertung aus.
Alle Benennungen kann ich hinterfragen,
anfangen zu reflektieren und damit die Logik
brechen, ausgeliefert zu sein an machtvolle be-

Herrschende Diskurse. Das heisst mit einer
Reflektion und Veränderung meiner sprachlichen

Benennungen kann ich auch Bewertungen

und Wahrnehmungen herausfordern. Auf
diese Weise kann ich auch, in meinem alltäglichen

Handeln, die Annahme von Zweigende-

rung herausfordern. Ich kann deutlich machen,
dass dies nur zwei Gender-Identitäts-Optionen
neben vielen anderen sind, dass das zweige-
genderte Modell Lücken hat: Les_erinnen. Ich

kann anfangen Wahrnehmungen von Handlungen

wie lesen ganz von Genderzuschreibun-

gen zu trennen: eine Person, die liest. Ich kann
über die Diskriminierungsform, Genderismus

sprechen, statt über Kategorien, die ein Effekt
dieser Gewaltstruktur sind: Personen erleben



Gewalt, weil die Gesellschaft genderistisch ist

und dies auch zu verinnerlichten genderisti-
schen Vorstellungen und Verhaltensnormen

von Individuen führt, - nicht, weil die Personen

Frauen oder Trans* oder agender wären.

Sprachliche Gewalt ist gerade dann am gröss-
ten, wenn uns bestimmte sprachliche
Äusserungen so selbstverständlich erscheinen, so

unhinterfragbar, so normal. Dass es sich dabei
aber potentiell auch um gewaltvolle
Äusserungen handelt, zeigt sich häufig schon daran,
dass mir die Vorstellung etwas zu verändern,
mühevoll, unnötig, nervig, umständlich,
unökonomisch, übertrieben, peinlich... erscheint.
Sprachliches Handeln zu verändern macht
mich anwesend, macht mich ausgesetzt den

Anfeindungen, der Kritik, dem Spott von Anderen,

die darauf beharren wollen, dass es ja <nur>

Worte sind. Wenn es so egal wäre, dann müss-

te der Spott nicht so gross sein. Wenn ich mein

Sprechen verändere, verändert sich auch mein

Wahrnehmen und auch das von Anderen, mit
denen ich spreche.

Neues Sprachhandeln ausprobieren
Das Schöne an Sprache: Wir handeln damit
die ganze Zeit, wir sind also aktiv und können

immer reflektiert politisch agieren. Ob wir sprechen

oder schweigen, ob wir was schreiben
oder nicht, wir handeln die ganze Zeit. Und wir
können also die ganze Zeit und immer wieder

neu über unser Handeln nachdenken und neue

Handlungen ausprobieren. Wir können sehr

einfach politisch werden und ins Handeln kommen:

Indem wir genauer nachdenken, was wir

sagen wollen, was wir alles auch noch transportieren,

wenn wir bestimmte Dinge sagen und

wie wir etwas vielleicht neu und anders ausdrücken

können.

Re.agieren andere irritiert auf unsere
Sprachveränderungen, sind sie verärgert, ungeduldig,
werden sie heftig im Reden dazu, zeigt dies vor
allem, dass Menschen herausgefordert sind.

Dass es einen Unterschied macht, wie ich spreche

und schreibe. Dass Menschen vielleicht mit
ihren Normalvorstellungen konfrontiert sind,
über die sie bisher nicht wirklich nachgedacht
haben. Normalvorstellungen dazu, wie die Welt
aussieht, dass Sprache einfach so neutral sei.

Wir könnten mit unserem eigenen sprachlichen
Handeln anfangen, Welt neu zu gestalten, uns

von dem Ballast struktureller Gewaltzuschrei-

bungen lösen und genauer überlegen, wann

etwas relevant ist, wie etwas anders ausgedrückt

werden könnte. Sprachliches Handeln
eröffnet uns die Möglichkeit differenziert
wahrzunehmen und genau zu sein. Wir sprechen
und schreiben, um uns zu kommunizieren, um

mit anderen in Kontakt zu treten. Das muss
und kann nicht schnell und unmissverständlich
sein und deshalb ist es gut, wenn wir uns Zeit
und Raum dafür nehmen, wenn wir uns Gedanken

zu unseren Ausdrucksweisen machen und

darüber nachdenken, warum wir was sagen.
Jeder Moment ist eine Möglichkeit aus einer
sprachlichen Gewaltspirale auszusteigen und

neue Formen eines respektvollen, wertschätzenden

Umgangs miteinander auszuprobieren:

• Ich kann die Formen, wie andere Personen

angesprochen werden wollen, respektieren
und sie benutzen in meiner Ansprache.

• Ich kann anfangen zu versuchen von mir zu
reden und nicht über andere.

• Ich kann aufhören Menschen in soziale
Kategorien zu pressen, denen ich kollektiv und

pauschal Bewertungen unterstelle.
• Ich kann aktiv zuhören, das heisst interessiert

und offen nachfragen.
• Ich kann anfangen das Schweigen zu hören

und mein eigenes Schweigen in beredtes
respektvolles Handeln zu transformieren.

• Ich kann anfangen respektvolle, zugewandte,
offene, liebevolle, aufmerksame, vorsichtige
Äusserungen zu machen.

Soviele verschiedene Möglichkeiten das eigene
Sprechen und Schreiben zu verändern.
Kontinuierlich.

Unbewusste Abläufe bewusst machen
Seit Jahrzehnten weisen Frauen darauf hin,

dass sie sich durch androgendernde Formen,
also Formen, die sich auch auf Männer beziehen

wie <Leser>, «Arbeiten, (Polizisten»,
(Radfahren, nicht mitgemeint fühlen. Seit
Jahrzehnten gibt es ein gesamtgesellschaftliches
Beharren darauf, dass diese Formen alle
Personen meinen würden. Das Empfinden und

Wahrnehmen von Personen, die sich nicht
mitgemeint fühlen, wird hier einfach ignoriert.
Mittlerweile gibt es auch viele quantitative
und qualitative Studien, die zeigen, dass die
Bilder, die sich im Kopf einstellen, wenn ich

einen Satz lese wie «ein Autofahrer muss die

Vorfahrtsregeln beachten» nicht geschlechts-



neutral sind, sondern Männern sehr viel mehr
Chancen des Gemeint- und Angesprochenseins,

des sich Identifizieren-Könnens einräumt
als anderen Personen. Dies ist nicht ein willentliches,

absichtliches Handeln, sondern etwas,

was schneller als Sekunden abläuft in unserem
Kopf, wenn wir eine Form hören. Es geht auch

überhaupt nicht darum, dass Menschen
absichtlich diskriminieren wollen, wenn sie

bestimmte Formen benutzen. Ich gehe davon

aus, dass die meisten Menschen anderen
gegenüber keine Gewalt ausüben wollen. Die

Gewalt ist strukturell, ist normalisiert, fällt uns
nicht auf, ist eine Normalität unseres Lebens,
Handelns und unseres Erlebens geworden,
und wir können dies nur verändern, indem wir
uns diese unbewussten Abläufe bewusst
machen und anfangen, uns reflektierter mit unserem

Sprechen und Schweigen zu beschäftigen.

Sprache wieder aneignen
Anfangen wahrzunehmen, wie machtvoll

sprachliche Handlungen sind und welche
unglaubliche politische Macht darin liegen kann,

wenn wir beginnen, unser sprachliches Handeln

als Handeln wahrzunehmen. Teil der

sprachlichen Gewalt ist es auch, dass wir gerne
die Verantwortung abgeben - und dies auch

gelernt haben. Die Sprache ist ja einfach da,

wir befolgen <einfach> bestimmte Regeln, wir
haben gelernt, etwas möglichst richtig zu
machen, wir haben Angst, etwas falsch zu machen:
falsch zu schreiben, falsch auszudrücken. Wir
können uns unser Sprechen wieder aneignen.
Es geht nicht darum, Regeln zu befolgen. Alle

Regeln sind nur Konventionen, und Konventionen

sind davon geprägt, dass wir machtvolle
Perspektiven und Vorstellungen als Normalitäten

übernommen haben. Was genau ist Demokratie

eigentlich, was Freiheit (und für welche
Personen auf der Welt?), Gleichheit und was

Gerechtigkeit? Was bedeutet Liebe? Warum
sind das universelle Werte und was genau
davon ist universell und ist ein Wert? Wir können

aussteigen aus dem Karussell unbewusster

Sprachverwendungen, wir können uns Sprache

wieder aneignen, wieder ins SprachHan-
deln kommen. Wir können versuchen, uns
durch sprachliches Handeln auszudrücken -
mit allen unseren Unsicherheiten, Zweifeln,
Zaudern, Hadern und Ängsten, miteinander
ins Gespräch zu kommen, uns zu verständigen.
Und dies bedarf unserer eigenen Anwesen¬

heit, unseres Wunsches uns zu kommunizieren.
Das braucht Raum und Zeit. Es braucht unsere
Aufmerksamkeit unserem sprachlichen Agieren

gegenüber und unseren Wunsch bei anderen

genau zuzuhören, andere zu verstehen.
Wir können anfangen, wieder aktiv unser

eigenes Leben zu gestalten, indem wir anfangen,

uns unser SprachHandeln wieder
anzueignen. Kreativ zu werden. Darum zu ringen
uns auszudrücken. Wie genau geht es mir
gerade? Dürfen Ambivalenzen sein? Darf ich die
Schönheit von Wörtern schmecken? Ich könnte

mal wieder ein Gedicht lesen, von Rose
Ausländer zum Beispiel, das heisst Nicht fertig
werden1 und mich davon inspirieren lassen.

«Die Herzschläge nicht zählen

Delphine tanzen lassen

Regionen aufstöbern
Aus Worten Welten rufen
horchen was [Musik]
zu sagen hat
[Literatur] bewundern
sich freuen
trauern
höher leben
tiefer leben
noch und noch

Nicht fertig werden.»

Eine längere und etwas andere Version dieses Essays
erscheint 2018 in der Schriftenreihe SuKulTur unter dem
Titel Sprachgewalt.
Auf die erwähnten exgendernden Sprachformen und
weiteren möglichen Sprachveränderungen wird ausführlicher

eingegangen in einem Buch von Lann Hornscheidt
und Lio Oppenländer 2018 Exit Gender. Aus Gender
als Kategorie in Wahrnehmung und Sprache aussteigen.
Berlin (erscheint im Herbst).

Literatur
• Braun, Christina: Blutsbande, Berlin: 2018.

1 In eckigen Klammern habe ich konkrete Namen in

übergeordnete Kategorien verändert.


	Sprachgewalt stören : Möwenbeflügelt ozeanblau wunderschön sprechen_schreiben beginnen

