Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift flr feministische Anliegen und Geschlechterfragen
Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2018)

Heft: 55

Artikel: Sprachgewalt storen : Méwenbefligelt ozeanblau wunderschon
sprechen_schreiben beginnen

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sprachgewalt storen: Mowen-
befligelt ozeanblau wunderschon
sprechen_schreiben beginnen

Sprechen ist Handeln - und damit potentiell auch gewaltvolles Handeln. Oft
unbewusst reproduzieren wir in unserem Sprechen strukturelle Diskriminierung.
Ein Pladoyer dafir, mit Sprache experimentierend, Verantwortung fir das
eigene Sprachhandeln zu ibernehmen - und damit die strukturelle Gewalt

herauszufordern

von LH

Keine Person wird diskriminiert, weil sie weib-
lich ist, Schwarz, geflichtet und_oder behin-
dert ist. Menschen werden diskriminiert, weil
sie sowohl von Individuen und sich selbst als
auch von der Gesellschaft und ihren Organen
als anders hergestellt und wahrgenommen
und abgewertet werden. Die Diskriminierung
von Individuen ist ein Effekt gewaltvoller Struk-
turen. Menschen werden diskriminiert, weil die
Gesellschaft, ihre Strukturen und Normen gen-
deristisch, rassistisch und beHindernd sind.
Dies nenne ich strukturelle Diskriminierung
oder strukturelle Gewalt. Sprachliches Han-
deln spielt eine wichtige Rolle in der alltagli-
chen und normalisierten individuell ausgeib-
ten Aufrechterhaltung dieser strukturellen
Gewalt - wie auch in ihrer Herausforderung
und im Widerstand dagegen. So ist es eine
grundlegende soziale Verstandigungsstrate-
gie, Menschen im Reden tber sie sprachlich zu
klassifizieren und zu ordnen. Diskriminierend
wird dies, wenn damit Bewertungen, Hierar-
chisierungen und implizite Normalpositionen
einhergehen: wenn Frauen der Gegenpol zum
unbenannt maénnlichen Menschen werden,
Trans* zur Abweichung ent-nannter Cis-ldenti-
taten, Schwarze und Persons of Colours zu den
Anderen gegenuber den ent-nannten weissen
Menschen, Geflichtete zu der auffallenden
Gruppe gegeniber Personen mit Schweizer
Pass und Aufwachsen in der Schweiz, manch-
mal sogenannte Bio-Schweizerlnnen. Die Be-
nennungen fir Diskriminierte sind zugleich
auch meistens die sprachlichen Formen, die fur
Praktiken widerstandiger Selbstermachtigung
genutzt werden, indem sie dann positiv und
empowernd belegt werden.

Ohne Sprache, ohne unsere Maglichkeit,
sprachliche Kategorien wie Gender, Nationali-
tat, Aufenthaltsrecht, BeHinderung zu schaf-
fen und selbstverstandlichs zu benutzen, gébe
es auch die entsprechenden strukturellen Dis-
kriminierungen nicht. Es kann sie nur geben,
wenn es die sozialen Zuordnungen von Men-
schen in diese Kategorien gibt.

Kategorisierung als soziale Ubereinkunft
Sprachliche Kategorisierungen von Menschen
in soziale Gruppen sind getragen von sozialen
Ubereinkinften. Diese kénnen so stark und
verselbststéndigt sein, dass wir sie gar nicht
mehr als soziale Regelungen und Ordnungs-
muster wahrnehmen - «alle sprechen einfach
so», «so heisst das nun mal»: Wir haben das
Gefihl eine bereits vorhandene Sprache le-
diglich zu benutzen. Wir wissen ja von uns,
dass wir keine Gewalt befirworten, aber «wir
missen uns ja irgendwie versténdigen», «ich
sag das einfach so, du weisst ja, dass ich es
nicht so meine». Sprachliche Kategorien wie
beispielsweise die nach Gender (<Fraus und
«Mann, drans» und «genderqueen) oder Klas-
se (<Arbeit_erins, (Manag=erin) sind Formen,
wie wir uns haufig unbewusst Welt erklaren,
wie wir uns verstandigen, wie wir Welt eintei-
len und damit fir uns erfassbar machen.
Sprachlich geschaffene und getragene Kate-
gorien sind ein zentrales Weltherstellungs-,
-erklérungs- und Versténdigungsmittel, dass
wir mit und in jeder Ausserung anwenden. Wir
rufen in der Darstellung anderer immer auch
prototypische Vorstellungen auf, die wir uns
von Menschen machen. Es gibt nicht die neu-
trale Sprache.



Strukturelle Gewalt verdussert sich also wort-
wértlich in und durch Worte und unserem un-
reflektierten Gebrauch dieser. Das muss keine
bewusste und keine beabsichtigt verletzende
und herabsetzende Handlung sein. Zur struktu-
rellen Gewalt als einem gesellschaftlichen Sys-
tem gehort es gerade, dass sprachliches Han-
deln so runtergespielt und Sprachgewalt als
Thema lécherlich gemacht wird, als political
correctness) abgetan wird. Abgetan werden
muss, denn jede Sprachdnderung bringt eine
veranderte Vorstellung und Wahrnehmung mit
sich und hat das Potential zu einer grossen so-
zialen Verénderung. Nicht umsonst muss jede
diskriminierungskritische Sprachverédnderung
so &ffentlich runtergemacht werden, denn sie
ist viel zu wichtig, als dass Uber sie hinweg ge-
gangen werden kénnte. Warum auch sonst
wirden die abwehrenden Ausserungen so emo-
tional ausfallen.

Im Sprechen und Schreiben Uber andere kann
ich mich fragen: Wie charakterisiere ich eine
andere Person? Welche Eigenschaften, Krite-
rien und Klassifizierungen benutze ich? War-
um klassifiziere ich Personen iUber vermeintli-
che Hautfarbe, Gber sichtbare BeHinderungen,
Uber vermeintliche Genderzugehérigkeiten,
wenn es doch eigentlich darum geht, Gber
eine kluge und spannende Ausserung oder
eine andere Handlung dieser Person zu erzdh-
len? Inwiefern rufe ich auf diese Weise stereo-
type Vorstellungen auf, die Personen etwas
zu-schreiben, sie damit festlegen auf bestimm-
te soziale Rollen? Was setze ich als relevant in
meinem Erzdhlen? Wenn ich beispielsweise
etwas Uber eine U-Bahn-Fahrt und meinem Er-
leben davon erzdhlen will, kann ich dies auf
verschiedene Weisen tun: «<Mir gegentber sass
eine Person, die mich sehr freundlich angeld-
chelt hat.» Oder: «, die ein Kopftuch trug.»
Oder: «-, die eine Jacke in einem wundersché-
nen méwenbefligelten ozeanblau trug.» Und
noch hundert solche mégliche Ausserungen
mehr - zu ein- und derselben Situation, zu ein-
und derselben Person beziehungsweise viel ge-
naver: zu meinem Wahrnehmen dieser Person.
Jede Aussage, die ich zu anderen mache, ist
vor allem eine Aussage zu mir, zu meinem
Weltbild, meiner Wahrnehmung, meinem Ein-
lesen. Ich setze durch mein Reden unterschied-
liche Dinge relevant und rufe damit stereoty-
pe Bilder auf, ordne die Person in ein Schema
ein - oder ich kann meine Wahrnehmung zu

einem Raum jenseits vorgefertigter Geschich-
ten und Bilder 6ffnen und Gberlegen, was ich
wirklich sagen will, welche Zuschreibungen
und Festlegungen ich vermeiden kénnte, um
dadurch Menschen wieder mehr als Menschen
wahrzunehmen. Haben Sie sich bei der Person
mit Kopftuch einen Mann vorgestellt? Eine
Frau, die ein Dirndl trégt? Stereotype, haufig
diskriminierende Zuschreibungen stellen sich
schnell und unbemerkt ein und kénnen doch
gerade durch reflektiertes Sprachhandeln
verdndert werden. Wunderschén méwenbefl-
gelt ozeanblau neues Sprechen wagen.

Uns mit dem Menschsein anderer verbinden
Sprachlich immer wieder aufgerufene und ge-
schaffene strukturelle Gewalt bedeutet: Wir
héren auf, uns mit dem Menschsein anderer
Menschen zu verbinden, wir nehmen Menschen
nicht primér als Individuen wahr, sondern als
Teil sozialer Gruppen: die Person im Rollstuhl,
die blinde Person, die arabische Person, die
Frau, die Transperson, die Mutter mit ihren
beiden Kindern, die Flichtlinge, die Hungerlei-
denden, die Kriegsopfer, die Kriminellen, die
Gewaltbereiten, die TerroristInnen.

Was nehmen Gesellschaften und wir als Teil
dieser zur Grundlage unserer kollektiven Grup-
penzuschreibungen? Dies ist immer wieder neu
umstritten und von machtvollen Instanzen, wie
herrschenden |deologien, gegossen unter
Anderem in Parteiprogrammen und Gesetz-
gebungen, mitbestimmt. Sind beispielsweise
bestimmte Kérperflissigkeiten einer Person,
nachgewiesen in Ubereinstimmenden DNAs,
ausreichend, um die Identitat Vater zu begrin-
den? Rechtlich schon. Und alltagspraktisch?
Wie benennen wir Personen, die von Geburt
eines Kindes an da sind, das Kind versorgen,
das eigene Leben fir zumeist lédngere Zeitab-
schnitte auf das Kind ausrichten? Muss diese
Person <(Mutter und_oder Vater heissen? Muss
die Person eins von zwei Geschlechtern <ha-
ben? Missen Aufwachsende mit Menschen
beider dieser Geschlechter Nahkontakt haben,
damit es ihnen gut geht, wie christlich-konser-
vative politische Argumentationen immer wie-
der neu einfordern? Sprachliche Benennun-
gen, Uber Geschlecht zum Beispiel, sind schon
lange vor unserer konkreten Geburt da. Und
wirkmdchtig in Gesetze geschrieben. Sie zwin-
gen, zum Beispiel, Kindern bei der Geburt eine
von zwei Geschlechtszuweisungen zu geben.

ua.9js }pmabyonidg «



Sie zwingen, die Person, die das Kind geboren
hat, Mutter zu nennen. Beides sind soziale
Identitaten, die Personen mit Hilfe sprachli-
cher Benennungen - Frau und Mann, Madchen
und Junge, sowie Uber Vornamen-Uberge-
stilpt werden. Sie werden von den allermeis-
ten nicht als erworbene und zugeschriebene
Identitaten erlebt - was Identitaten im Ubrigen
immer sind -, sondern als das eigene authenti-
sche und klare Sein. Bevor Menschen sich selbst
wahrnehmen kénnen als denkende und han-
delnde Wesen, ist ihnen so mit Zweigeschlecht-
lichkeit bereits eine grundlegende soziale Ka-

tegorie eingeschrieben worden. Dabei wéren
" auch ganz andere Nahbeziehungsreferenzen
denkbar und auch real: Lange war es auch in
westlichen Kulturkreisen so, dass die Relation
Vaten-Kind vor allem eine der erzieherischen
Firsorge, eine Form von geistigem Mentorship
war - und nicht mit Abstammungsideologien zu
tun hatte. Dies stellt Christina von Braun in
dem Buch Blutbande (2018, Berlin) dar.

Die Einteilung von Menschen
in Gruppen und die Annahme
von Identitdten sind Produkte
gesellschaftlicher, machtvoller
Logiken.

Alles, was wir wahrnehmen, nehmen wir so

auch Uber diesen uns so frih auferlegten
sprachlichen Filter von menschlichen Gruppen-
und ldentitatsbenennungen wahr: unser Ver-
halten, unsere Vorlieben, unsere Fahigkeiten
und unser Begehren. Unser Sein wird bei Ge-
burt bereits versprachlicht, eingeordnet in so-
ziale Kategorien, die sprachlich geschaffen
sind. Sprachlich, und sonst nichts. Und wie die-
se Sprachformen gefillt werden, auf Kérper
appliziert und in diese hereingelesen werden,
auf die Oberflachen, visuelle Vorstellungen wie
auch in Organe und DNA-Strukturen, ist dann
Teil gesellschaftlicher Aushandlungsprozesse.
Und trotz aller Versuche, historisch und aktu-
ell, gibt es keine eindeutigen Definitionen von
Frausein, Schwarz, jidisch, beHindert. Alles ist
eine Frage der Perspektive und der Macht,
mit der bestimmte Perspektiven sich als allge-
meinverbindlich durchsetzen. Die Einteilung

von Menschen in Gruppen und die Annahme

‘von Identitaten sind Produkte gesellschaftli-

cher, machtvoller Logiken.

Strukturelle Sprachgewalt

Uber die gesellschaftliche Annahme, dass
sprachliche Benennungen nun wirklich nicht
wichtig seien, wir sie nicht veréndern mussten,
wird Macht manifestiert und erhalten. Dies be-
nenne ich hier als strukturelle und extrem wirk-
machtige Sprachgewalt. Das Runterspielen
von Sprache als Handeln halt Macht aufrecht,
redet Gewalt weg, schweigt sie tot und norma-
lisiert so Diskriminierungsstrukturen.

Ist es also nicht vielmehr eine Frage der Pers-
pektive und der Macht, die eine bestimmte
Sichtweise wirkméchtig durchsetzen kann? Wo
ist die Grenze zwischen Terroris_tinnen und
Hedgefondmakl_erinnen, zwischen Krieg und
Friedenssicherung, zwischen Fluchthelf_erin-
nen - einem Begriff, der mit positiver Konnota-
tion fur Personen, die anderen zur Flucht ver-
holfen haben, auch schon im zweiten Weltkrieg
haufig gegen Geld, heute verwendet wird - und
Schleppern (zumeist in der ménnlichen Form) -
einem Begriff der heute fir die Kriminalisie-
rung von Flucht nach Europa benutzt wird?
Wann und von welchen Gruppen werden die
Kriterien festgelegt, die das jeweils als klar
und selbstversténdlich herstellen? Alle Benen-
nungen, auch diejenigen, die sich so verselbst-
sténdigt haben, dass wir sie gar nicht bemer-
ken, driicken auch immer eine Perspektive und
Bewertung aus.

Alle Benennungen kann ich hinterfragen, an-
fangen zu reflektieren und damit die Logik bre-
chen, ausgeliefert zu sein an machtvolle be-
Herrschende Diskurse. Das heisst mit einer
Reflektion und Veranderung meiner sprachli-
chen Benennungen kann ich auch Bewertun-
gen und Wahrnehmungen herausfordern. Auf
diese Weise kann ich auch, in meinem alltagli-
chen Handeln, die Annahme von Zweigende-
rung herausfordern. Ich kann deutlich machen,
dass dies nur zwei Gender-ldentitats-Optionen
neben vielen anderen sind, dass das zweige-
genderte Modell Licken hat: Les_erinnen. Ich
kann anfangen Wahrnehmungen von Handlun-
gen wie lesen ganz von Genderzuschreibun-
gen zu trennen: eine Person, die liest. Ich kann
Uber die Diskriminierungsform, Genderismus
sprechen, statt Uber Kategorien, die ein Effekt
dieser Gewaltstruktur sind: Personen erleben



Gewalt, weil die Gesellschaft genderistisch ist
und dies auch zu verinnerlichten genderisti-
schen Vorstellungen und Verhaltensnormen
von Individuen fihrt, - nicht, weil die Personen
Frauven oder Trans* oder agender wdéren.
Sprachliche Gewalt ist gerade dann am gréss-
ten, wenn uns bestimmte sprachliche Ausse-
rungen so selbstverstandlich erscheinen, so
unhinterfragbar, so normal. Dass es sich dabei
aber potentiell auch um gewaltvolle Ausse-
rungen handelt, zeigt sich haufig schon daran,
dass mir die Vorstellung etwas zu verandern,
mihevoll, unnétig, nervig, umstandlich, undko-
nomisch, Ubertrieben, peinlich... erscheint.
Sprachliches Handeln zu veréndern macht
mich anwesend, macht mich ausgesetzt den
Anfeindungen, der Kritik, dem Spott von Ande-
ren, die darauf beharren wollen, dass es ja tnur
Worte sind. Wenn es so egal wére, dann miss-
te der Spott nicht so gross sein. Wenn ich mein
Sprechen verdndere, verandert sich auch mein
Wahrnehmen und auch das von Anderen, mit
denen ich spreche.

Neues Sprachhandeln ausprobieren

Das Schéne an Sprache: Wir handeln damit
die ganze Zeit, wir sind also aktiv und kénnen
immer reflektiert politisch agieren. Ob wir spre-
chen oder schweigen, ob wir was schreiben
oder nicht, wir handeln die ganze Zeit. Und wir
kénnen also die ganze Zeit und immer wieder

neu Uber unser Handeln nachdenken und neve .

Handluhgen ausprobieren. Wir kénnen sehr
einfach politisch werden und ins Handeln kom-
men: Indem wir genauer nachdenken, was wir
sagen wollen, was wir alles auch noch transpor-
tieren, wenn wir bestimmte Dinge sagen und
wie wir etwas vielleicht neu und anders ausdri-
cken kénnen.

Re_agieren andere irritiert auf unsere Sprach-
veranderungen, sind sie verdrgert, ungeduldig,
werden sie heftig im Reden dazu, zeigt dies vor
allem, dass Menschen herausgefordert sind.
Dass es einen Unterschied macht, wie ich spre-
che und schreibe. Dass Menschen vielleicht mit
ihren Normalvorstellungen konfrontiert sind,
Uber die sie bisher nicht wirklich nachgedacht
haben. Normalvorstellungen dazu, wie die Welt
aussieht, dass Sprache einfach so neutral sei.
Wir kénnten mit unserem eigenen sprachlichen
Handeln anfangen, Welt neu zu gestalten, uns
von dem Ballast struktureller Gewaltzuschrei-
bungen |&sen und genauer Uberlegen, wann

etwas relevant ist, wie etwas anders ausge-
drickt werden kénnte. Sprachliches Handeln
erdffnet uns die Méglichkeit differenziert wahr-
zunehmen und genau zu sein. Wir sprechen
und schreiben, um uns zu kommunizieren, um
mit anderen in Kontakt zu treten. Das muss
und kann nicht schnell und unmissversténdlich
sein und deshalb ist es gut, wenn wir uns Zeit
und Raum dafiir nehmen, wenn wir uns Gedan-
ken zu unseren Ausdrucksweisen machen und
dariber nachdenken, warum wir was sagen.
Jeder Moment ist eine Méglichkeit aus einer
sprachlichen Gewaltspirale auszusteigen und
neue Formen eines respektvollen, wertschat-
zenden Umgangs miteinander auszuprobieren:

+ lch kann die Formen, wie andere Personen
angesprochen werden wollen, respektieren
und sie benutzen in meiner Ansprache.

« Ich kann anfangen zu versuchen von mir zu
reden und nicht Gber andere. '

« Ich kann aufthéren Menschen in soziale Kate-
gorien zu pressen, denen ich kollektiv und
pauschal Bewertungen unterstelle.

« Ich kann aktiv zuhéren, das heisst interessiert
und offen nachfragen.

» Ich kann anfangen das Schweigen zu héren
und mein eigenes Schweigen in beredtes re-
spektvolles Handeln zu transformieren.

+ lIch kann anfangen respektvolle, zugewandte,
offene, liebevolle, aufmerksame, vorsichtige
Ausserungen zu machen.

Soviele verschiedene Méglichkeiten das eigene
Sprechen und Schreiben zu veréndern. Konti-
nuierlich.

Unbewusste Abldufe bewusst machen

Seit Jahrzehnten weisen Frauen darauf hin,
dass sie sich durch androgendernde Formen,
also Formen, die sich auch auf Ménner bezie-
hen wie <Lesen, (Arbeiten, Polizisters, Rad-
fahren, nicht mitgemeint fuhlen. Seit Jahr-
zehnten gibt es ein gesamtgesellschaftliches
Beharren darauf, dass diese kormen alle Per-
sonen meinen wirden. Das Empfinden und
Wahrnehmen von Personen, die sich nicht mit-
gemeint fohlen, wird hier einfach ignoriert.
Mittlerweile gibt es auch viele quantitative
und qualitative Studien, die zeigen, dass die
Bilder, die sich im Kopf einstellen, wenn ich ei-
nen Satz lese wie «ein Autofahrer muss die
Vorfahrtsregeln beachten» nicht geschlechts-

ua.90}s }pmabyon.idg «



» Sprachgewalt stéren

neutral sind, sondern Mannern sehr viel mehr
Chancen des Gemeint- und Angesprochen-
seins, des sich Identifizieren-Kénnens einréumt
als anderen Personen. Dies ist nicht ein willent-
liches, absichtliches Handeln, sondern etwas,
was schneller als Sekunden ablauft in unserem
Kopf, wenn wir eine Form héren. Es geht auch
Uberhaupt nicht darum, dass Menschen ab-
sichtlich diskriminieren wollen, wenn sie be-
stimmte Formen benutzen. Ich gehe davon
aus, dass die meisten Menschen anderen ge-
geniber keine Gewalt ausitben wollen. Die
Gewalt ist strukturell, ist normalisiert, fallt uns
nicht auf, ist eine Normalitat unseres Lebens,
Handelns und unseres Erlebens geworden,
und wir kénnen dies nur verdandern, indem wir
uns diese unbewussten Abldufe bewusst ma-
chen und anfangen, uns reflektierter mit unse-
rem Sprechen und Schweigen zu beschaftigen.

Sprache wieder aneignen

Anfangen wahrzunehmen, wie machtvoll
sprachliche Handlungen sind und welche un-
glaubliche politische Macht darin liegen kann,
wenn wir beginnen, unser sprachliches Han-
deln als Handeln wahrzunehmen. Teil der
sprachlichen Gewalt ist es auch, dass wir gerne
die Verantwortung abgeben - und dies auch
gelernt haben. Die Sprache ist ja einfach da,
wir befolgen (einfach; bestimmte Regeln, wir
haben gelernt, etwas méglichst richtig zu ma-
chen, wir haben Angst, etwas falsch zu machen:
falsch zu schreiben, falsch auszudricken. Wir
kénnen uns unser Sprechen wieder aneignen.
Es geht nicht darum, Regeln zu befolgen. Alle
Regeln sind nur Konventionen, und Konventio-
nen sind davon geprégt, dass wir machtvolle
Perspektiven und Vorstellungen als Normalita-
ten Gbernommen haben. Was genau ist Demo-
kratie eigentlich, was Freiheit (und fir welche

~ Personen auf der Welt?), Gleichheit und was

Gerechtigkeit? Was bedeutet Liebe? Warum
sind das universelle Werte und was genau da-
von ist universell und ist ein Wert? Wir kénnen
aussteigen aus dem Karussell unbewusster
Sprachverwendungen, wir kénnen uns Spra-
che wieder aneignen, wieder ins SprachHan-
deln kommen. Wir kénnen versuchen, uns
durch sprachliches Handeln auszudricken -
mit allen unseren Unsicherheiten, Zweifeln,
Zaudern, Hadern und Angsten, miteinander
ins Gesprdch zu kommen, uns zu verstandigen.
Und dies bedarf unserer eigenen Anwesen-

heit, unseres Wunsches uns zu kommunizieren.
Das braucht Raum und Zeit. Es braucht unsere
Aufmerksamkeit unserem sprachlichen Agie-
ren gegeniber und unseren Wunsch bei ande-
ren genau zuzuhdren, andere zu verstehen.
Wir kénnen anfangen, wieder aktiv unser ei-
genes Leben zu gestalten, indem wir anfan-
gen, uns unser SprachHandeln wieder anzu-
eignen. Kreativ zu werden. Darum zu ringen
uns auszudricken. Wie genau geht es mir ge-
rade? Dirfen Ambivalenzen sein? Darf ich die
Schénheit von Wértern schmecken? Ich kénn-
te mal wieder ein Gedicht lesen, von Rose Aus-
lander zum Beispiel, das heisst Nicht fertig
werden' und mich davon inspirieren lassen.

«Die Herzschlage nicht zéhlen
Delphine tanzen lassen
Regionen aufstébern
Aus Worten Welten rufen
horchen was [Musik]

zu sagen hat

[Literatur] bewundern
sich freuen

trauvern

hoher leben

tiefer leben

noch und noch
Nicht fertig werden.»

Eine léingere und etwas andere Version dieses Essays
erscheint 2018 in der Schriftenreihe SuKulTur unter dem
Titel Sprachgewalt.

Auf die erwdhnten exgendernden Sprachformen und wei-
teren méglichen Sprachverénderungen wird ausfihrli-
cher eingegangen in einem Buch von Lann Hornscheidt
und Lio Oppenldnder 2018 Exit Gender. Aus Gender
als Kategorie in Wahrnehmung und Sprache aussteigen.
Berlin (erscheint im Herbst).

Literatur
« Braun, Christina: Blutsbande, Berlin: 2018.

1 In eckigen Klammern habe ich konkrete Namen in
Ubergeordnete Kategorien veréndert.



	Sprachgewalt stören : Möwenbeflügelt ozeanblau wunderschön sprechen_schreiben beginnen

