
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2017)

Heft: 53

Artikel: Wieso die radikale Linke mehr Ökofeminist*innen braucht

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wieso die radikale Linke mehr
Okofeminist*innen braucht
Das grün-radikale Kollektiv argumentiert für eine historisch, materialistische
Auslegung der ökofeministischen Theorie und weist den Essentialismusvorwurf
zurück. Ein Plädoyer fürs Zusammendenken antikapitalistischer, feministischer
und ökologischer Kämpfe.

Grün-radikales Kollektiv

Wer von euch sich schon mit ökofeministischen
Theorien auseinandergesetzt hat, der kräuseln

sich vielleicht beim Lesen dieses Titels
die Nackenhaare. Bekannte Vertreterinnen
wie Ariel Salleh und Vandana Shiva werden
für ihr essentialistisches Geschlechterbild
und protoreligiöse Technologiefeindlichkeit
kritisiert. Wie den meisten

grün-politischen Themen
haftet dem Begriff Ökofemi-
nismus ein esoterischer
Reformhausgeruch an. Diese

Kritiker*innen tappen dabei

jedoch oft in die gleiche Falle

wie manch ein abgedroschener

Antifeminist (selten
-in) mit dem Bild unrasierter,
männerhassender
Kampflesben. Diese gesellschaftlichen

negativen Zuschreibungen gegenüber
Feministinnen und Umweltaktivistinnen stellen

eine bedeutende Parallele zwischen
Feminismus und radikaler politischer Ökologie dar.

Der Ökofeminismus will sichtbar machen, dass

patriarchale Strukturen, der Kapitalismus und

die damit einhergehende unbändige
Umweltzerstörung untrennbar miteinander verbunden

sind. Die kapitalistische Umweltzerstörung

fusst auf patriarchalen Strukturen.

Historischer Materialismus statt
Essentialismus
Da der Grossteil der Sorgearbeit für Kinder,

alte und kranke Menschen von Frauen* geleistet

wird, schreibt die Gesellschaft Frauen* eine

Fürsorglichkeit zu. Daher wird im Weiblichen
auch eine höhere Sensibilität gegenüber
umweltbezogenen Themen gesehen und der Frau*

eine umweltschützende Rolle zugewiesen. Aus

dieser geschlechtsbezogenen Zuschreibung
ziehen Ökofeminismuskritiker*innen die Es-

sentialismuskritik. Nimmt man die
ökofeministischen Theorien jedoch etwas genauer
unter die Lupe, so muss aus unserer Sicht der
vermeintliche Essentialismus stattdessen als

solider historischer
Materialismus ausgelegt werden.
Denn es ist die Lebenswelt
der Frau*, welche ihr die

Sensibilität verleiht, sich

umweltbezogenen Problematiken

anzunehmen. Das Wissen

und die damit verbundenen

Fähigkeiten sind dabei
sozial anerzogen und erlernt
und deshalb gerade nicht
essentialistisch. Sie gründen

auf gesellschaftlichen Geschlechterrollen. In

diesem Sinne ist es aus historisch materialistischer

Perspektive auch angebracht, in Bezug
auf die ökofeministische Theorie von den

Kategorien Frauen* und Männer* zu sprechen,

genau weil es sich um diese gesellschaftlich

und ökonomisch determinierte Binarität
handelt.

Hierarchisierung und Abwertung
Patriarchale Strukturen beruhen auf einer
konstruierten Zweiteilung, Hierarchisierung
und Abwertung. Eine ähnliche Hierarchisierung,

wie sie zwischen Mann* und Frau* im

Patriarchat existiert, wird zwischen Mensch
und Umwelt - in Form des Ressourcendenkens

- konstruiert. Die weibliche Reproduktionsarbeit

wird naturalisiert analog der Reproduktion

und Regeneration der Natur. Sowohl die

Der Ökofeminismus will
sichtbar machen, dass

patriarchale Strukturen, der

Kapitalismus und die damit
einhergehende unbändige
Umweltzerstörung untrennbar
miteinander verbunden sind.



meist weibliche Sorgearbeit als auch die

Regeneration der Natur finden ausserhalb der

kapitalistischen Produktion statt; die kapitalistische

Produktion ist jedoch auf sie angewiesen.

In diesem Sinne sind Natur und weibliche
Arbeit Felder Luxemburgscher ursprünglicher
Akkumulation. Und noch eine dritte Parallele
lässt sich zwischen weiblicher Unterdrückung
und Umweltzerstörung ziehen: Die Hierarchi-

sierung erfolgt unter anderem über eine Ent-

rationalisierung. Weibliche Arbeit wird in der

patriarchalen Gesellschaft häufig mystifiziert,
während gleichzeitig Frauen* der Subjektstatus

abgesprochen wird. In ähnlicher Weise
werden natürliche Prozesse kategorisiert. Die

Natur wird als <weiblich> und als Gegenteil der
Kultur imaginiert, als etwas, das vom
Menschen durch Technologie gezähmt, dominiert
und kontrolliert werden soll.

Frauen*- und Umweltkämpfe verbinden
Es ist kein Zufall, dass beide Kampffelder -
Feminismus und Umweltbewegung - einen
schweren Stand in unserer Gesellschaft
haben und auch in (patriarchal geprägten) linken

Kreisen immer wieder in Rechtfertigungssituationen

gedrängt werden. Während gängige
Vorurteile regelmässig als Basis von Spässen
dienen, werden konkrete Forderungen aus
feministischen und ökologischen Kreisen

delegitimiert und als unsachlich abgestempelt.
Diese Delegitimierung geht
oft aus einer patriarchalen K,

p.. Die Natur wird als <weibhcri>
Fialtung hervor. Dies
passiert so lange, wie auch in und a/s Gegenteil der Kultur

der Linken die gängigen ne- imaginiert, als etwas, das

gativen Stereotype gegen vom Menschen durch Tech-
Feminist*innen und Umwelt- nologie gezähmt, dominiert
aktivist*innen reproduziert und kontrolliert werden SO IL
werden. Die ökofeministische

Kritik an patriarchalen
Strukturen zeigt auf, wie

Unterdrückungsmechanismen auch in der Linken

funktionieren und wieso es angebracht
ist, Kampffelder zusammen zu denken. Denn

Frauen*unterdrückung und Umweltzerstörung
können wir nur beenden, wenn wir die gemeinsame

Grundlage bekämpfen: den Kapitalismus.

Erst in einer Gesellschaft, die sich an den

Bedürfnissen statt am Profit orientiert und das

Privateigentum an Ressourcen und
Produktionsmitteln aufhebt, können wir alle frei und

ohne Zerstörung der Umwelt leben.


	Wieso die radikale Linke mehr Ökofeminist*innen braucht

