Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift flr feministische Anliegen und Geschlechterfragen
Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2017)

Heft: 53

Artikel: Wieso die radikale Linke mehr Okofeminist*innen braucht
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-731196

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-731196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

32

Wieso die radikale Linke mehr
Okofeminist*innen braucht

Das griin-radikale Kollektiv argumentiert fiir eine historisch materialistische
Auslegung der kofeministischen Theorie und weist den Essentialismusvorwurf
zurlick. Ein Pladoyer firs Zusammendenken antikapitalistischer, feministischer

und 6kologischer Kampfe.

Griin-radikales Kollektiv

Wer von euch sich schon mit 8kofeministischen
Theorien auseinandergesetzt hat, der kréu-
seln sich vielleicht beim Lesen dieses Titels
die Nackenhaare. Bekannte Vertreter*innen
wie Ariel Salleh und Vandana Shiva werden
fir ihr essentialistisches Geschlechterbild
und protoreligidse Technologiefeindlichkeit
kritisiert. Wie den meisten
grun-politischen Themen
haftet dem Begriff Okofemi-
nismus ein esoterischer Re-
formhausgeruch an. Diese
Kritiker*innen tappen dabei
jedoch oft in die gleiche Fal-
le wie manch ein abgedro-
schener Antifeminist (selten
-in) mit dem Bild unrasierter,
Kampf-
lesben. Diese gesellschaft-

mdnnerhassender

lichen negativen Zuschreibungen gegeniber
Feminist*innen und Umweltaktivist*innen stel-
len eine bedeutende Parallele zwischen Femi-
nismus und radikaler politischer Okologie dar.
Der Okofeminismus will sichtbar machen, dass
patriarchale Strukturen, der Kapitalismus und
die damit einhergehende unbéandige Umwelt-
zerstérung untrennbar miteinander verbun-
den sind. Die kapitalistische Umweltzersts-
rung fusst auf patriarchalen Strukturen.

Historischer Materialismus statt
Essentialismus

Da der Grossteil der Sorgearbeit fir Kinder,
alte und kranke Menschen von Frauen* geleis-
tet wird, schreibt die Gesellschaft Frauen®* eine
Firsorglichkeit zu. Daher wird im Weiblichen
auch eine héhere Sensibilitat gegentber um-
weltbezogenen Themen gesehen und der Frau*

Der Okofeminismus will
sichtbar machen, dass pa-
triarchale Strukturen, der
Kapitalismus und die damit
einhergehende unbdndige
Umweltzerstérung untrennbar
miteinander verbunden sind.

eine umweltschitzende Rolle zugewiesen. Aus
dieser geschlechtsbezogenen Zuschreibung
ziehen Okofeminismuskritiker*innen die Es-
sentialismuskritik. Nimmt man die 6kofemi-
nistischen Theorien jedoch etwas genauer
unter die Lupe, so muss aus unserer Sicht der
vermeintliche Essentialismus stattdessen als
solider historischer Materi-
alismus ausgelegt werden.
Denn es ist die Lebenswelt
der Frau*, welche ihr die
Sensibilitat verleiht, sich um-
weltbezogenen Problema-
tiken anzunehmen. Das Wis-
sen und die damit verbunde-
nen Fahigkeiten sind dabei
sozial anerzogen und erlernt
und deshalb gerade nicht
essentialistisch. Sie grinden
auf gesellschaftlichen Geschlechterrollen. In
diesem Sinne ist es aus historisch materialisti-
scher Perspektive auch angebracht, in Bezug
auf die 8kofeministische Theorie von den Ka-
tegorien Frauen* und Mdénner* zu sprechen,
genau weil es sich um diese gesellschaft-
lich und 6konomisch determinierte Binaritat
handelt.

Hierarchisierung und Abwertung

Patriarchale Strukturen beruhen auf einer
konstruierten Zweiteilung, Hierarchisierung
und Abwertung. Eine dhnliche Hierarchisie-
rung, wie sie zwischen Mann* und Frau* im
Patriarchat existiert, wird zwischen Mensch
und Umwelt - in Form des Ressourcendenkens
- konstruiert. Die weibliche Reproduktionsar-
beit wird naturalisiert analog der Reproduk-
tion und Regeneration der Natur. Sowohl die



meist weibliche Sorgearbeit als auch die Re-
generation der Natur finden ausserhalb der
kapitalistischen Produktion statt; die kapitalis-
tische Produktion ist jedoch auf sie angewie-
sen. In diesem Sinne sind Natur und weibliche
Arbeit Felder Luxemburgscher urspriinglicher
Akkumulation. Und noch eine dritte Parallele
lasst sich zwischen weiblicher Unterdriickung
und Umweltzerstérung ziehen: Die Hierarchi-
sierung erfolgt unter anderem Uber eine Ent-
rationalisierung. Weibliche Arbeit wird in der
patriarchalen Gesellschaft héaufig mystifiziert,
wdhrend gleichzeitig Fraven* der Subjektsta-
tus abgesprochen wird. In dhnlicher Weise
werden natirliche Prozesse kategorisiert. Die
Natur wird als «weiblich> und als Gegenteil der
Kultur imaginiert, als etwas, das vom Men-
schen durch Technologie gezéhmt, dominiert
und kontrolliert werden soll.

Frauven*- und Umweltkdmpfe verbinden

Es ist kein Zufall, dass beide Kampffelder -
Feminismus und Umweltbewegung - einen
schweren Stand in unserer Gesellschaft ha-
ben und auch in (patriarchal gepragten) linken
Kreisen immer wieder in Rechtfertigungssitu-
ationen gedrangt werden. Wéhrend géngige
Vorurteile regelmdssig als Basis von Spdssen
dienen, werden konkrete Forderungen aus
feministischen und &kologischen Kreisen de-
legitimiert und als unsachlich abgestempelt.
Diese Delegitimierung geht

oft iner patriarchalen . . i
el Die Natur wird als «weiblich»
Haltung hervor. Dies pas-

sttt s Dy wie mush B und als Gegenteil der Kultur
der Linken die géngigen ne- imaginiert, als etwas, das
gativen Stereotype gegen vom Menschen durch Tech-
Feminist*innen und Umwelt- nologie gezdhmt, dominiert

aktivist'innen - reproduziert o kontrolliert werden soll.
werden. Die &kofeministi-

sche Kritik an patriarcha-

len Strukturen zeigt auf, wie
Unterdrickungsmechanismen auch in der Lin-
ken funktionieren und wieso es angebracht
ist, Kampffelder zusammen zu denken. Denn
Fraven*unterdrickung und Umweltzerstérung
kénnen wir nur beenden, wenn wir die gemein-
same Grundlage bekdmpfen: den Kapitalis-
mus. Erst in einer Gesellschaft, die sich an den
Bedrfnissen statt am Profit orientiert und das
Privateigentum an Ressourcen und Produkti-
onsmitteln aufhebt, kénnen wir alle frei und
ohne Zerstérung der Umwelt leben.

3Y2ND.q UBUULISIUIWDSON O JYSW Ul S[DHIPDJ P OSIIM <



	Wieso die radikale Linke mehr Ökofeminist*innen braucht

