Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift flr feministische Anliegen und Geschlechterfragen
Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2017)

Heft: 52

Artikel: Von der Freiheit Frau zu sein

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-731184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-731184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

46

Von der Freiheit Frau zu sein

Die freie Entscheidung zu der Aussage ch bin eine Fraw wirft viele Fragen auf.
Die Autorinnen der Schrift Wie weibliche Freiheit entsteht lassen sich davon
nicht beirren und leben eine neue politische Praxis, in der sich eine Frau vis-a-vis

anderer Frauen einen Platz sucht

von DZ

Das andere Rot

2014 wurde aus der Zeitschrift Rosa die
RosaRot. In einem programmatischen Text
begrindete ich diesen Namenswechsel da-
mals selbstbewusst: «Rosa> wird im Zuge
des schwindenden Bewusstseins fir die his-
torisch-kritischen Frauenkdampfe nicht mehr
mit einer der Urheberinnen eines marxisti-
schen Feminismus assoziiert. Mit dem <Rot
im Namen wollen wir aber genau diesem Teil
der Frauengeschichte wieder zu Bedeutung
verhelfen und stellen uns also in die Tradition
von Rosa, Clara & Co.» (RosaRot Nr. 47, 7) Ob-
woh| meine eigenen Worte, hat mich irgend-
etwas an diesem Gedanken stets befremdet.
Etwas an diesem «oten Anschluss) passte
nicht fir mich. Heute denke ich, dass das «Rot»
fur mich nie einfach nur fir eine sozialistische,
kapitalismuskritische Haltung stand, die ich
dem Rosa» beifigen wollte. Es war irgendwie
mehr.

Ich bin diesem Mehr, diesem anderen Rot,
dank dem italienischen Differenzfeminismus
auf die Schliche gekommen. Meine politi-
schen Wurzeln liegen zwar im (italienischen)
Marxismus, ihre rote Farbe hat fir mich
heute aber mehr mit Freiheit und einer po-
sitiven Haltung gegeniber dem Frausein zu
tun, als mit dem Rot der sozialistischen Par-
teien und Bewegungen. Auch der italienische
Differenzfeminismus basiert auf Auseinan-
dersetzungen mit marxistisch-leninistischen
und psychoanalytischen Ideen. Carla Lonzis
Schriften Wir pfeifen auf Hegel (1970) und Die
klitoridische Frau und die vaginale Frau (1971)
zeugen von dieser Herkunft - und der radika-
len Absage an diese Theorien. Gemdss Lon-
zi sind sowohl Marxismus als auch Psycho-
analyse fir den Feminismus untauglich, weil

sie defizitére Frauenbilder und patriarchale
Gesellschaftsstrukturen reproduzieren.

Frausein als freie Entscheidung

Der Titel der deutschen Ubersetzung von
Lonzis Texten - Die Lust Frau zu sein (Merve
Verlag, 1975) - ist programmatisch fur diese
spezifische differenzfeministische Perspek-
tive: Es geht um das Begehren, die Neugier
und die Freude, Frau zu sein. Diese Haltung
erschloss sich mir auch durch die Lektire von
Wie weibliche Freiheit entsteht (1987) und Das
Patriarchat ist zu Ende (auch Rotes Sottosopra
genannt, 1996). Beide Bicher wurden verfasst
von der Gruppe des Mailander Fravenbuch-
ladens Libreria delle donne di Milano (die
«Mailénderinnen). Sie bergen etwas, das mich
derart elektrifiziert(e), dass ich immer wieder
zur Sprache, den Formulierungen und Gedan-
ken dieser Frauen zurickkehren muss. Eine
Freundin hat das Denken der Mailénderinnen
einmal beschrieben als einen «alten Felsen,
den ich im Dunkeln ertaste». Der alte Fels, den
ich in Wie weibliche Freiheit entsteht abtaste,
ist die Art und Weise, wie die Mailédnderinnen
das Frausein denken.

Das Frausein bei den Mailanderinnen hat
nichts damit zu tun, dass ich als Frau gebo-
ren wurde. Ebensowenig bin ich zur Frau ge-
worden oder werde durch Zuschreibung und
Anrufung dazu gemacht. Das Frausein wird
von den Maildnderinnen vielmehr als freie
Entscheidung gedacht. Das Frausein als Frei-
heit basiert auf einer eigenwilligen Perspekti-
ve: Nicht die Frage, was Frausein ist - ob es
biologisch oder identitér begrindet werden
kann -, sondern wie Frausein ist, steht im Zen-
trum. Damit wird, so ihre Setzung, das Frau-
sein politisch. Wobei dieses Politische weder



parteipolitisch noch ausserparlamentarisch
zu verstehen ist. Die Politik der Frauen ist viel-
mehr definiert durch einen klaren Fokus: «Die
Politik der Frauen hat nicht zum Ziel, die Ge-
sellschaft zu verbessern, sondern die Fraven
zu befreien und ihnen freie Entscheidungen zu
ermoglichen.» (Wie weibliche Freiheit entsteht,
1987, 150) Die Entscheidung zum Frausein zielt
darauf ab, anderen ebenfalls die Freiheit der
Entscheidung zu erméglichen. Es geht dar-
um, ein Mehr an Freiheit fir alle zu schaffen.
Aus dieser affirmativen Haltung zum Frausein
ergibt sich eine feministische Position jen-
seits von Essentialismus und Identitatsfragen
- oder vielmehr: mitten drin im Spannungsfeld
aller Méglichkeiten, Frau zu sein.

dch bin eine Fraw - Auswirkungen einer Position
Dass die Aussage dch bin eine Frauw nicht
unproblematisch ist, diskutieren die Maildan-
derinnen ausgiebig. Fir die einzelne Frau
bleibe einerseits das Problem, «in der Freiheit
die eigenen Interessen mit den gesellschaft-
lichen Interessen zu verbinden, andererseits
die Angst davor, die gegebenen Regeln im
Interesse ihres Geschlechts zu durchbrechen.»
(Wie weibliche Freiheit ent-
steht, 1987, 150) Die Mailan-
derinnen definieren das Pro-
blem hier als ein doppeltes:
Mit der Aussage dch bin
eine Fraw definiere ich nicht
einfach mich selbst, sondern
ich bestimme vor allem mein
Verhdaltnis zur Gesellschaft
und zu den anderen Frauen.
Diese doppelte Verhaltnis-
bestimmung bedeutet be-
ziglich der Gesellschaft
keinen anarchistischen Bruch. Denn mit der
Aussage <ch bin eine Frau ordne ich mich in
die Gesellschaft ein und legitimiere sie. Mei-
ne eigenen Interessen verbinden sich also mit
gesellschaftlichen Interessen, wie die Maildn-
derinnen schreiben. Das Risiko besteht darin,
genau jene Position einzunehmen, die in der
Gesellschaft for «die Fraw vorgesehen ist:
vis-&-vis des Mannes. Diese Einordnung steht
nur scheinbar im Widerspruch zur Freiheit der
eigenen Entscheidung. Die Freiheit zu sagen
dch bin eine Fraw liegt namlich in der Méglich-
keit, mich Uberhaupt in der Gesellschaft als
Frau zu positionieren. Mit der Entscheidung,

verbinden.

Was, wenn ich meine Frei-
heit auf Kosten anderer
wahrnehme? Was, wenn ich
andere ausschliesse? Sehn-
sucht nach Freiheit muss
sich, so die Mailénderinnen,
mit der Freude zum Mut

als Frau zu sprechen, schaffe ich mir einen Ort,
von dem aus ich sprechen kann. Von diesem
Ort aus geschieht dann die zweite Verhaltnis-
bestimmung, namlich jene zu anderen Frau-
en. Und diese Verhaltnisbestimmung ist viel
schwieriger, denn ich riskiere, die vermeintli-
che Harmonie unter Frauen durch mein Eigen-
und Anderssein zu gefdhrden: dch bin eine
Fraw zu sagen, fihrt zwangsléaufig zu einem
Bruch mit demjenigen Kollektiv, dem ich mich
soeben zugeordnet habe. Warum?

Zu sagen dch bin eine Frauw ist ein Bruch mit
den «gegebenen Regeln» des Patriarchats,
denen gemdss es zwei Halften der Menschheit
gibt, namlich Ménner und Frauen. Der Regel-
bruch besteht darin, aufzuzeigen, dass es eine
solche Gesellschaftshalfte, in der alle Frauen
gleichermassen aufgehoben und geborgen
sind, nicht gibt. Frauen sind viele: Sie gleichen
einander, sind verschieden, werden ausge-
schlossen oder zahlen sich selbst nicht dazu.
Die Freiheit zur Aussage dch bin eine Frau
zu ergreifen, wirft ein Schlaglicht auf den
Umstand, dass fir viele andere Frauen diese
Freiheit nicht besteht. Frau zu sein ist fur vie-
le Menschen ein Grund zur
Ausbeutung, eine unzuldssi-
ge Zuschreibung oder ganz
einfach unbedachte
Nebensache - also nichts,

eine

was sie als Freiheit erleben.
Indem ich diese Offenheit
des Frauseins aufzeige, bre-
che ich mit dem Frauen-Win,
das innerhalb der patriar-
Gesellschaftsord-
nung als Ort der Frauen vor-

chalen

gesehen ist. Paradoxerweise
ist die Inkaufnahme dieses Bruchs gerade der
Ausgangspunkt der Politik der Frauen: Sie be-
ginnt in dem Moment, in dem ich durch meine
Selbstdefinition anderen Frauven ermégliche,
sich zu meinem Frausein zu verhalten - und
damit ihr Frausein zu definieren. Es ist der Mo-
ment, in dem die Differenz im Frausein einen
Platz findet.

In ihren Texten nehmen die Mailanderinnen
auch die lauten Zweifel vorweg, die sich bei
dem Satz ch bin eine Frau sofort in meinem
Kopf einnisten. Es sind Zweifel gendhrt aus
eben dieser Angst, die «gegebenen Regeln»

d 31941944 43P UOA <

Uias Nz nnJd

47



48

zu verletzen: Was, wenn ich meine Freiheit auf
Kosten anderer wahrnehme? Was, wenn ich
andere ausschliesse? Sehnsucht nach Frei-
heit muss sich, so die Mailédnderinnen, mit der
Freude zum Mut verbinden. Denn Frau zu sein
bedeutet, sich auf etwas ein-
zulassen, wofur es keine Ab-
sicherung gibt: Nichts und
niemand «bot eine Gewdhr
dafir, dass das, was sie ta-
ten, richtig war. Der Wert der
weiblichen Differenz ist nicht
ins System der sozialen Be-
ziehungen eingeschrieben,

und nichts von dem, was

der Differenz zur Existenz verhelfen soll, bie-
tet von vorneherein die Gewahr, das Richtige
zu sein.» (Wie weibliche Freiheit entsteht, 1987,
150f) Folglich ist die einzige Absicherung, die
eine Frau haben kann, die andere Frau. Ande-
re Frauen verhelfen meinem (anderen) Frau-
sein zu Sichtbarkeit.

Beziehung innerhalb der Differenz

Sich auf das Denken ohne Gewdhr der Mai-
landerinnen einzulassen bedeutet, die Dif-
ferenz zwischen Frau und Frau aufzuspiren
- und die Beziehung innerhalb dieser Differenz
zu suchen. Die Entdeckung der weiblichen Dif-
ferenz fihrt die Mailanderinnen namlich dahin,
dass sie die Frage nach der Solidaritat unter
Frauen neu stellen missen: Wenn sich die
Gemeinschaft der Frauen nicht mehr aus dem
geteilten Schicksal in der patriarchalen Ge-
sellschaft, aus der juristischen Ungerechtigkeit
und dem Opferstatus heraus bildet - welche
andere Quelle kann die Politik der Frauen dann
haben? Im Roten Sottosopra bringen die Mai-
landerinnen ihre Antwort folgendermassen
auf den Punkt: «Wir entdeckten, dass es beim
effektiven Handeln das Mehr und das Weniger
ist, das die Dinge in Bewegung setzt, und nicht
das Gleiche. Erst das Ungleichgewicht setzt
das Begehren in Bewegung. Damit hatten
wir das entdeckt, was wir spater den symbo-
lischen Materialismus nannten.» (Das Patriar-
chat ist zu Ende, 1996, 48) Diesen symbolischen
Materialismus setzten die Mailédnderinnen an
die Stelle des 6konomischen Materialismus,
an die Stelle der Idee, dass die Grundlage der
Gesellschaft die Produktion von Gitern und
deren Handel ist. Nicht die Produktion und der
Austausch von Produkten pragt die Welt, son-

Die andere Frau hat anderes
Wissen, andere Erfahrungen
und Wiinsche, und darum
méchte ich mit ihr in Verbin-
dung treten, von ihr lernen.

dern der Austausch selbst begrindet unsere
Gesellschaft. Dieser Austausch basiert auf der
Neugierde, ausgelést durch Verschiedenheit
und Ungleichheit. Die andere Frau hat ande-
res Wissen, andere Erfahrungen und Winsche,
und darum méchte ich mit
ihr in Verbindung treten, von
ihr lernen.

Diesist fir mich eine der berau-
schenden  Denkwendungen
der Mailanderinnen: Indem
sie die Verschiedenheit der
Frauen akzeptieren, mussen
sie das Patriarchat nicht
mehr bekédmpfen - es wird schlicht und ein-
fach obsolet. Das Patriarchat abschaffen geht
so: Mich nicht mehr an jenen Ort stellen, der
for mich als Frau innerhalb des Patriarchats
vorgesehen ist (vis-a-vis des Mannes), sondern
mir als Frau einen Platz vis-a-vis einer Frau zu
suchen. Anstelle des Patriarchats tritt die Be-
ziehung zu der anderen Frau. Dies ist das Erbe
von Carla Lonzi, die bereits in den 1970er-Jah-
ren auf die hegelsche Dialektik spuckte. Dem
Mann als die Andere nicht mehr zur Verfu-
gung zu stehen bedeutet konsequenterweise
auch, ihn nicht zu bekéampfen. Die Politik der
Frauen ist vielmehr «ein Krieg gegen all das,
was die Frau von der anderen Frau trennt. [...].
Sie war nie wie behauptet wurde, ein Krieg ge-
gen die Mdnner, sondern sie ist und bleibt ein
Krieg gegen die Einmischung der Manner in
die Beziehungen zwischen Frauen und in die
Beziehungen der Frauen zur Welt.» (Wie weib-
liche Freiheit entsteht, 1987, 182)

Neve politische Praxis

Die Beziehungen zwischen Frauen ins Zentrum
der feministischen Politik zu stellen, ist das Re-
sultat der Anerkennung der symbolischen und
materiellen Bedingungen des menschlichen
Lebens. Wie aber wird daraus eine wirkliche
politische Praxis? Wie weibliche Freiheit ent-
steht tragt den Untertitel «Eine neue politi-
sche Praxis». Diese programmatische Ansage
ist nicht nur als Theorie in den niedergeschrie-
benen Satzen zu finden, sondern das Buch
selbst ist das Resultat dieser neuen Praxis:
Weder wurde es von einer Autorin verfasst,
noch tritt an die Stelle der vielen Frauen ein
verschleierndes Kollektiv. Zwar lautet die He-
rausgeberinnenschaft Libreria delle Donne di



Milano, in allen Bichern findet sich aber auch
eine Liste all derjenigen Frauen, die mitgear-
beitet haben. Als Kollektiv schreiben sich die
Mailénderinnen in die Tradition linker Projekte-
praxis ein, zugleich bleibt jede Frau als Urhe-
berin geteilter Analysen erkennbar.

Die Differenz zwischen Frauen fihrt also kei-
neswegs zu einer Absage an die Méglichkeit
feministischer Politik. Den Mailanderinnen
gelingt es vielmehr seit bald 50 Jahren, im
Spannungsfeld von Essentialismus und Indivi-
dualitat die Politik der Frauen voranzutreiben.
Sie kénnen sich dabei auf die Beziehungen zur
Welt, welche der Entscheidung dch bin eine
Frauw entwachsen, verlassen: «Eine Frau muss
aus ihrer Erfahrung einen Massstab fur die
Welt machen, aus ihren Interessen ein Krite-
rium fir die Beurteilung der Welt, aus ihrem
Begehren den Antrieb zur Verénderung der
Welt, damit die Welt fir sie etwas wird, wofir
sie Verantwortung ibernehmen kann.» (Wie
weibliche Freiheit entsteht, 1987, 150) <

Literatur
. Carla Lonzi: Die Lust Frau zu sein. Internatio-
nale Marxistische Diskussion 55. Berlin: Merve

Verlag, 1975.

. Libreria delle Donne di Milano: Das Patriar-
chat ist zu Ende. Es ist passiert - nicht aus Zufall.
Risselsheim: Gottert, 1996.

« Libreria delle Donne 'di Milano: Wie weibliche Frei-
heit entsteht. Eine neue politische Praxis. Berlin: Or-
landa-Frauenverlag, 1987.

4 Hayiai4 49P UOA <«

uisas Nz NnJd

49



	Von der Freiheit Frau zu sein

