
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2017)

Heft: 52

Artikel: Von der Freiheit Frau zu sein

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Freiheit Frau zu sein
Die freie Entscheidung zu der Aussage <lch bin eine Frau> wirft viele Fragen auf
Die Autorinnen der Schrift Wie weibliche Freiheit entsteht lassen sich davon
nicht beirren und leben eine neue politische Praxis, in der sich eine Frau vis-à-vis

anderer Frauen einen Platz sucht

von DZ

Das andere Rot

2014 wurde aus der Zeitschrift Rosa die

RosaRot. In einem programmatischen Text

begründete ich diesen Namenswechsel
damals selbstbewusst: «<Rosa> wird im Zuge
des schwindenden Bewusstseins für die
historisch-kritischen Frauenkämpfe nicht mehr

mit einer der Urheberinnen eines marxistischen

Feminismus assoziiert. Mit dem <Rot>

im Namen wollen wir aber genau diesem Teil

der Frauengeschichte wieder zu Bedeutung
verhelfen und stellen uns also in die Tradition

von Rosa, Clara & Co.» (RosaRot Nr. 47, 7)

Obwohl meine eigenen Worte, hat mich irgendetwas

an diesem Gedanken stets befremdet.
Etwas an diesem <roten Anschluss> passte
nicht für mich. Heute denke ich, dass das <Rot>

für mich nie einfach nur für eine sozialistische,

kapitalismuskritische Haltung stand, die ich

dem <Rosa> beifügen wollte. Es war irgendwie
mehr.

Ich bin diesem Mehr, diesem anderen Rot,

dank dem italienischen Differenzfeminismus
auf die Schliche gekommen. Meine
politischen Wurzeln liegen zwar im (italienischen)
Marxismus, ihre rote Farbe hat für mich

heute aber mehr mit Freiheit und einer
positiven Haltung gegenüber dem Frausein zu

tun, als mit dem Rot der sozialistischen
Parteien und Bewegungen. Auch der italienische
Differenzfeminismus basiert auf
Auseinandersetzungen mit marxistisch-leninistischen
und psychoanalytischen Ideen. Carla Lonzis

Schriften Wir pfeifen auf Hegel (1970) und Die
klitoridische Frau und die vaginale Frau (l97l)

zeugen von dieser Herkunft - und der radikalen

Absage an diese Theorien. Gemäss Lon-

zi sind sowohl Marxismus als auch
Psychoanalyse für den Feminismus untauglich, weil

sie defizitäre Frauenbilder und patriarchale
Gesellschaftsstrukturen reproduzieren.

Frausein als freie Entscheidung
Der Titel der deutschen Ubersetzung von
Lonzis Texten - Die Lust Frau zu sein (Merve
Verlag, 1975) - ist programmatisch für diese

spezifische differenzfeministische Perspektive:

Es geht um das Begehren, die Neugier
und die Freude, Frau zu sein. Diese Haltung
erschloss sich mir auch durch die Lektüre von
Wie weibliche Freiheit entsteht (1987) und Das

Patriarchat ist zu Ende (auch Rotes Sottosopra
genannt, 1996). Beide Bücher wurden verfasst

von der Gruppe des Mailänder Frauenbuch-
ladens Libreria delle donne di Milano (die
«Mailänderinnen)). Sie bergen etwas, das mich

derart elektrifiziert(e), dass ich immer wieder

zur Sprache, den Formulierungen und Gedanken

dieser Frauen zurückkehren muss. Eine

Freundin hat das Denken der Mailänderinnen
einmal beschrieben als einen «alten Felsen,
den ich im Dunkeln ertaste». Der alte Fels, den
ich in Wie weibliche Freiheit entsteht abtaste,
ist die Art und Weise, wie die Mailänderinnen
das Frausein denken.

Das Frausein bei den Mailänderinnen hat
nichts damit zu tun, dass ich als Frau geboren

wurde. Ebensowenig bin ich zur Frau
geworden oder werde durch Zuschreibung und

Anrufung dazu gemacht. Das Frausein wird

von den Mailänderinnen vielmehr als freie
Entscheidung gedacht. Das Frausein als Freiheit

basiert auf einer eigenwilligen Perspektive:

Nicht die Frage, was Frausein ist - ob es

biologisch oder identitär begründet werden
kann -, sondern wie Frausein ist, steht im

Zentrum. Damit wird, so ihre Setzung, das Frausein

politisch. Wobei dieses Politische weder



parteipolitisch noch ausserparlamentarisch
zu verstehen ist. Die Politik der Frauen ist
vielmehr definiert durch einen klaren Fokus: «Die

Politik der Frauen hat nicht zum Ziel, die
Gesellschaft zu verbessern, sondern die Frauen

zu befreien und ihnen freie Entscheidungen zu

ermöglichen.» (Wie weibliche Freiheit entsteht,
1987,150) Die Entscheidung zum Frausein zielt

darauf ab, anderen ebenfalls die Freiheit der

Entscheidung zu ermöglichen. Es geht darum,

ein Mehr an Freiheit für alle zu schaffen.

Aus dieser affirmativen Flaltung zum Frausein

ergibt sich eine feministische Position
jenseits von Essentialismus und Identitätsfragen

- oder vielmehr: mitten drin im Spannungsfeld
aller Möglichkeiten, Frau zu sein.

«Ich bin eine Frau> - Auswirkungen einer Position

Dass die Aussage «Ich bin eine Frau> nicht

unproblematisch ist, diskutieren die
Mailänderinnen ausgiebig. Für die einzelne Frau

bleibe einerseits das Problem, «in der Freiheit
die eigenen Interessen mit den gesellschaftlichen

Interessen zu verbinden, andererseits
die Angst davor, die gegebenen Regeln im

Interesse ihres Geschlechts zu durchbrechen.»

(Wie weibliche Freiheit
entsteht, 1Ç8Z 150) Die
Mailänderinnen definieren das
Problem hier als ein doppeltes:
Mit der Aussage «Ich bin

eine Frau> definiere ich nicht

einfach mich selbst, sondern
ich bestimme vor allem mein

Verhältnis zur Gesellschaft
und zu den anderen Frauen.

Diese doppelte
Verhältnisbestimmung bedeutet
bezüglich der Gesellschaft
keinen anarchistischen Bruch. Denn mit der

Aussage «Ich bin eine Frau> ordne ich mich in

die Gesellschaft ein und legitimiere sie. Meine

eigenen Interessen verbinden sich also mit

gesellschaftlichen Interessen, wie die

Mailänderinnen schreiben. Das Risiko besteht darin,

genau jene Position einzunehmen, die in der

Gesellschaft für «die Frau> vorgesehen ist:

vis-à-vis des Mannes. Diese Einordnung steht

nur scheinbar im Widerspruch zur Freiheit der

eigenen Entscheidung. Die Freiheit zu sagen
«Ich bin eine Frau> liegt nämlich in der Möglichkeit,

mich überhaupt in der Gesellschaft als

Frau zu positionieren. Mit der Entscheidung,

als Frau zu sprechen, schaffe ich mir einen Ort,
von dem aus ich sprechen kann. Von diesem

Ort aus geschieht dann die zweite
Verhältnisbestimmung, nämlich jene zu anderen Frauen.

Und diese Verhältnisbestimmung ist viel

schwieriger, denn ich riskiere, die vermeintliche

Harmonie unter Frauen durch mein Eigen-
und Anderssein zu gefährden: «Ich bin eine
Frau> zu sagen, führt zwangsläufig zu einem
Bruch mit demjenigen Kollektiv, dem ich mich
soeben zugeordnet habe. Warum?

Zu sagen «Ich bin eine Frau> ist ein Bruch mit
den «gegebenen Regeln» des Patriarchats,
denen gemäss es zwei Hälften der Menschheit
gibt, nämlich Männer und Frauen. Der Regelbruch

besteht darin, aufzuzeigen, dass es eine
solche Gesellschaftshälfte, in der alle Frauen
gleichermassen aufgehoben und geborgen
sind, nicht gibt. Frauen sind viele-. Sie gleichen
einander, sind verschieden, werden
ausgeschlossen oder zählen sich selbst nicht dazu.
Die Freiheit zur Aussage «Ich bin eine Frau>

zu ergreifen, wirft ein Schlaglicht auf den
Umstand, dass für viele andere Frauen diese
Freiheit nicht besteht. Frau zu sein ist für vie¬

le Menschen ein Grund zur
Ausbeutung, eine unzulässige

Zuschreibung oder ganz
einfach eine unbedachte
Nebensache - also nichts,

was sie als Freiheit erleben.
Indem ich diese Offenheit
des Frauseins aufzeige, breche

ich mit dem <Frauen-Wir>,
das innerhalb der patriar-
chalen Gesellschaftsordnung

als Ort der Frauen
vorgesehen ist. Paradoxerweise

ist die Inkaufnahme dieses Bruchs gerade der
Ausgangspunkt der Politik der Frauen: Sie

beginnt in dem Moment, in dem ich durch meine
Selbstdefinition anderen Frauen ermögliche,
sich zu meinem Frausein zu verhalten - und
damit ihr Frausein zu definieren. Es ist der
Moment, in dem die Differenz im Frausein einen
Platz findet.

In ihren Texten nehmen die Mailänderinnen
auch die lauten Zweifel vorweg, die sich bei
dem Satz «Ich bin eine Frau> sofort in meinem

Kopf einnisten. Es sind Zweifel genährt aus
eben dieser Angst, die «gegebenen Regeln»

Was, wenn ich meine Freiheit

auf Kosten anderer
wahrnehme? Was, wenn ich
andere ausschliesse? Sehnsucht

nach Freiheit muss
sich, so die Mailänderinnen,
mit der Freude zum Mut
verbinden.



zu verletzen: Was, wenn ich meine Freiheit auf
Kosten anderer wahrnehme? Was, wenn ich

andere ausschliesse? Sehnsucht nach Freiheit

muss sich, so die Mailänderinnen, mit der
Freude zum Mut verbinden. Denn Frau zu sein

bedeutet, sich auf etwas
einzulassen, wofür es keine

Absicherung gibt: Nichts und

niemand «bot eine Gewähr
dafür, dass das, was sie

taten, richtig war. Der Wert der
weiblichen Differenz ist nicht
ins System der sozialen

Beziehungen eingeschrieben,
und nichts von dem, was
der Differenz zur Existenz verhelfen soll, bietet

von vorneherein die Gewähr, das Richtige
zu sein.» {Wie weibliche Freiheit entsteht, 1987,

150f) Folglich ist die einzige Absicherung, die

eine Frau haben kann, die andere Frau. Andere

Frauen verhelfen meinem (anderen) Frausein

zu Sichtbarkeit.

Beziehung innerhalb der Differenz
Sich auf das (Denken ohne Gewähr) der
Mailänderinnen einzulassen bedeutet, die
Differenz zwischen Frau und Frau aufzuspüren

- und die Beziehung innerhalb dieser Differenz

zu suchen. Die Entdeckung der weiblichen
Differenz führt die Mailänderinnen nämlich dahin,
dass sie die Frage nach der Solidarität unter
Frauen neu stellen müssen: Wenn sich die
Gemeinschaft der Frauen nicht mehr aus dem

geteilten Schicksal in der patriarchalen
Gesellschaft, aus der juristischen Ungerechtigkeit
und dem Opferstatus heraus bildet - welche
andere Quelle kann die Politik der Frauen dann
haben? Im Roten Sottosopra bringen die
Mailänderinnen ihre Antwort folgendermassen
auf den Punkt: «Wir entdeckten, dass es beim

effektiven Flandeln das Mehr und das Weniger
ist, das die Dinge in Bewegung setzt, und nicht
das Gleiche. Erst das Ungleichgewicht setzt
das Begehren in Bewegung. Damit hatten
wir das entdeckt, was wir später den symbolischen

Materialismus nannten.» (Das Patriarchat

ist zu Ende, 1996, 48) Diesen symbolischen
Materialismus setzten die Mailänderinnen an
die Stelle des ökonomischen Materialismus,

an die Stelle der Idee, dass die Grundlage der
Gesellschaft die Produktion von Gütern und

deren Handel ist. Nicht die Produktion und der
Austausch von Produkten prägt die Welt, son¬

dern der Austausch selbst begründet unsere
Gesellschaft. Dieser Austausch basiert auf der

Neugierde, ausgelöst durch Verschiedenheit
und Ungleichheit. Die andere Frau hat anderes

Wissen, andere Erfahrungen und Wünsche,
und darum möchte ich mit
ihr in Verbindung treten, von
ihr lernen.

Dies ist für mich eine der
berauschenden Denkwendungen
der Mailänderinnen: Indem

sie die Verschiedenheit der
Frauen akzeptieren, müssen

sie das Patriarchat nicht
mehr bekämpfen - es wird schlicht und
einfach obsolet. Das Patriarchat abschaffen geht
so: Mich nicht mehr an jenen Ort stellen, der
für mich als Frau innerhalb des Patriarchats
vorgesehen ist (vis-à-vis des Mannes), sondern
mir als Frau einen Platz vis-à-vis einer Frau zu

suchen. Anstelle des Patriarchats tritt die
Beziehung zu der anderen Frau. Dies ist das Erbe

von Carla Lonzi, die bereits in den 1970er-Jah-

ren auf die hegelsche Dialektik spuckte. Dem

Mann als die Andere nicht mehr zur Verfügung

zu stehen bedeutet konsequenterweise
auch, ihn nicht zu bekämpfen. Die Politik der
Frauen ist vielmehr «ein Krieg gegen all das,

was die Frau von der anderen Frau trennt. [...].

Sie war nie wie behauptet wurde, ein Krieg
gegen die Männer, sondern sie ist und bleibt ein

Krieg gegen die Einmischung der Männer in

die Beziehungen zwischen Frauen und in die

Beziehungen der Frauen zur Welt.» {Wie weibliche

Freiheit entsteht, 1987,182)

Neue politische Praxis y
Die Beziehungen zwischen Frauen ins Zentrum
der feministischen Politik zu stellen, ist das
Resultat der Anerkennung der symbolischen und

materiellen Bedingungen des menschlichen
Lebens. Wie aber wird daraus eine wirkliche
politische Praxis? Wie weibliche Freiheit
entsteht trägt den Untertitel «Eine neue politische

Praxis». Diese programmatische Ansage
ist nicht nur als Theorie in den niedergeschriebenen

Sätzen zu finden, sondern das Buch

selbst ist das Resultat dieser neuen Praxis:
Weder wurde es von einer Autorin verfasst,
noch tritt an die Stelle der vielen Frauen ein

verschleierndes Kollektiv. Zwar lautet die

Herausgeberinnenschaft Libreria delle Donne di

Die andere Frau bat anderes

Wissen, andere Erfahrungen
und Wünsche, und darum
möchte ich mit ihr in Verbindung

treten, von ihr lernen.



Milano, in allen Büchern findet sich aber auch

eine Liste all derjenigen Frauen, die mitgearbeitet

haben. Als Kollektiv schreiben sich die

Mailänderinnen in die Tradition linker Projektepraxis

ein, zugleich bleibt jede Frau als Urheberin

geteilter Analysen erkennbar.

Die Differenz zwischen Frauen führt also

keineswegs zu einer Absage an die Möglichkeit
feministischer Politik. Den Mailänderinnen

gelingt es vielmehr seit bald 50 Jahren, im

Spannungsfeld von Essentialismus und
Individualität die Politik der Frauen voranzutreiben.
Sie können sich dabei auf die Beziehungen zur
Welt, welche der Entscheidung (Ich bin eine
Frau> entwachsen, verlassen: «Eine Frau muss

aus ihrer Erfahrung einen Massstab für die

Welt machen, aus ihren Interessen ein Kriterium

für die Beurteilung der Welt, aus ihrem

Begehren den Antrieb zur Veränderung der

Welt, damit die Welt für sie etwas wird, wofür
sie Verantwortung übernehmen kann.» (Wie

weibliche Freiheit entsteht, 1ÇÔ7,150) 4

Literatur
• Carla Lonzi: Die Lust Frau zu sein. Internationale

Marxistische Diskussion 55- Berlin: Merve

Verlag, 1975-

• Libreria delle Donne di Milano: Das Patriarchat

ist zu Ende. Es ist passiert - nicht aus Zufall.

Rüsselsheim: Göttert, 1996.

• Libreria delle Donne di Milano: Wie weibliche Freiheit

entsteht. Eine neue politische Praxis. Berlin: Or-

landa-Frauenverlag, 1987.


	Von der Freiheit Frau zu sein

