
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2017)

Heft: 52

Artikel: Anarcha-Feminismus ist kein Anachronismus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ànarcha-Feminismus ist kein
Anachronismus
Ein Plädoyer für die Wiederaufnahme anarcha-feministischer Standpunkte

von jsa

[Anmerkung: Die Sprache, die der Autorin zum Verfassen dieses Artikels zur Verfügung steht,
ist patriarchal bzw. binär geprägt. Sie verwendet deshalb die Bezeichnung (Feministin*> be-

wusst, um Personen, die sich mit weiblichen oder gender-neutralen Pronomen identifizieren,
einzubeziehen.]

«Only recently did I discover that many of my
disconnected political impulses and inclinations

shared a common framework — that is,

the anarchist or libertarian tradition of thought.
I was suddenly seeing red after years of colourblind

grays.» - Kornegger, 1975

(Feminismus) wird vielstimmig diskutiert. Das

wäre eigentlich erfreulich. Schwer festzumachen

ist hingegen, was die Diskussionen
gemeinsam haben, mal abgesehen davon, dass

sie alle dasselbe Wort - (feministisch) -
beanspruchen. Von Frauenquoten in

Verwaltungsräten zur normativen Herrschaftskritik
in akademischen Kreisen, (Feminismus) wird
als Etikett auf Anliegen aller Art geklebt.
Feministische Theorien scheinen Anschlüsse an
verschiedenste Themen- und Praxisfelder bieten

zu können und sich als Blick nicht lediglich
auf einen Gegenstand zu beschränken. Auch
ich erlebe Feminismus als heterogenes und

konfligierendes Konstrukt. Klar ist, dass
feministische Positionen mit unterschiedlichsten
Absichten und Methoden hervorgebracht werden

und entsprechend immer feministischer
Binnenkritik ausgesetzt sein müssen. Sich

feministisch zu positionieren heisst immer auch,
sich von einer ganzen Palette von Feminismen

abgrenzen zu müssen und wollen. Es heisst
aber auch, sich ein Praxisfeld auswählen zu
können.
Vor dem Hintergrund vielschichtiger, teils
sogar widersprüchlicher Feminismen soll in

diesem Artikel ein bestimmter Feminismus umrissen

werden, der aus meiner Sicht - nicht nur in

der RosaRot - vernachlässigt wurde und zwar
ein revolutionärer Feminismus.

Revolutionäre Feminismen
Unter dem Begriff (revolutionärer Feminismus)
fasse ich jene Feminismen, deren Ziel keine

Reformen zugunsten von Frauen und keine

partiellen Verbesserungen in Politik und
Wirtschaft sind, sondern die eine radikale Umwälzung

der herrschenden Strukturen einfordern.
Dabei ist Feminismus insofern revolutionär,
als er die Befreiung der Frauen (und endlich
aller Menschen) nicht mit den bestehenden

kapitalistischen Verhältnissen vereinbar sieht
und Frauen in der antikapitalistischen
Bestrebung eine entscheidende Rolle zuspricht.
Im revolutionären Feminismus werden Unter-

drückungs- und Ausgrenzungsmechanismen
(z.B. Sexismus, Rassismus oder Klassismus)
als zusammenhängend und als untrennbar an
das kapitalistische System gebunden begriffen.

Eine ernsthafte Bekämpfung sexistischer
Strukturen muss demnach notwendig mit der

Abschaffung des kapitalistischen Systems
einhergehen.

Die Thematisierung eines revolutionären
Feminismus drängt sich mir auf, weil ich eine
ernsthafte Auseinandersetzung damit vermisse.

Die Diskussionen darüber, wie ich sie erlebe,
finden im kleinen Kreis statt, in einer Blase, mit
Leuten, unter denen schon Einigkeit herrscht.

Gegen aussen sind sie anonym, meta und

ziemlich öde. Kapitalismuskritik ist längst Teil

des akademischen Lehrplans, Bemerkungen
dazu fallen zu lassen, was im herrschenden

System alles faul ist, gehört zum guten Ton. Im

Interesse, scheinbar starre Theoriegerüste ins

Wanken zu bringen, herauszufordern oder zu

kombinieren, möchte ich einen entsprechenden

Ansatz aufgreifen. In diesem Artikel geht



es um einen spezifischen revolutionären
Feminismus - den Anarcha-Feminismus.

Zum Anarcha-Feminismus
(Anarcha-Feminismus) verbindet das Begriffspaar

(Anarchismus) und (Feminismus). Bezeichnet

wird damit ein revolutionärer Feminismus,

dessen Gerüst und Praxisfeld anarchistisch ist.

Zu Beginn der 1970er-Jahre

machten US-amerikanische
Radikalfeministinnen* diesen

Zusammenhang explizit. Zu

ihnen zählen auch Peggy

Kornegger und Carol Ehrlich,

deren Schriften zum
Anarcha-Feminismus bis heute als

Grundlage der anarcha-femi-
nistischen Theorie und Praxis

gelten. Die Verbindung von
Anarchismus und Feminismus

begreifen sie als «vollkommene Vereinigung

von Prinzipien und Idealen», wobei sich die

Lehren sogar entsprächen - «beide würden
sich durch ihre Integration gegenseitig
bereichern.» Als Anarcha-Feministinnen* grenzten
sie sich von feministischen Bewegungen
ihrer Zeit ab, die ihnen als elitär, zu weiss und

bürgerlich aufstiessen. Sie verstanden sich als

Anarchistinnen*, die ahnten, dass eine blosse

Zähmung der patriarchalen Gesellschaftsnormen

nicht die Befreiung bringen würde, die

sie sich wünschten. Andererseits eckten sie

in der anarchistischen Strömung an, da sie

sich dort in männerdominierten Strukturen

wiederfanden, die zu wenig Raum für ihre

feministischen Analysen boten. Die Anarcha-

Feministinnen* positionierten sich somit
anarchistisch im Feminismus und feministisch im

Anarchismus. Zunächst scheint diese zweigleisige

Strategie eine Verdopplung zu enthalten,
da Anarchismus - weitgehend verstanden als

Freiheit von jeglicher Autorität und Hierarchie

- theoretisch Feminismus einschliessen müsste.

Die Praxis hingegen zeigte, dass patriarchale
Strukturen auch innerhalb der anarchistischen

Strömung hartnäckig blieben, weshalb
Anarcha-Feministinnen* sich dazu entschlossen,

sich zunächst in separaten Frauengruppen
zu organisieren. Die Anarcha-Feministinnen*
der I970er-Jahre waren nicht die ersten, die

diesen Widerspruch erlebten und artikulierten.

Zu ihren Vorkämpferinnen* zählen Louise

Michel, Emma Goldman, die Mujeres Libres

im Spanischen Bürgerkrieg und viele andere

Anarchistinnen*, die sich aufgrund ihrer
anarchistischen und feministischen Positionierungen

doppelt behaupten mussten.
In diesem Artikel fokussiere ich die anarcha-

feministische Theorie der I970er-Jahre nach

Kornegger und Ehrlich und meine im Folgenden

mit (Anarcha-Feminismus> diesen histori¬

schen Standpunkt. Unter
(Anarchismus) verstehen
Anarcha-Feminstinnen*
einen kommunistischen
Anarchismus, der auf Peter

Kropotkin zurückgeht und

in diesem Text ebenso zu

verstehen ist. Kommunistischer

Anarchismus meint
ein herrschaftsfreies
Zusammenleben freier
Menschen als Kollektive, wobei

die politische und ökonomische Freiheit zwingend

auch die Abschaffung von Staat, Eigentum

und Kapital bedeutet.

Standpunkte
Zur Sache. Was meint der Anarcha-Feminismus?

Kornegger und Ehrlich proklamieren in

ihren Artikeln zum Anarcha-Feminismus
manifestartig ihre Positionen. Eine Collage:

• Anarchismus meint auch Feminismus.
Anarchismus schlägt eine ökonomische Analyse,

ein Organisationssystem und einen möglichen

Plan für die revolutionäre Aktion vor. Die

feministische Analyse erweitert die anarchistischen

Begrifflichkeiten zu Eigentum und

Autorität um die Komponenten der Bestimmung
über den eigenen Körper und der sexuellen

Freiheit. Sie deckt Hierarchien und Machtverhältnisse

im Alltag auf und setzt die Kernfamilie

als Grundlage für alle autoritären Systeme

voraus. Sie entlarvt geschlechtsspezifische
hierarchische Denkmuster und Verhaltensweisen

und leistet damit einen wesentlichen

Beitrag zur anarchistischen Gesellschaftstheorie.

Denn: Solange subtile Hierarchien bestehen,

kann es keine Anarchie geben. Anarchismus

muss deshalb immer auch Feminismus heissen,

sonst sind die Prinzipien, auf denen er gründet,
reine Heuchelei.

• «The radical feminist perspective is almost

pure anarchism.»
«In fact, it is my contention that feminists have

been unconscious anarchists in both theory

Kapitalismuskritik ist längst
Teil des akademischen
Lehrplans, Bemerkungen dazu

fallen zu lassen, was im

herrschenden System alles

faul ist, gehört zum guten
Ton.



and practice for years.» Kornegger zufolge
sind Feministinnen* unbewusst oder intuitiv
Anarchistinnen*. Ihr Verständnis von Hierarchie

und Autorität als wesentliche Herde der

Unterdrückung aller Art deckt sich mit dem

anarchistischer Analysen. Die Isolierung und

Bekämpfung einzelner Unterdrückungsmechanismen

ist nicht zielführend, da diese

immer im Zusammenhang mit anderen stehen.

Es muss darum gehen, jede Machtausübung

- sei es von Seiten Patriarchat, Wirtschaftssystem

oder Staat - zu bekämpfen. Hierarchische

Praktiken und Denkmuster, so Kornegger,
seien Verfestigungen «männlicher Dominanz),

die der Aussenwelt eine hierarchische

Ordnung aufzwängen und ausschliesslich Subjekt-

Objekt-Haltungen zuliessen. Frauen seien

hingegen mehr danach
bestrebt, flache Hierarchien
herzustellen und einander
als gleichwertige Subjekte

zu begegnen. Sie organisier- Anarchie geben.
ten sich freiwillig und spon- Anarchismus muss deshalb
tan ohne Führungspersonen immer auch Feminismus
und teilten ihren Besitz
untereinander. Diese Subjekt-

- economic, political, and personal. And that
means an anarca-feminist revolution.» In der
anarcha-feministischen Theorie sind Frauen in

der besonderen Situation, Trägerinnen* eines
schlummernden anarchistischen Bewusstseins

zu sein und dadurch - sofern dieses konkretisiert

und realisiert wird - revolutionäres Subjekt.

Solange subtile Hierarchien
bestehen, kann es keine

heissen, sonst sind die

Prinzipien, auf denen er
gründet, reine Heuchelei.

Subjekt-Haltung, die

Kornegger in Zusammenarbeit

mit anderen Frauen erlebt,
ist anarchistische Praxis.

Sie beobachtet, dass Frauen oft spontan
anarchistisch handeln und sprechen, ohne sich

dessen selbst bewusst zu sein. Feministinnen*

beschäftigten sich mit diesem Zwiespalt oder
anders ausgedrückt: «What feminists are
dealing with is a mind-fucking process.»

• Feminismus ist als Anarchismus zu benennen.
Das Schlüsselmoment des Anarcha-Feminis-

mus liegt darin, die Verbindung von Feminismus

und Anarchismus bewusst zu machen und

zu benennen. Dies ist notwendig, um Frauen

aus Reformismen «herauszukatapultieren» in

die Konfrontation mit Autoritätsansprüchen
selbst. Feminismus verstanden als Anarchismus

lässt sich nicht mit Reformen,
Gleichstellungsartikeln oder Frauenquoten abspeisen,
sondern erkennt die Wurzeln der Unterdrückungen

und seine eigene revolutionäre
Aufgabe. Um dem Patriarchat ein Ende zu setzen

- und darüber hinaus eine feministische
Wirklichkeit zu schaffen - muss Feminismus
anarchistisch gedacht werden. Denn: «Challenging

sexism means challenging all hierarchy

Dasein ohne Hierarchie und Autorität
Das Ziel des Anarcha-Feminismus ist unmiss-

verständlich: eine anarcha-feministische
Revolution. Dazu soll jegliche Hierarchie und

Autorität aufgehoben werden, um alle
Menschen von allen Unterdrückungs- und
Herrschaftsformen zu befreien und ein sinnvolles,
freies Dasein zu ermöglichen. Die Anarcha-
Feministinnen* wollen sich weder in das be¬

stehende System integrieren
lassen, noch einen Staatsstreich

initiieren; sie wollen
die Macht auflösen. Damit

grenzen sie sich klar gegen
revolutionäre Kräfte innerhalb

und ausserhalb des

Feminismus ab, deren Ziel

ein Arbeiter(*innen)-Staat
oder ein Matriarchat ist,

worin die Anarcha-Feminis-
tinnen* nicht das Ende
jeglicher Unterdrückung sehen.

Ehrlich kommentiert dies folgendermassen: «If

a state - even a state representing the workers

- continues, it will re-establish forms of
domination, and some people will no longer
be free. People aren't free just because they
are surviving, or even economically comfortable.

They are free only when they have

power over their own lives. Women, even more
than most men, have very little power over
their own lives. Gaining such autonomy, and

insisting that everyone have it, is the major
goal of anarchist feminists.»

Utopie als Langzeitprozess
Zwischen der kapitalistischen Gegenwärtigkeit

und der anarcha-feministischen Utopie
besteht eine Unzahl Hindernisse - eine
feministische Splittergruppe gegen die immense
Übermacht bestehender Herrschaftsverhältnisse.

Dessen sind sich die Anarcha-Femi-
nistinnen* im Klaren. Doch gerade in dieser
Situation sei die Konzentration auf den
Anarcha-Feminismus als notwendiges revolutionä-



res Gerüst wichtiger denn je: Anstatt zu

resignieren, solle realisiert werden, dass Frauen
die revolutionäre Energie loszutreten vermögen.

«It takes a long time to make a revolution:

it is something that one both prepares for
and lives now», schreibt Kornegger. Sie glaubt
nicht an ein Vor und Nach der Revolution. Die

Verwirklichung der Utopie erachtet sie als

ein Langzeitprozess, der im täglichen Leben

beginnt. Zunächst müssen eigene Hindernisse

abgebaut werden, sexistische oder patri-
archale Strukturen, die sich

in eigene Denk- und
Verhaltensmuster eingeschlichen
haben. Der Mythos der

Führung muss zerstört werden.
Die Anarcha-Feministinnen*

ermutigen zunächst
Zusammenschlüsse in getrennten
Gruppen, um Praktiken
flacher Hierarchie zu erproben.
Im kleinen Rahmen können Erwartungen an
die gemischte Bewegung formuliert werden,
in der alle gleichgesinnten Menschen dabei
sind. «Die Menschen müssen ein aktives
Verständnis für die Unterdrückungsmechanismen
entwickeln, die den meisten ihrer
gewohnheitsmäßigen und alltäglichen Standpunkten
und Handlungen zugrunde liegen», formulieren

die Anarcha-Feministinnen*. «Wir müssen

sogar solche Allerweltsdinge wie Humor, Sprache

und Launen untersuchen, die gewöhnlich
in allen kräftemäßig ungleichen Beziehungen

gegen die Schwächeren benutzt werden -
Unternehmer gegen Arbeiter, Mann gegen
Frau, starkes Individuum gegen schwaches
Individuum. Menschen, die aufgrund ihres

Geschlechts oder ihrer Herkunft privilegiert
oder unterdrückt sind, haben Handlungs- und

Denkweisen entwickelt, die mit einer
revolutionären Ideologie unvereinbar sind.» Teil der
revolutionären Vorbereitung zu sein, verpflichtet

demnach auch zu unermüdlicher
Selbstreflexion, sich eigene Privilegien bewusst zu

machen und autoritäres oder diskriminierendes

Verhalten anzusprechen. Vorbereitungen
können auch Lektüre, Diskussionen,
Demonstrationen oder (direkte Aktion> einschliessen,

um sich die eigene Passivität abzugewöhnen.
Dazu können Sabotage, Streik oder Boykott
zählen - zum Beispiel systematisches (Kranksein)

oder bei Polizeikontrollen stets davon

zu rennen, speziell wenn mensch nichts zu

befürchten hat. Längerfristig kann auch das
Wohnen in Kollektiven oder das Verkehren in

regierungsfernen Etablissements zur
Vorbereitung gehören. Schliesslich soll eine
anarchistische Gegenszene entstehen, in der sich

alle Menschen frei bewegen können. Kurz: Die

Taktik der Anarcha-Feministinnen* pocht nicht
auf das Stürzen einer Regierung, sondern auf
deren Aushöhlung. Dieser Ansatz hat einen
ebenso grossen Vor- wie Nachteil für alle, die
dabei sind. Das Warten auf eine Revolution

hat ein Ende. Du brauchst
nicht mehr zu Hause
sitzen und darauf zu warten,
dass es kracht. Du kannst

mit deinem Alltag beginnen.

Andererseits hat
somit auch das komfortable
Warten bis es kracht ein
Ende. Es ist unbequem, sich

bewusst zu machen, dass
die Revolution ein Prozess ist, zu dem mit
jeder Handlung beigetragen werden kann. Wer
sich an einer anarcha-feministischen Revolution

beteiligen will, kann jetzt damit beginnen,
entsprechend zu leben und sich in Ausdauer
zu üben. Dazu Kornegger: «Dies setzt eine

Haltung gegenüber der Revolution voraus, die
ein Verständnis für das Bedürfnis nach Freude
und Festivität beinhaltet. Die Erneuerung
unserer Energien durch das Spiel und die Feier
ist unbedingt notwendig für die Revolution.»

Fazit oder: Eine feministische Revolution ist
kein Luftschloss
Im Sinne meines Plädoyers greife ich nun
einige Punkte der Theorie heraus, kommentiere
sie und bette sie in mein Erleben ein.^ Die anr
archa-feministische Theorie nach Kornegger
und Ehrlich wirft eine Reihe von Fragen auf.

Vierzig Jahre nach ihrer Formulierung ist sie

heute zweifellos an Kontextualisierung gebunden.

Die strenge dichotome Kategorisierung
in (Frauen) und (Männer> ist heute nicht mehr

angezeigt, da die Begriffe inzwischen durch

queer-feministische Theorien differenziert
wurden. Frauen als (intuitive) oder (natürliche)
Anarchistinnen* zu bezeichnen, finde ich

problematisch, möglicherweise sogar der Theorie
zuwiderlaufend. Die These scheint mir zu steil
und verallgemeinernd, hat sogar eine biolo-

gistische Note. Trotzdem ist es relevant, dass
die Anarcha-Feministinnen* der I970er-Jahre

Die Taktik der Anarcha-
Feministinnen* pocht nicht
auf das Stürzen einer
Regierung, sondern auf
deren Aushöhlung.



dies so erlebt hatten und aufschrieben. Es

regt dazu an, darüber nachzudenken, wie
hierarchische Denk- und Verhaltensmuster vielen
Menschen von aussen aufgezwängt werden,
die ihnen intuitiv widerstreben. Es gibt auch

Anlass, das zynische Menschenbild zu

hinterfragen, demzufolge <keine Regierung) immer

(Kampf aller gegen alle> heissen soll. Vieles

spricht dafür, dass (keine Regierung) viel eher

(gegenseitige Hilfe> bedeuten könnte; Angst
vor der Staatsmacht ist bestimmt nicht der

einzige Grund, weshalb ich nicht meine Nachbarin

erschiesse. Anarcha-Feministinnen*
verknüpfen verschiedene Praxisfelder, bauen deren

Begrifflichkeiten aus und bringen sie auf
den Punkt. Dieses Vorgehen ist zeitlos, mutig
und nötig. Denn: Revolutionäre Ideen werden
nicht auf dem Silbertablett serviert. Es lohnt
sich nicht, auf zündende Literatur zu warten
und jedes Mal bei Null zu beginnen, wenn
sich gesellschaftliche Umstände ändern und

bestehende Ansätze gestrig aussehen lassen.

Vielmehr muss es darum gehen, Ideen
weiterzuentwickeln und Gerüste gezielt zu benutzen.

Die Anarcha-Feministinnen* machen dies vor
und stellen damit der Ode der gegenwärtigen

revolutionären Theorielandschaft, in der
auf ewig gleichen Theorien

rumqekaut wird, einen an- ni
i * i i c- Anqst vor der Staatsmacht

deren Ansatz entgegen. Sie ~

erkennen im Feminismus ist bestimmt nicht der einzi-

eine Rückverbindung zum ge Grund, weshalb ich nicht
Anarchismus und im Anar- meine Nachbarin erschiesse.
chismus einen Schirmbegriff
für Freiheit von jeglicher
Unterdrückung. Sie verankern
damit die Lehre, dass weder autoritärer, noch

reformistischer Feminismus zu einem feminis-
tischen Ziel führt und umgekehrt, dass sexisti-
sche Anarchie eben keine Anarchie ist.

Es nervt, dass unsere Energie immer noch zu

grossen Teilen in Reformbashing oder dem
Aufdecken von Sexismus innerhalb linker
Strukturen verpuffen muss. Denn feministische
Revolution ist kein Luftschloss: Es gibt heute
konkrete Beispiele, wie eine Revolution aussehen

kann, die von Frauen getragen wird. Die

Zeit ist längst vorbei, in der es nicht auffiel,

wenn Frauen aussen vorgelassen wurden. Wir
überblicken eine Anzahl Revolutionsversuche,
die auf halbem Weg scheiterten. Die Reaktion

war häufig umso schlimmer. Es ist höchste Zeit,
eine neue Herangehensweise ernst zu neh¬

men und zwar eine, deren Spitze feministisch
ist. Der Gedanke ist umso interessanter:
Feminismus heisst Anarchie! 4

Literatur
• Ehrlich, Carol und Kornegger, Peggy: Anarcha-Femi-

nismus. Aus dem Amerikanischen übersetzt von
Gisela Kuhlendahl, Markus Schürmeister, Jörg Michael
Heinrich und Jochen Schmück, Berlin: Libertad Verlag

1979.

• Ehrlich, Carol: Socialism, Anarchism And Feminism,
The Anarchist Library, theanarchistlibrary.org/libra-
ry/carol-ehrlich-socialism-anarchism-and-feminism,
abgerufen am 24.Ol.20i7.

• Kornegger, Peggy: Anarchism: The Feminist Connection,

The Anarchist Library, theanarchistlibrary.org/
library/peggy-kornegger-anarchism-the-feminist-
connection, abgerufen am 24.Ol.20i7.

• Kropotkin, Peter: Die Eroberung des Brotes, Grafenau:

Trotzdem Verlag 1989.

• Lohschelder, Silke, Dubowy, Liane M., Gutschmidt,
Ines: AnarchaFeminismus. Auf den Spuren einer
Utopie, Münster: Unrast-Verlag 2000.


	Anarcha-Feminismus ist kein Anachronismus

