
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2016)

Heft: 50

Artikel: Die Pluralisierung des Feminismus geht durch mich hindurch

Autor: Schmuckli, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Pluralisierung des Feminismus geht
durch mich hindurch
Feministische Praxis und Theorie sind in unseren Biographien verwoben. Eine
philosophische Reflexion über feministische Veränderungen und Differenz(en) in
den vergangenen 25 Jahren

von LiS

1991 ist für mich noch immer eine schillernde
Jahreszahl: Sie hat einen Rhythmus und ist

von sattem Olivgrün. Es war auch ein Jahr
überbordender Erfahrungen: Offiziell feierte
man den Mythos Schweiz. Gleichzeitig legten
Frauen am Frauenstreiktag all ihre öffentlichen

und privaten Arbeiten nieder und
feierten eigen- und widerständig. Diese Politik,
welche das alltägliche Leben mit politischem
Bewusstsein und Engagement in der Welt
verbindet, ist eine Erfindung der Frauen. Luisa

Muraro nennt sie Erste Politik.

Ein heisser Sommer
Mein eigener Sommer 1991 war geprägt vom
Lernen auf die Lizentiatsprüfung. Ich setzte
mich ausführlich mit Friedrich Nietzsches
Ethik, mit Max Horkheimers und Theodor W.

Adornos Dialektik der Aufklärung und mit
Plans-Georg Gadamers Hermeneutik
auseinander. Ich hatte einen klar strukturierten
Lernplan und verbrachte lange Tage hinter
den Büchern. Vorsorglich verschloss ich meine

Fensterläden, Sonne und Sommeralltag wurden

radikal ausgesperrt. Am 14- Juni riskierte

ich einen Blick über die Bücher hinaus
und wagte mich auf die Strassen: Uberall auf
den Plätzen Berns sah ich farbig gekleidete,
redenschwingende Frauen. Eine ausgelassene,

fröhliche Stimmung war Grundtenor,
Ungeduld und politische Wut schwangen in

den Reden mit. Alle Frauen schienen fasziniert

von der Wirkung ihres Streikes. Ich liess mich

für einen kurzen Moment anstecken von der
Fröhlichkeit, mitziehen von dieser Zuversicht.

Ich liess mich treiben in dieser politischen,
farbigen, entspannten Atmosphäre von Frauenwelten.

Der Rückzug ins Lernen fiel mir schwer.

Der Frauenstreiktag hatte mich durcheinander

gebracht: Dieser gelebte Feminismus störte

mich unmittelbar. Der Feminismus störte? Der

Frauenstreiktag war ein wunderbares, farbiges
Happening, verdeutlichte eindrücklich, was
Frauen leisten und was an Selbstverständlichkeiten

wegbricht, wenn sie sich weigern
zu arbeiten. Der Streik machte Frauen in

ihrer Vielfalt sichtbar und thematisierte
avant la lettre die weibliche Zivilgesellschaft.
Der Frauenstreik forderte in der Tradition
der Gleichstellung endlich die juristisch
verbrieften Rechte ein: Gleicher Lohn für
gleichwertige Arbeit, gleicher Zugang zu Bildung
und Ämtern, Teilzeitstellen auch in höheren

Positionen oder Tagesschulen.

Unbehagen an der Einheitlichkeit
Der Frauenstreik war also ein kulturell
erfolgreiches Statement. Erst nachträglich wurde
für mich deutlich, dass er jedoch politisch der
klassischen Emanzipationslogik folgte: Der
Streik sollte die Frauen aus herrschenden

patriarchalen Abhängigkeiten und von
stereotypen Rollenvorstellungen befreien, gleichzeitig

sollten sich die Frauen in das bestehende

politische und ökonomische System einfügen.
Frauen sollten sich fortan selbstbewusst und

juristisch gleichberechtigt auf Augenhöhe mit
den Männern befinden. Das bedeutete auch

eine Angleichung an das Konzept <Mann>.

Zudem störte mich die angebliche Einheitlichkeit
in der Vielfalt: Alle Frauen sollten sich in den

Gleichstellungsforderungen verbinden. Alle
Frauen? Gab und gibt es keine deutlichen
Unterschiede unter den Frauen? Unterschiede

beispielsweise der Ökonomie, der Hautfarbe,
der sexuellen Orientierung, des Alters, der

Bildung, der politischen Ausrichtungen? Das

gemeinsame politische Interesse der Frauen,
nämlich die Gleichstellung von Frau und

Mann, erzwang den Verzicht auf Differenzen.



In dieser Bündelung der verschiedensten

Interessengruppen zu einer politischen Aktion
bestand die Stärke des Feminismus im Singular.
Kehrseite davon war, dass dieses <Wir Frauen>

eine Art moralische Vereinnahmung unter
dem Aspekt der Solidarität bedeutete. Wollte

man kritisch diskutieren, galt man als
unsolidarisch mit den Geschlechtsgenossinnen. Erst

nachträglich wurde mir bewusst, dass mir das
Reden und Diskutieren neuer Ideen auf der
Strasse fehlte. Der Feminismus. Wer definiert
diesen Feminismus im Singular? Und warum
ist Gleichstellung so zentral darin?

Dekonstruieren lernen
In den letzten Monaten meiner Zeit an der
Universität Bern bot Stefanie Brander ein

Seminar zur Postmoderne an. Sie eröffnete
mir in spannenden Diskussionen ungeheure
Einsichten und neue Denkräume. Für mich war das

Seminar eine Initialzündung für neue Fragen,
andere Ideen und eigenständiges Denken (im

Gegensatz zum Nach-Denken vorgegebener
Konzepte). Endlich ein gemeinsames Denken,
endlich der Versuch, die Zeit und die
zeitgenössische Welt von 1991 zu

fassen, endlich die Möglichkeit,

einen vagen Gedanken

laut voranzutreiben, das
denkende Denken zu üben.
Es ging uns um eine radikale
Kritik am Projekt der Moderne
und um ein hartnäckiges,
kritisches Befragen herkömmlicher

philosophischer Ideen. Wie denkt man
sich den (abstrakten) Menschen? Wer ist die

(verallgemeinerte) Frau? Was beschreibt das

Subjekt? Was grenzt die Identität aus? Was

versteht man unter der Freiheit? Wie denkt

man sich die Vernunft? Was will man mit der

Aufklärung verkünden? Wie lässt sich die

Gerechtigkeit verstehen? Wie lässt sich die
Auto-nomie um die Erfahrung von Frauen,
Schwarzen, nicht-heterosexuell lebenden

Personen erweitern? Warum wird die Dialektik

nicht weitergetrieben in ein Denken der Grenzen

des Denkens? Es war für mich wie ein Spiel: Wir
bedienten uns der klassischen philosophischen

Begriffe der Ideengeschichte und versuchten,

diese aus ihrem jeweiligen historischen Kontext

heraus zu verstehen. Wir analysierten, zerlegten,

befragten und setzen sie anschliessend

neu zusammen. Kurz: Wir destruierten und

konstruierten, wir dekonstruierten.

Kritik der patriarchalen Vernunft
Wir nahmen beispielsweise den Begriff
<Aufklärung> und zerlegten diesen unbekümmert.

Wir entdeckten, dass sowohl die herkömmliche

Aufklärung im Kant'schen Sinne als

auch deren Weiterführung durch Florkheimer/
Adorno auf einer spezifischen Vorstellung von
Vernunft basierte - einer geschlechtslosen
Vernunft. Diese (integrative Einheit) der Vernunft
entlarvten wir als Selbsttäuschung: Wir
begriffen, dass diese geschlechtslose Vernunft
eine männliche Äusserungsform von Vernunft
darstellt und damit den Ausschluss von einer
weiblichen Vernunft impliziert. In der Dialektik
der Aufklärung wurde also zwar die
Selbstreflexion der Vernunft eingefordert, diese
Vernunft selbst jedoch nicht als (halbierte)
Vernunft hinterfragt.

So ergab sich eine neue Fragestellung:
Wie sähe eine Aufklärung der Aufklärung
aus weiblicher Perspektive aus, die weder
den Anspruch auf Vollständigkeit noch auf
wissenschaftliche Objektivität hat? Wir
kamen zur Einsicht, dass diese Aufklärung der

Aufklärung als Aufgabe der Frauen poly¬
valent ist: Erkenntnistheoretisch

will sie bewusst
machen, dass die herrschende
Ordnung der Vernunft und
die Darstellung der Welt als

objektiv, vernunftgeleitet und

geschlechtsneutral eindimensional,

gar falsch ist, gerade
weil sie andere Zugänge

ausblendet. Ethisch will sie die Ordnung der
Vernunft als herrschende Ordnung, die andere
Vorstellungen von Vernunft, Leben oder
Zivilisation unterdrückt, markieren. Empirisch will
sie der Dominanz des abstrakten Konzeptes
(Vernunft) die Relevanz konkreter Erfahrungen

entgegenhalten.

Pluraiisierung des Feminismus
Ich erlebte damals ein Feuerwerk von Ideen,
Konzepten und Diskussionen unter Frauen.
Dies bezeugten auch die vielfältigen feministischen

Publikationsmöglichkeiten in dieser
Zeit. Es gab eine Verschiebung weg von der
Strasse, den Flyern und Demoplakaten hin zu
den feministischen Verlagen und den
Redaktionszimmern. Damals gab es die FraZ (1976-

2009) und die Emanzipation (1975-1996), Die
Philosophin (1990-2009), die Olympe (1994-
2012), Die feministischen Studien (1978-2008),

Wollte man kritisch
diskutieren, galt man als

unsolidarisch mit den

Geschlechtsgenossinnen.



die Fama und natürlich auch die Rosa. Diese

Vielfalt war ein Aufbruch von uns Denkerinnen

und bezeugte den Wunsch, die Welt
selber zu analysieren und zu interpretieren.
Zugleich brach die Tradition des politisch
aktiven Feminismus auf der Strasse ein. Der 8.

März lockte kaum mehr Frauen zum Marsch
und der Streik am 14- Juni 1991 blieb, wie sich

herausstellte, einmalig - politisch nur diffus

nachhaltig. Der Feminismus verlagerte sich,

so meine Beobachtung, von der Strasse in

die diversen Fläuser: Im Bundeshaus und in den

kantonalen Parlamenten nahm der Frauenanteil

langsam aber stetig zu, die
linken Frauen setzten sich

weiterhin mit dem
Gleichstellungsanspruch auseinander,
endlich wurde auch die
erste linke Bundesrätin - nach

mächtigem Aufmarsch der
Frauen vor dem Bundeshaus

- gewählt. Die Frauenhäuser wurden als

Notwendigkeit in der patriarchalen Gesellschaft
anerkannt und vom Staat finanziell
unterstützt. In den privaten Häusern konnte der
Mann nicht mehr ganz so selbstverständlich
seine Ansprüche bezüglich Haushaltsbudget,
Wohnort und Lebensumstände seiner Frau
und Kinder durchsetzen. In den Schulhäusern
übernahmen vermehrt Lehrerinnen die
Vermittlung der Kulturtechniken an die nächste
Generation. Auch in den Universitäten wurde
nicht mehr nur der klassische Bildungskanon
vermittelt, sondern neue Ideen - gerade unter

Frauen - diskutiert. Die Pluralisierung des

Feminismus zeigte sich mir auch in der
Pluralisierung der Lebensentwürfe: Wir verliessen
die Häuser, um beruflich und privat mit
unserer Autonomie und unserem Subjektsein als

Frauen zu experimentieren.

Das Durcheinander im Alltag
Im Berufsalltag war es dezidiert anders als

erwartet. Im Rückblick bin ich mit dem
Berufseinstieg ein weiteres Mal zur Welt gekommen.

Was mich an der Universität als Ort des

Lernens und des Austausches fasziniert hatte,
konnte ich nicht unmittelbar in meinen Berufsalltag

einbringen. Was mir der Berufsalltag
an neuen Möglichkeiten bot, musste ich mir
erst aneignen. Ich hatte weder das Gefühl, im

Beruf angekommen noch von der Uni losgelöst
zu sein. Ich war weder hier noch dort, ich war
ständig am Schwimmen. Ich war wieder Ler¬

nende, aber selbst das Lernen war mir in der
Praxis fremd geworden. Ich wurde zur
Praktikantin. Was ich jedoch klar vor Augen hatte:
Ich wollte arbeiten, ich wollte mein Geld
verdienen. Ich musste ja meine Studiendarlehen
zurückbezahlen. Ich wollte (wem auch immer)
beweisen, dass Philosophie nicht brotlos ist

und ich damit meinen Lebensunterhalt bestreiten
konnte. Meine Vorstellungen von Autonomie
und Subjektsein als Frau zerschellten an der
Praxis: In meinen ersten Anstellungen ging es

darum, die eigenen Fragen und Zugänge zur
Wirtschafts- und Sozialethik so einzubring¬

en, dass es den Betrieben
nützlich war. In meinem
Privatleben ging es darum,
die Zeit zwischen Beruf,

Schreibtätigkeit, Abendkursen

am Psychoanalytischen
Seminar Zürich, Freundinnen
und Partner (und dann doch

auch noch etwas Zeit für mich) ein- und
aufzuteilen. Ich hatte das Gefühl, dass die

Pluralisierung des Feminismus mitten durch mich

hindurch ging: Ich fühlte mich mal euphorisch
vielfältig und lebendig plural, mal niedergeschlagen

fragmentiert und subjektiv unfähig,
es auf die Reihe zu kriegen. Es war ein ständig
wechselndes, kontinuierliches Durcheinander.

Meine eigene Praxis
In diesem bedrängenden Durcheinander
entdeckte ich meine Leidenschaft: zu vermitteln.
In meinen ersten beiden Berufen liebte ich es,
kleinen Gruppen mein beschränktes Wissen

zu Kapitalflucht und Wirtschaftsethik, später
zu Sozialpolitik und Berufsethik zu vermitteln.

Diese unmittelbaren Auseinandersetzungen

mit Interessierten und der Austausch

aufgrund von Erfahrungen - davon wollte ich

mehr. Also liess ich mich erst zur Supervisorin,

dann zur Psychotherapeutin ausbilden.
Ich wurde vom Wunsch motiviert, zuzuhören
und in Beziehungen eine gemeinsame Praxis

zu entwickeln. Ich konnte meine Stärken
ausleben, nämlich meine Klientinnen mit aktivem
Zuhören und Humor zu entlasten und durch

Ordnungschaffen zu erleichtern. Noch höre
ich dieses «Sie esch es ordeligs» als Vorwurf

- und nun begann ich es subversiv umzuinterpretieren.

In meiner psychoanalytischen Praxis

bin ich in meiner eigenen Praxis angekommen,

wo sich Neugier, die Ernsthaftigkeit von

Erfahrungen, das lebendige Gespräch und

Ich wollte beweisen, dass

Philosophie nicht brotlos ist.



der Wunsch nach Theoriebildung mischen.

Was sich für mich heute als roter Faden zeigt,
ist die Auseinandersetzung mit Unterschieden
und mit meinen eigenen Erfahrungen in dieser

komplexen Gegenwart.

Von der Differenz zur Freiheit
In dieser Fülle von Erfahrungen möchte ich

drei Momente herausgreifen: Geschlechterdifferenz,

das Von sich selbst Ausgehen und

weibliche Freiheit. Unbestritten gibt es die

Geschlechterdifferenz, umstritten ist deren

Bedeutung. Die sexuelle Differenz besteht
nicht zwischen Männern und Frauen, sondern
sie ist in mir. Ich erlebe die sexuelle Differenz
in meiner Existenz, ich verkörpere sie, ich kann

von ihr nicht abstrahieren. Die Geschlechterdifferenz

macht aus mir eine Frau, im Überfluss
und im Mangel. Und sie auferlegt mir

Erfahrungen, die ich zur Sprache bringen möchte,
auch wenn ich die Worte dafür noch finden
und erfinden muss. Die Geschlechterdifferenz
ist unhintergehbar und prägt jeden politischen,

ökonomischen und sozialen Alltag.
Von sich selbst Ausgehen wird für mich

damit zu einem politischen Prozess: Worte
finden, um mein eigenes Fühlen und Wünschen
und meine Vorstellungen von gutem
Zusammenleben, Erster Politik und von Macht
auszudrücken. Mir geht es darum, mich in diese

Gegenwart einzumischen, also politisch und

kulturell sichtbar zu werden und es zu bleiben.
Von sich selbst Ausgehen wird zu einem möglichen

Weg, das Denken der Geschlechterdifferenz

als politische Praxis zu verstehen, wie
es Luisa Muraro anbietet. Indem ich von mir

ausgehe, übe ich eine Erste Politik aus, in der
die eigenen Erfahrungen sagbar werden. Und

damit kann ich - endlich - ein standhaftes
Gegenüber werden.

Ausgehend von meinen eigenen
Erfahrungen als Frau und in der Verbindung und

dem Austausch mit anderen Frauen entsteht
weibliche Freiheit. Weibliche Freiheit lässt

sich nicht an der Logik und den Errungenschaften

der Freiheit der Männer messen. Der

Massstab von Freiheit liegt im Subjekt und

wenn Frauen den Wunsch nach Selbstbestimmung,

den Wunsch nach Vertrauensbeziehungen,

den Wunsch nach gutem Zusammenleben

untereinander teilen und sich darüber
austauschen, dann entsteht weibliche Freiheit.

Eine Freiheit, die weniger bei den Gesetzen als

vielmehr bei den konkreten Frauen ansetzt. 4

Literatur
• Brander, Stefanie: «Philosophinnen im Gespräch.

Hannah Arendt, Simone de Beauvoir - eine fiktive
Begegnung.» In: Die Philosophin. Forum für
feministische Theorie und Philosophie. Tübingen 1990, S.

57-74.

• Muraro, Luisa: «Von sich selbst ausgehen und sich
nicht finden lassen.» In: Diotima (Hg.): Die Welt zur
Welt bringen. Königstein/Taunus 1999, S. 18-38.

• Muraro, Luisa: Nicht alles lässt sich lehren.
Rüsselsheim 2015.

• Schmuckli, Lisa: Differenzen und Dissonanzen. Zugänge

zu feministischen Erkenntnistheorien in der
Postmoderne. Königstein/Taunus 1996.

• Schmuckli, Lisa: Hautnah. Königstein/Taunus 2001.

• Schmuckli, Lisa: «Stichwort Postmoderne.» In: Strahm,
Doris u.a. (Hg.): Wörterbuch der feministischen
Theologie. Mainz 2002, S. 452-454.

• Schmuckli, Lisa: Passion der Differenz. Ein Kaleidoskop

von Frauenwelten. Königstein/Taunus 2007.

Weisshaupt, Brigitte: «Dissidenz als Aufklärung.» In:

Andreas-Griesebach, Manon/Weisshaupt, Brigitte
(Hg.): Was Philosophinnen denken II. Zürich 1986, S.

9-23.

• Weisshaupt, Brigitte: «Schatten über der Vernunft.»
In: Nagel-Docekal, Herta (Hg.): Feministische Philosophie.

München/Wien 1990, S. 136-157.


	Die Pluralisierung des Feminismus geht durch mich hindurch

