Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift flr feministische Anliegen und Geschlechterfragen
Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2016)

Heft: 51

Artikel: Laudatio fur Tove Soiland

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-731168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-731168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

48

Laudatio fir Tove Soiland

Am 28. Mai 2016 wurde Tove Soiland in Bern der Ida-Somazzi-Preis verliehen. Ein
Abdruck der Laudatio in voller Lénge

von DZ

Die Laudatio ist eine Form der Rede, die mir bisher vor allem von den Oscarverleihungen oder
Veranstaltungen wie den Swiss Music Awards bekannt war. Dort gewinnt ein junges Talent eine
Auszeichnung und wird dabei von einer Koryphde auf dem jeweiligen Gebiet gewirdigt. Ist das
gepriesene Talent schon dlter und erhalt einen Preis fir sein Lebenswerk, wird fir die Laudatio
meist auf einen renommierten Mann aus Politik oder Wirtschaft zurickgegriffen. Wir befinden
uns heute aber nicht an einem dieser Brot und Spiele>-Anldsse der Postmoderne, sondern an
der Verleihung des Ida Somazzi-Preises 2016. Der Preis geht dieses Jahr an Tove Soiland, lacano-
marxistische Feministin, Historikerin und Philosophin. Die Tatsache, dass Tove Soiland eine junge
Frau als Laudatorin vorgeschlagen hat, zeigt, dass wir hier und heute diese Sache mit der Lau-
datio umkehren. Oder besser: Dass wir sie richtig stellen. Denn als Historikerin weiss sie natir-
lich, dass die Geschichte vorwdrts geht (also von hinten nach vorne, von der Gegenwart in die
Zukunft, von den Alten zu den Jungen). Wer also ware besser geeignet, das Schaffen von Tove
Soiland zu wiirdigen, als eine junge Frau, die davon beeinflusst wurde? Als Feministin weiss Tove
Soiland aber auch um die Bedeutung der Emanzipation, der Ablésung der jungen Generation
von derjenigen der Eltern - fir uns Frauen besonders die Emanzipation von unseren Mittern.
Dass diese Emanzipation keinen Bruch bedeuten muss, sondern ein Zusammen-mit-den-Mut-
tern-Uber-die-Mitter-Hinausgehen, das habe ich von Tove Soiland gelernt. Und das kam so.

Ich bin Tove Soiland zum ersten Mal 2013 an den Linken Hochschultagen, einem Forum von
Studierenden zu kritischen Inhalten und politischen Kampfen, begegnet. Der Titel ihres Vortrags
lautete: Eine feministische Kritik der politischen Okonomie - oder warum es sich firr eine Feminis-
tin immer noch lohnt, Marx zu lesen. Ich erinnere mich noch genau an die Diskussion nach dem
Vortrag. Entgegen meiner Vorfreude auf eine feministische Debatte entspann sich eine mihsa-
me Diskussion um Soilands Marx-Exegese, dass sie zu wenig orthodox sei an dieser und jener
Stelle, das misse man(n) aber anders verstehen, etc. Also meldete ich mich etwas genervt zu
Wort und sagte: «Ich finde es unsdglich, dass wir hier schon wieder Gber Marx diskutieren. Viel
spannender ware doch, dariber zu reden, was denn nun feministisch ist an der ganzen Sache, ja,
was denn Feminismus eigentlich bedeutet. Das wirde mich viel mehr interessieren!» Schweigen
im Raum. Auch Tove Soilands unterstitzende Ausfihrungen auf mein Votum @nderten nichts
daran, dass eine feministische Debatte im Rahmen einer solchen angeblich kritischen Veranstal-
tung nicht méglich war. Ich hatte das erste Mal erlebt, was es bedeutet, dass die Frauenfrage
der ewige Nebenwiderspruch der kritischen Linken ist.

Mittlerweile habe ich verstanden, dass sich die Frauen insbesondere in linken Diskursen stén-
dig neu Gehér verschaffen missen. Tove Soiland gehért zu jenen Frauen, die dies immer noch
mit grosser Beharrlichkeit tun. Ausgehend von psychoanalytischen und marxistischen Anséatzen
denkt sie Gber 6konomische Verhéltnisse, Gber Reproduktions- und Sorgearbeit und iber neo-
liberale Geschlechterkonzeptionen nach. Diese Soilandsche Theorie, die sie selbst als dacano-
marxistisch> bezeichnet, habe ich ein Jahr nach den Linken Hochschultagen besser kennenge-

lernt.

2014 organisierte ich zusammen mit meiner Freundin Léa Burger eine Lesegruppe zu feministi-
scher Okonomiekritik und der Subjektfrage im Feminismus. Dieses Lektireseminar, an dem Frau-



en in unserem Alter teilgenommen hatten, endete mit einem ganztéagigen Workshop mit Tove
Soiland. Aus diesem Workshop sind mir drei Aspekte geblieben: Das sogenannte affidamento,
unser Problem mit dem Frauen-Wir und Toves Kritik an der queer theory. Nun aber der Reihe
nach.
Affidamento. Dieses Wort war mein allererster Kontakt mit dem italienischen Differenzfeminis-
mus. Dieser Feminismus ist kein akademischer; ist kein Denken, das sich historisch durchgesetzt
hatte und in den EinfGhrungsbichern zu feministischer Theorie eingehend besprochen wiirde.
So war es Tove Soiland, die uns wéhrend des Workshops darauf hinwies, dass ein Lesekreis
ausschliesslich fur Frauen darum so wichtig ist, weil er Vertrauen - das Sich-Anvertrauen - unter
Frauen méglich macht. Mit dem affidamento gab Soiland dem, was wir wahrend dieser Lese-
gruppe alle erlebt hatten, eine Bedeutung, einen Wert. Sie eréffnete mir eine neue Denkwelt,
eine neue Sprache und ein neues Versténdnis des Zusammenseins mit Frauen.
Nebst diesem affidamento war das Frauen-Wir ein weiteres Thema des Workshops. Im Laufe
des Nachmittags rief Tove Soiland néamlich plétzlich laut
R . . aus: «Jetzt habe ich verstanden! lhr jungen Frauven dirft gar
Plstzlich rief Tove Soiland nicht mehr von Fraus sprechen!» Natirlich sahen wir sie c?”e
aus: «Jetzt habe ich verstan- etwas verdattert an, ehe sie uns erklarte, wo der Hund (oder
den! /hrjungen Frauen dal’ﬁ die Hindin) begraben lag: Fir sie sei das Frauen-Wir damals
gar nicht mehr von Fraw eine Befreiung gewesen. Es habe bedeutet, dass nicht alle
Schwierigkeiten, die sie als Frau erlebte, nur mit ihr allein zu
tun hatten - sondern eben in ein grosses Ganzes eingebet-
tet waren, das es mitzudenken galt. Uns jungen Frauen aber
erschiene dieses Frauen-Wir als Bedrohung, als Korsett, aus

sprechen!»

dem es auszubrechen gelte.

Heute kenne ich den Essentialismus-Vorwurf an uns Feministinnen zur Genuge. Ich weiss auch um
die Kritik an der Neuen Frauenbewegung, die fur sich in Anspruch genommen hatte, alle Frauen
zu reprasentieren. Dank Tove Soiland habe ich dariber hinaus aber auch verstanden, dass die
Selbstbehauptung als Frau fir uns junge Fraven hier und heute etwas Ancjeres, etwas Neues ist:
ein politischer und emanzipatorischer Akt, mit dem wir eine feministische Offentlichkeit schaffen.
Das bedeutet, nicht einfach weiterhin zu sagen «Das Private ist politisch!», sondern darauf zu
bestehen, dass auch das Offentliche immer noch politisch ist. Warum ist das so wichtig?

Im Zuge neuer Geschlechterverhéltnisse seit den 1970er-Jahren hat sich eine Verschiebung er-
eignet, die dazu gefishrt hat, dass nicht nur das Private politisch geworden ist, sondern auch das
Politische eine Privatangelegenheit. Mit der Absage an das Frauen-Wir gab die Frauenbewe-
gung den &ffentlichen Ort auf, an dem sie ihre Politik verhandeln konnte. Fortan sollte jede for
sich selbst die Familien- und am besten auch gleich noch die Weltprobleme |ésen - Zuhause und
am Arbeitsplatz, versteht sich. Die Offentlichkeit der Frauenpolitik fand von nun an in den Hau-
sern statt, wie Lisa Schmuckli in der Jubildumsausgabe der RosaRot, der Nr. 50, schreibt. In den
Biros der Gleichstellungskommissionen, in den Kinderzimmern und in den universitéren Unter-
richtsrdumen wurde die zuvor 6ffentliche Politik der Frauen auf eigentimliche Weise unsichtbar.
So kommt es, dass wir jungen Frauen es heute wieder als Befreiung empfinden, unser Erleben
abzugleichen und zu merken, dass wir nicht alleine sind mit unserer Wut, unseren Sorgen und
Angsten, aber auch unserer Lust auf Neues.

Es ist dieselbe Erfahrung, die viele Frauen vor uns in den Selbsterfahrungsgruppen der 1970er-
Jahre gemacht haben. Es mag vielen der heute élteren Frauen seltsam anmuten, aber es ist eine
Tatsache, dass wir jungen Frauen uns wieder Réume schaffen missen. Wir brauchen wieder eine
Offentlichkeit, um zu diskutieren, was unsere Politik ist. Das Internet hat in den vergangenen
Jahren viel méglich gemacht, aber es ist nicht genug: Es hilft uns nicht, unsere Einsamkeit, unsere
Zersiedelung aufzulésen. Dazu aber spater mehr.

Zunachst noch zum dritten Aspekt, den ich aus dem Workshop mit Tove Soiland mitgenommen
habe: lhre Kritik an der Gender Theorie, die im deutschsprachigen Raum sperzifisch als queer
theory hegemonial geworden ist. Um diesen Aspekt versténdlich zu machen, méchte ich noch-

pupjiog SA0] Jﬂ:', OI}PPNDT € USJI0.19A

49



50

mals vom Frauen-Wir ausgehen, beziehungsweise von der Unméglichkeit, heute von Frauen zu
sprechen. Ich verstehe das so: Die Behauptung, Frau zu sein, ist heute ein Akt des Widerstandes
gegen die Ausdifferenzierung unseres Lebens in Okonomie, Politik und Kultur. Das Problem die-
ser angeblichen Separierung der gesellschaftlichen Sphéaren in politische, kulturelle und &kono-
mische Dimensionen ist, dass uns jungen Frauen heute Geschlecht als kulturell geschaffene Zu-
schreibung erklart wird. Damit erscheint Geschlecht weder durch politische noch wirtschaftliche
Verhaltnisse bestimmt. Im Zuge der deutschsprachigen Adaption von gender beschréankt sich die
Geschlechterpolitik auf das, was kulturell ausgehandelt werden muss, und sie kann damit in die
Verantwortung jeder und jedes Einzelnen abgeschoben werden. Geschlecht erscheint uns so als
eine Frage von Normen und Ildentitat.

Dass an feministischer Theorie interessierten Frauen Geschlecht heute in diesem Sinne vermit-
telt wird, hat mit theoretischen Verschiebungen zu tun, die Tove Soiland in ihren Arbeiten als
«problematischen cultural turn in der Geschlechterforschung» bezeichnet hat. Sie konstatiert,
dass die intensive theoretische Beschaftigung mit den kulturellen Bedingungen von Geschlecht
nicht von ungefahr kommt. Das Hegemonialwerden der Ge-
schlechtsidentitdt paarte sich historisch mit der neolibera-
len Umstrukturierung unserer Gesellschaft. Diese Paarung
bestand unter anderem darin, die politischen und 6kono-
mischen Aspekte von Geschlecht zu vernachldssigen. Die rein in einen feministischen
feministische Kritik, welche zuvor die patriarchalen Verhalt- Dialog dariber, was uns be-
nisse und den herrschenden Androzentrismus betraf, verla- trifft. Wir brauchen wieder
gerte sich auf das bindgre Geschlechtermodell und auf die ;0 feministische Oﬁent—
Geschlechtsidentitat. lichkeit

Aus dieser Geschlechter- und Identitatskritik resultiert ein '

Zirkel aus Selbstbeschuldigungen: Wenn ich mich als Frau in

dieser Welt nicht zurecht finde, so bin ich selbst schuld - es

hat aber sicher nichts damit zu tun, dass ich eine Frau bin.

Heute wird uns weis gemacht, Geschlechterstereotype spielten in der Berufs- und Studienwahl
keine Rolle mehr, Frauen seien juristisch gleichgestellt und kénnten alles erreichen, wenn sie
nur hart genug arbeiteten - an sich selbst arbeiteten, versteht sich. Vor diesem Hintergrund er-
scheinen alle Forderungen, welche wir als Frauen stellen, obsolet. Die Position der Frau ist keine
gesellschaftsrelevante mehr, kein Ort, von dem aus wir noch sprechen kénnen. Wir haben uns
von uns selbst entfremdet. Darum, um auf Tove Soilands Ausruf zurickzukommen, ist es fir uns

Raus aus der Individuali-
sierung und der Einsamkeit,

junge Frauen heute ein Tabu, «wir Frauen» zu sagen.

Wir Frauven sind heute konfrontiert mit einer doppelten Enttéduschung: Die Idee der Gleichstel-
lung hat versagt, ebenso wenig gebracht haben zahlreiche Jahre der Selbstoptimierung, der
Arbeit an der weiblichen Identitat. Aus dieser doppelten Enttduschung erwachst unsere Traver,
speist sich unsere Einsamkeit. Wir Frauen sind heute, um es mit Marlene Streeruwitz zu sagen,
die «Findelkinder» unserer Generation. Darum aber kann es fir uns heute nicht mehr um eine
«ideologisierte Auftragstheorie des Subjekts» (ebenfalls Streeruwitz) gehen. Sondern: Wir mus-
sen anfangen, wieder gemeinsam zu verhandeln, was wir taglich erleben. Dazu aber missen wir
lernen, unsere Vorstellung der Geschlechterverhdaltnisse wieder um politische und 6konomische
Dimensionen zu erweitern. Wir missen wieder lernen, strukturell zu denken. Raus aus der Indi-
vidualisierung und der Einsamkeit, rein in einen feministischen Dialog dariber, was uns betrifft.
Wir brauchen wieder eine feministische Offentlichkeit.

Dazu aber bendtigen wir jungen Frauen euch élteren, erfahrenen Frauen. |hr dirft euch gerne
weiterhin mit euren Freundinnen und Mitstreiterinnen von damals treffen, aber ihr misst uns
jungen Frauen auch stéren. lhr misst uns erzdhlen, wie es friher war, damit wir verstehen kén-
nen, was gleichgeblieben ist und was sich veréndert hat. Solche Konfrontationen mit jingeren
Frauengenerationen sind nicht einfach: Wenn ihr mit uns in Kontakt tretet, dann werdet ihr euch
eure Enttéuschung eingestehen missen. Ja, ihr habt in den 1970er- und 1980er-Jahren gelernt zu
reden, zu debattieren, zu politisieren und eure eigenen Réume einzufordern. Heute stehen wir da



und fragen uns: Wo ist das alles hin? Ist das alles wirklich weg? Wo ist der Faden gerissen? - Wir
haben entdeckt, dass es einen Bruch gibt. '

Wir stehen gemeinsam da - die erfahrenen und die jungen Frauen - und konstatieren einen
Riss. Dieses Zur-Sprache-Bringen, das In-die-Welt-Bringen des Bruchs, ist heilsam. Es ist das, was
Streeruwitz als «Eroberung der Trauver» beschreibt. Und diese Eroberung ist unsere Politik! Die
Eroberung der Trauer und der Enttduschung bedeutet, dass wir uns unsere gemeinsame Betrof-
fenheit bewusst machen. Damit aber konstatieren wir auch eine Gemeinsamkeit, eine Beziehung.
So kénnen wir beginnen, Gber Generationen hinweg Féaden zu spinnen. Der Bruch und die Ent-
taduschungen interessieren uns dann nur noch als Potenzial: als Moment, das die Artikulation von
Traver méglich macht. Fortan geht es dir und mir um die Kontinuitat, um das, was wir gemeinsam
weiterentwickeln kénnen.

Diese Kontinuitaten - die Frauengeschichte und diejenigen Geschichten, die Frauen machen
- sind unsere Politik des Kimmerns. Wie einfach sagen wir heute: «| don't give a sh**!» Das ist un-
sere Zersiedelung, unser Wegschauen, unser Uns-nicht-umeinander-Kimmern! Was ich als Frau
aber will, ist, die Zusammenhédnge zu verstehen: Mich interessiert die einzelne Frau - in ihrer
Geschichte, in ihrem Netz von Beziehungen. Und um diese zu verstehen, muss ich die Strukturen
kennen, die ihr Dasein ermdglichen oder verunméglichen. Dazu hat mir Tove Soiland Begriffe
gegeben, dank deren. ich frei denken und laut sprechen kann. Es ist die Freiheit der grossen
Worte: Ich denke nach Gber den Staat, iber die Okonomie und tber die Politik. Vor allem aber
auch Uber den Feminismus und die Frau. Und zwar ohne Vorzeichen, ohne prazisierende Adjek-
tive und ohne Erweiterung durch Sternchen oder Underline. Ich will keinen politisch korrekten,
szenetauglichen Feminismus, der niemandem mehr weh tut. Ich will keinen durchlassigen, fluiden
Feminismus, der wahlweise antikapitalistisch, antirassistisch oder postmigrantisch ist, oder am
besten alles zusammen. Ich will einen Feminismus, der die Debatten prégt. Ich will einen stéren-
den, stérrischen Feminismus, der die grossen Begriffe fir sich reklamiert. Ich will eine feminis-
tische Okonomie, eine feministische Bildung, eine feministische Politik und eine feministische
Gesellschaft! Ich will einen Feminismus, der um die Deutung der Gegenwart ringt - so, wie es
Tove Soiland tut.

Ich erlebe Tove Soiland als eine Frau, die Uberall, wo sie hinkommt, eine feministische Debatte
anstdsst - und so Offentlichkeit schafft. In marxistischen Kreisen behauptet sie die feministische
Kritik, in queeren Szenen thematisiert sie die neoliberale Passférmigkeit von Geschlecht und
in Gewerkschaftskreisen spricht sie Gber psychoanalytische feministische Ansétze. Sie tut dies
immer zusammen mit Frauen. Sie hért geduldig zu und erklart unermidlich. Sie ist ruhig, immer
neugierig, ernsthaft und vehement. Und indem sie so mit uns zusammen um die Deutung der
Gegenwart ringt, arbeitet sie an unserer Zukunft. Und darum verdient sie den Ida Somazzi-Preis

2016, 50 Jahre nach seiner ersten Verleihung.

Im Mai 2016
Dolores Zoé Bertschinger

51

punjlog 2A0] AN} OIIPPNDT] 4 USJI0IDA



	Laudatio für Tove Soiland

