
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2016)

Heft: 51

Artikel: Intersektionalität : Kapitulation oder Fortsetzung?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Intersektionalität: Kapitulation oder
Fortsetzung?
Eine praktisch-theoretische Auseinandersetzung mit race, class und gender,
die Schubladendenken stören und hinterfragen will

von sri

Folgender Text basiert auf einem Lernprotokoll,

das in einem Seminar zu Intersektionalität

verfasst wurde. Diese Theorie wird von mir
anhand auto-fiktionaler Begebenheiten
reflektiert: Manche Begebenheiten haben sich

zugetragen, andere sind fiktional - hätten sich

aber zutragen können.

Die Andere unter den Vielen
Als ich zum zweiten Mal mitten in Ostafrika

- genauer in Entebbe/Uganda - aus dem

Flugzeug stieg, wurde mir bewusst, dass ich

tatsächlich, weiss bin. Zwei Schlangen vor der
Passkontrolle wiesen Menschen an verschiedene

Schalter: Alle nach rechts ausser die

Mzungus\ die mussten nach links. Nach der
Passkontrolle zerstreuten sich die Mzungus
sehr schnell und wir waren bald die Anderen
unter den Vielen. Mir fiel auf: Ich bin hier eine
weisse Frau. Ich fing an, mich in Kategorien zu

denken, die mir vorher nicht aufgefallen waren,

die bisher für mich irrelevant gewesen
waren. Da, wo ich aufgewachsen bin - in einem
150-Seelen-Dorf auf 1500 m. ü. M. mitten in der
Urschweiz - gab es einen Schwarzen2 Jungen.
Wir nannten ihn den Einzigen.
In Ostafrika hingegen wurde mir klar, dass die
Hautfarbe ein Thema ist. Auch für mich. Ich

bezahlte mehr für ein Boda-Boda (Mofa-Taxi,
sehr gefährlich, aber die schnellste Möglichkeit,

sich in Kampala von A nach B zu begeben),

weil ich weiss bin. Ich wurde komisch

angeschaut, weil ich als weisse Frau das Bo-
da-Boda-Fahren dem Taxi-Fahren vorzog. Ich

wurde bevorzugt behandelt, weil ich weiss bin.
Ich wurde bei Diskussionen übergangen, weil
ich eine Frau bin. Ich wurde angeschaut, weil
ich eine weisse Frau bin. Ich wurde angestarrt,
weil ich eine Frau bin. Im Nachhinein ist es

unmöglich, die Erfahrung als Weisse in Ostafrika

von der Erfahrung als weisse Frau in Ostafrika

oder einfach nur als Frau zu trennen. Denn ich

wurde als Weisse und als Frau anders behandelt.

Diese Ungleichbehandlungen sind harmlos

in Anbetracht der Diskriminierungen, die
Schwarze Frauen erlebten und noch immer
erleben.

Der Beginn einer Modeerscheinung
Ende der lçÔOer-Jahre führte Kimberlé W.

Crenshaw einen Begriff ein, der die Komplexität

von Diskriminierungen aufgrund der
Überschneidungen verschiedener Kategorien
einfangen sollte: Intersektionalität. Solche

Überlegungen waren nicht neu, wohl aber der

Begriff, den Crenshaw anhand einer Stras-

senkreuzung (intersection) veranschaulichte.
Crenshaw schreibt dazu: «Da die Erfahrung
von intersektioneller Diskriminierung mehr ist
als die Summe von Rassismus und Sexismus,
kann nur eine Analyse, die diese Intersektionalität

in den Blick nimmt, die spezifische
Unterdrückung Schwarzer Frauen in ausreichender

Weise thematisieren.»3 Crenshaw wollte
mit dieser Begriffseinführung Mehrfachdiskriminierungen

benennen und sichtbar machen.
Sie kritisierte damit nicht nur anti-rassistische

Bewegungen, die z.B. Gewalt an Schwarzen
Frauen durch Männer (auch Schwarzen) unter
den Teppich kehren wollen, damit häusliche
Gewalt nicht als <Minoritätsproblem> dargestellt

wird, sondern auch feministische

Bewegungen, die sich ein <wir Frauen> angeeignet
hatten, welches aber bloss weisse Frauen aus
der Mittelschicht einschloss. Die Erfahrungen
Schwarzer Frauen blieben, laut Crenshaw, in

beiden Bewegungen unbeachtet.
Intersektionalität ist mittlerweile in aktuellen
feministischen Debatten angekommen und
nicht mehr nur in den USA zu finden. Eine der
bedeutendsten Vertreterinnen im
deutschsprachigen Raum ist Gudrun-Axeli Knapp:



Intersektionalität solle sich insbesondere der

Analyse der Trias race, class und gender
widmen, da diese drei Kategorien konstituierend
für vorherrschende Machtverhältnisse seien.
Feministische Theorie und feministische Kritik
müssten sich um einen durch «intersektionelle

Perspektiven erweiterten gesellschaftstheoretischen

Rahmen»4 erweitern, so Knapp weiter.
Was sich so kompliziert anhört, ist schlichtweg
die simple Forderung, dass eine feministische
Theorie immer intersektiona-
le Analysen miteinschliessen

muss.

Unter Privilegierten
Ich bin eine weisse privilegierte

Frau aus der Schweiz.

Das wurde mir an der Make-

rere Universität in

Kampala/Uganda bewusst, die wir
(eine Delegation der Universität

Zürich) im Rahmen einer Summer School
im Winter 2015/16 besuchten. Dabei war relativ

irrelevant, dass ich eine Frau bin - relevant
ist, dass ich Zugang zu Informationen und

Infrastruktur habe und dadurch privilegiert bin.

Und dass ich in einem Land lebe, in dem die

Regierung nicht so repressiv sein will, wie sie es

in Uganda ist. (Kurzer, politisch anekdotischer
Exkurs: Die Präsidentenwahlen in Uganda
erlebe ich kurze Zeit später von Zürich aus mit:

Ich mache mir Sorgen um meine ugandischen
Freund_innen, die ich nicht per WhatsApp
erreichen kann, da der amtierende (und später
wiedergewählte) Präsident zwei Tagen vor
den Wahlen Social Media (eigentlich das ganze

Internet) lahm gelegt hat. Aus Sicherheitsgründen,

wie er verlauten liess. Uber VPNs

schaffen es die Uganderjnnen dennoch, sich

mitzuteilen. Ich verfolge auf Twitter die Wahlen.

Dass der Präsident nach 30 Jahren Amtszeit
noch ein weiteres Mal gewählt wird, interessiert

den Rest der Welt herzlich wenig.)
Zurück nach Kampala: An der Makerere
Universität sind auch privilegierte Menschen. Die

meisten Studierenden stammen aus der Mittel-
und Oberklasse von Kampala und Umgebung.
Auf dem Land können die meisten Menschen

nicht schreiben und lesen, sie leben von ihren
drei Hühnern und ihrer Kuh (was nach Klischee

klingen mag, ist für viele Menschen Realität).
An der Makerere machte mir ein Kommilitone
einen Heiratsantrag: «I can provide you with

everything you need: food, shelter, and

security.» Das ist mir auch schon in Zürich pas1

siert. Nur wird mir hier in Zürich nicht Essen,

Schutz und (physische) Sicherheit angeboten,
sondern Luxus, Sex und ein Pensionskassenanteil.

Zurück in Zürich wird mir immer klarer, dass ich

zwar in Ostafrika zu den Privilegierten gehörte,

in der Schweiz aber als Proletenkind in

einigen Dingen nicht privilegiert bin. Zumindest
finanziell. Ich lerne zwar,
meine eigene Fundraiserin

zu sein und mich nicht mehr

darüber aufzuregen, wenn
mir der Staat die Stipendien

kürzt (weil ich zu lange
studiere, weil ich nebenbei
arbeiten muss, weil ich ein

Proletenkind bin). Aber ich

könnte kotzen, wenn mir
jemand weismachen will, dass

ich als Proletentochter die gleichen Chancen
habe wie ein Akademikerjnnenkind. Trotzdem

wird mir seit jeher Chancengleichheit gepredigt.

Klassen? Als ob es die noch gäbe, tönt
es von allen Seiten. So wird die Klassenfrage
unter den Tisch gekehrt. Sie ist nicht präsent,
weil sie verleugnet wird. «Ich gehe auch immer
arbeiten!», sagt mir ein Kommilitone,
Akademikerjnnenkind. Ja, denke ich, damit du in die
Ferien kannst. Wenn wir eine weitere Dimension

hinzuziehen, gender, dann drängt sich die

Frage auf: Wie sähe meine Realität aus, wenn
mir bei der Geburt das männliche Geschlecht
zugewiesen worden wäre?

Queere Schubladen
Zurück in der Schweiz liess ich mir die Haare
schneiden. Kein grosses Ding, nahm ich an.
Kurze Haare waren bei mir seit längerem eher
der Normal- als der Spezialfall. Doch plötzlich
schien ich nicht mehr in die Kategorien zu
gehören, in die ich vorher gesteckt worden war.
Der Begriff Heteronornnativität bekam eine

neue Tragweite für mich: Eine Kommilitonin
äusserte - zugegeben, in einem intimen
Rahmen, in dem vorgängig viel getrunken worden

war - aufrichtige Verwirrung ihrerseits über
die kurzen Haare meinerseits. Ich sähe jetzt
lesbisch aus. All right, dachte ich, kurze Haare

gleich lesbisch, check. Die Antwort auf meine

Frage, warum die Verwirrung und ob sie

sich denn jetzt bedrängt fühle, blieb sie mir

Da, wo ich. aufgewachsen
bin, gab es einen Schwarzen

Jungen. Wir nannten
ihn den Einzigen.



schuldig. Ich schien nicht mehr ins Bild einer
heterosexuellen Frau zu passen. Nach

meinem Coiffeusenbesuch wurde ich auch
tatsächlich vermehrt in Begleitung einer Frau

gesehen. Ich begann mit Boxen und ich trug
zeitweise keine Röcke mehr sondern Hosen

und Sneakers. Das schien zu reichen, mich von
einer Schublade (die der sogenannten
Heterosexuellen) in eine andere (die der sogenannten

Homosexuellen) zu stecken. Hm. Ich habe

mit 21 mit 3mm Kurzhaarschnitt, im weissen
Hochzeitskleid einen Mann geheiratet. Lesben

heiraten keine Männer, Heteras gehen
nicht mit Frauen aus. Ich verstand die
Schubladenwelt nicht mehr.
Probierte ich einfach aus, wie
eine Freundin, gut gemeint,
zu mir sagte? Was genau
ich gerade am ausprobieren
sein sollte, wusste ich nicht.
Ich habe mit 15 Jahren schon

Frauen geküsst. Mit 17 war
ich dann aber in meinen
Prorektor verliebt. Mit sieben nannte mich mein

Nachbar neckisch Thomas und ich war stärker
als alle Jungs in meiner Klasse. Die Kategorien

begannen vor meinen Augen zu verschwimmen.

War ich jetzt eine queere Heterosexuelle
mit besonderer Vorliebe für androgynes
Aussehen, die gerade out of the closet kam?

Von straigther und queerer Kritik
Cathy J. Cohen kritisiert die Debatten rund

um Intersektionalität im Rahmen von queer
politics.5 Queer politics kritisieren unter
anderem die Binarität von Hetero- und
Homosexualität. Cohen aber führt aus, dass
gerade auch queer-politische Debatten diese

Grenze zwischen Hetero- und Homosexualität
ziehen würden: Wenn sich queer politics von
der Heterosexualität abgrenzen, weil sie die

Heteronormativität ablehnen, reproduzieren
sie diese Binarität. Cohens Kritik weist
darauf hin, dass nicht alle Heterosexuellen so

straight sind, wie es gewisse Strömungen der

queer politics nahe legen. Die sogenannten
welfare queens beispielsweise (junge
Teeniemütter, die auf Kosten des Staates leben)
scheinen gar nicht in dieses straight
hineinzupassen: Obwohl sie als Mütter doch dem

heteronormativen Ideal entsprechen, werden
sie gerade durch ihre junge Mutterschaft
diskriminiert, sind oftmals alleinerziehend und

auf die finanzielle Zuwendung des Staates

angewiesen. Das heisst, sie fallen aus der

Kategorie queer hinaus und passen auch nicht
ins heterosexuelle Ideal hinein. Zudem sind sie

oft rassistischer Diskriminierung ausgesetzt.
Ein paradigmatisches Beispiel von Intersektionalität.6

Das Beispiel zeige aber, so Cohen,
dass die Trias race, class und gender mindestens

um die Kategorie Sexualität im Sinne

von sexueller Orientierung erweitert werden
müsse.

Für eine Verschränkung von Intersektionalität
und Simultaneität plädiert ein Autorjnnen-
Kollektiv um Umut Erel. Sie fordern eine dif¬

ferenziertere Analyse inter-
sektionaler Diskriminierung,
die nicht nur anhand der
Trias race, class und gender
geschehen soll, sondern die

Komplexität der
vorherrschenden Macht- und
Herrschaftsmechanismen in den
Fokus nimmt. Eine intersekti-

onale Analyse wie sie bisher betrieben wurde,
würde den komplexen Strukturen der
Machtverhältnisse nicht gerecht.7
Eine radikalere Kritik übt Isabell Lorey: Jede
intersektionale Analyse gründe auf der Analyse

von Kategorien - und reproduziert diese

gerade durch ihren Einbezug. Sollten die

Kategorien also dekonstruiert werden? Nein, so

Lorey, denn auch das würde diese wieder
reproduzieren, da sie, um sie zu dekonstruieren,

vorausgesetzt werden müssen. Ihr Vorschlag
lautet denn, den Kategorien ganz zu entgehen,
indem auf jenes fokussiert wird, das sich der
Grenze der Ordnung entzieht und dadurch
andere Grenzen zieht. Kategorien müssen
laut Lorey geflohen werden, ein «kategorialer
Exodus» müsse stattfinden. Der Fokus sollte
nicht auf Kategorien liegen, die Machtverhältnisse

einfrieren, sondern auf Kategorien, die
verändern, auflösen und somit eine Un-Ord-

nung schaffen. Ebenso müssen die Machtverhältnisse

benannt werden und nicht bloss die

zugeschriebenen Kategorien einer Person,
auf denen diese Machtverhältnisse bauen.8

Kategorien nicht dekonstruieren, sondern
umordnen? Sollte ich bei meiner nächsten
Lohnverhandlung einfach darauf hoffen, dass das

Gegenüber die Kategorie Geschlecht schon
dekonstruiert hat? Und soll ich beim Kampf
um die Rechte von sogenannten <Frauen> auf

Neiratsantrag in Zürich:
Luxus, Sex und ein
Pensionskassenanteil.



diesen Begriff verzichten, da ich damit viele
andere Unterdrückte ausschliesse?

Rekapitulation
Begonnen hat Crenshaw mit einem
altbekannten Phänomen, das sie neu benannte:
Intersektionalität. Sie kritisierte feministische
und Anti-Rassismus-Bewegungen und machte
die Erfahrungen von Schwarzen Frauen
sichtbarer. Sie legte den Finger auf Schwachstellen

im Rechtssystem, das keine Lösungen für
Probleme bereit hielt, die aus dem Zusammenspiel

von Sexismus und Rassismus resultierten.
Von Beginn an wurde das Konzept kritisiert,
erweitert, zurückgewiesen. Mal ist Intersektionalität

eine Methode, mal ein Zugang, mal

ein Konstrukt oder einfach eine Denkrichtung.
Ein Buzzword - ein Modewort - ist sie geworden,

die Intersektionalität, wie Kathy Davis
bemerkt.9 Feministische Debatten scheinen
ohne Intersektionalität nicht mehr auszukommen.

Für Davis liefert Intersektionalität die

Grundlage für eine Zusammenarbeit von
verschiedenen theoretischen
Projekten mit angespann- au.,.w • c- i- r All riqht, dachte ich,ten Verhaltnissen, Sie here- u

re eine gemeinsame Basis kurze Waare 9le'lck lesbiscb,

für «disparate theoretische c/iec/c.

Ansätze innerhalb der
feministischen Wissenschaft.»10

Intersektionalität als Bindeglied

zwischen verschiedenen

feministischen Ansätzen? Und was ist mit

denen, die das Konzept der Intersektionalität
ablehnen?

Kapitulation oder Fortsetzung?
Was bleibt von einem Semester intensiver
Beschäftigung mit dem Thema Intersektionalität
in einem universitären Seminar? Zuerst einmal
die Einsicht, dass es Diskriminierungen gibt,
die durch das Verschränktsein verschiedener

Kategorien hervorgerufen werden und spezifische

Unrechtserfahrungen generieren. Die

zahlreichen Beispiele in Crenshaws Texten
bestechen durch ihre Offensichtlichkeit, wenn das

systematische Zusammenspiel beispielsweise

von gender und race aufgedeckt wird. Klar ist,
dass dies ein grosses Problem darstellt. Was

Crenshaw Ende der iÇôOer-Jahre forderte, war
das Anerkennen der spezifischen Erfahrungen,
welche Schwarze Frauen in den USA machten.
Ihre Kritik an feministischen Debatten, die

sich ein <wir Frauen> angeeignet haben, das
bei weitem nicht alle Frauen einschloss, war
nicht neu. Schon Sojourner Truth stellte 1851

die berühmte Frage «Ain't I a woman?»
Das Problem von Unterdrückten in unterdrückten

Gruppen ist so alt, wie es unterdrückte

Gruppen gibt. Crenshaw schaffte es, das

Phänomen zu benennen und dafür einen Begriff
einzuführen. Die Forderung aber, feministische
Kritik und Analysen nur noch anhand von
Intersektionalität zu führen, ist weder einhaltbar
noch wünschenswert: Dass in jede feministische

Theorie und Analyse Überlegungen zum

Zusammenspiel verschiedener Kategorien
gehört, um Machtverhältnisse adäquat zu erfassen,

aufzudecken und schlussendlich zu verändern,

sollte selbstverständlich sein. Wenn aber
die unterdrückte Gruppe selbst zur unterdrückenden

Gruppe degradiert wird, die kein wir
mehr für sich behaupten kann, dann hat der
Feminismus ein Problem. Wenn verschiedene
feministische Gruppierungen darüber streiten,
welche die Unterdrücktesten der Unterdrück¬

ten sind, um herauszufinden,

wer überhaupt legitimiert
ist, für andere zu sprechen,
dann lacht sich das Patriarchat

derweil ins Fäustchen.
Natürlich sind intersektio-
nale Analysen wichtig, um

spezifische Mehrfachdiskriminierungen

aufzudecken
und um gegen sie vorzugehen. Aber bei allen
Unterschieden: Wir sollten nicht vergessen,
dass wir eine grosse Gemeinsamkeit haben -
den Kampf gegen das Patriarchat und somit
auch den Kampf gegen den Kapitalismus.
Meinem ugandischen Freund Ronald, der bald
für ein Semester in die Schweiz kommt, werde

ich erklären müssen, warum er als junger,
Schwarzer Mann in Zürich regelmässig in

Personenkontrollen der Polizei kommen wird und
ich als junge, weisse Frau nicht.



:ö

G
C
o

• mm

«+J

O
tfi
u
O

-M
c

Anmerkungen und weiterführende Literatur

1 In einer Bantusprache ist Mzungus (Musungu
ausgesprochen) die Bezeichnung für Menschen, die eine
andere (in meinem Fall helle) Hautfarbe haben. Wörtlich

übersetzt: weisser Mann.
2 Im Folgenden wird das Wort Schwarz gross
geschrieben, da es sich um eine politische Selbstbezeichnung

handelt und nicht um eine andere Klassifizierung.
3 Crenshaw 2010, S. 34-

4 Knapp 2010, S. 224.

5 Falls der Begriff queer politics nicht geläufig ist, bitte

nachschlagen.
6 Vgl. Cohen 2005.
7 Vgl. Frei et. al 2007.
8 Vgl. Lorey 2010.

9 Vgl. Davis 2010.
10 Davis 2010, S. 6l.

Cohen, Cathy: Punks, Bulldaggers, and Weifare

Queens. The Radical Potential of Queer
Politics?, in: Johnson, Patrick/Henderson, Mae (Hg.):
Black Queer Studies: A Critical Anthology,
Durham: Duke University Press 2005, 21-51.

Crenshaw, Kimberlé: Die Intersektion von <Rasse>

und Geschlecht demarginalisieren. Eine Schwarze

feministische Kritik am Antidiskriminierungs-
recht, der feministischen Theorie und der
antirassistischen Politik, in: Lutz, Helma (Hg.):
Fokus Intersektionalität. Bewegungen und

Verortungen eines vielschichtigen Konzepts,
Wiesbaden: VS 2010, 33-54.

Crenshaw, Kimberlé: Mapping the Margins.
Intersectionality, Identity Politics, and
Violence against Women of Color, in: Stanford

Law Review 43,1991,1241-1299.

Davis, Kathy: Intersektionalität als <Buzzword>.

Eine wissenschaftssoziologische Perspektive
auf die Frage.- «Was macht eine feministische

Theorie erfolgreich?», in: Lutz, Helma

(Hg.): Fokus Intersektionalität. Bewegungen
und Verortungen eines vielschichtigen
Konzepts, Wiesbaden: VS 2010, 47-64.

Erel, Umut: Intersektionalität oder Simultaneität?
Zur Verschränkung und Gleichzeitigkeit
mehrfacher Machtverhältnisse - eine Einführung, in:

Hartmann, Jutta (Hg.): Heteronormativität.
Empirische Studien zu Geschlecht, Sexualität und

Macht, Wiesbaden: VS 2007, 239-250.

Hill Collins, Patricia: It's all in the Family. Intersections

of Gender, Race, and Nation, in: Taylor, Paul

(Hg.):The Philosophy of Race. Ciritical Conceptsin
Philosophy, London: Routledge 2012, 20-39.

Knapp, Gudrun-Axeli: Verhältnisbestimmungen.
Geschlecht, Klasse, Ethnizität in gesellschaftstheoretischer

Perspektive, in: Klinger, Cornelia/
Knapp, Gudrun-Axeli (Hg.): ÜberKreuzungen.
Fremdheit, Ungleichheit, Differenz, Münster:
Westfälisches Dampfboot 2008,138-170.
Knapp, Gudrun-Axeli: dntersectional Invisability».
Anknüpfungen und Rückfragen an ein Konzept
der Intersektionalitätsforschung, in: Lutz, Helma

(Hg.): Fokus Intersektionalität. Bewegungen
und Verortungen eines vielschichtigen
Konzepts. Wiesbaden: VS 2010, 223-243-

Lorey, Isabell: Konstituierende Kritik. Die Kunst,
den Kategorien zu entgehen, in: Mennel, Birgit
(Hg.): Kunst der Kritik, Wien: Turia + Kant 2010,
47-64.

22



von CW


	Intersektionalität : Kapitulation oder Fortsetzung?

