
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2015)

Heft: 49

Artikel: Was das Kopftuch mit Homosexualität zu tun hat

Autor: Rust, Helena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UK* M-&- fnit
Hoirvuv^MAASjit^t nX "(MM, tad.
Das Beispiel der verschiedenen Formen von
männlichem Begehren im Iran des 19. Jahrhunderts
macht deutlich: Geschlechterverhältnisse
im Islam müssen im Kontext von Modernisierungsund

Identitätsprozessen differenziert
betrachtet werden

von HR

In zeitgenössischen Debatten über das islamische Kopftuch in der Schweizer
Öffentlichkeit und anderen europäischen Gesellschaften wird beinahe reflexartig

die Frage der Emanzipation von Musliminnen aufgeworfen. Nicht
zuletzt von feministischer Seite wird das Tragen eines Kopftuchs oder
eines Ganzkörperschleiers als Symbol für Geschlechtertrennung herangezogen
und als Einschränkung der Freiheiten muslimischer Frauen gelesen. Die
Unterdrückung der Frau wird als genuiner Bestandteil einer monolithisch
gedachten islamischen Kultur dargestellt. Schockiert darüber, dass solch
essentialistische Deutungen des Kopftuchs und der'Geschlechterverhältnisse
in islamisch geprägten Gesellschaften bisweilen sogar von Personen in
meinem eigenen Umfeld akzeptiert werden, frage ich mich zunehmend, wie man

gegen solche Positionen argumentativ vorgehen kann. Ein möglicher Weg ist
die Dekonstruktion dieser Deutungsmuster durch ihre Analyse. Ich möchte
hier eine andere Strategie verfolgen, um hegemoniale Denkformen herauszufordern

und zu irritieren: durch das Einnehmen eines Blicks, der die
Aufmerksamkeit in eine ganz andere Richtung lenkt. Ein historisches Beispiel
aus dem Iran soll hier stellvertretend für viele alternative Blickwinkel
auf die Geschlechterverhältnisse in islamisch geprägten Gesellschaften
vorgestellt werden.

Modernisierungsprozesse im Iran

Wie auch heute in der Schweiz der Schleier von vielen als rückständig empfunden

wird und die Kopftuch tragenden Musliminnen als weniger emanzipiert
wahrgenommen werden, so wurde die Verschleierung der Frauen um die Wende zum 20.
Dahrhundert im Iran zum Politikum: Nicht zuletzt in Auseinandersetzung mit
europäischen Normen wurde das Kopftuch zunehmend mit einer räumlichen Trennung

der Geschlechter assoziiert, wogegen es aus Sicht der iranischen Moder-

nist_innen anzukämpfen galt. Dieses Bestreben scheint auf den ersten Blick

%



den von mir kritisierten, vermeintlich feministischen Positionen Recht zu

geben. Die Deutung des Kopftuchs als Symbol der Ceschlechtertrennung im Iran
ist jedoch nur im gesellschaftlichen Kontext zu verstehen: Sie steht am Ende

von gewaltigen Veränderungen der gesellschaftlichen Normen in Bezug auf
Sexualität und Geschlechteridentitäten, die sich im Laufe der Modernisierung des

Irans im 19. und frühen 20. ^Jahrhundert ereignet haben.

Pluralität der Geschlechteridentitäten

Die vormoderne persische Literatur und Malerei ist reich an Darstellungen
männlicher Dugendlicher als Objekte des Begehrens oder der Liebe erwachsener
Männer. Als Merkmale ihrer Schönheit tragen sie markante Augenbrauen und

einen Schnurrbartflaum, jedoch weder einen Bart noch einen ausgeprägten
Schnurrbart. Bemerkenswert ist, dass diese Schönheitsmerkmale für junge
Menschen insgesamt galten, unabhängig von ihrem Geschlecht. Aus literarischen
Texten wird zudem klar, dass Liebe und Begehren bei derselben Person ebenso
durch einen schönen jungen Mann wie durch eine schöne junge Frau erweckt
werden konnten. Das Spektrum der sozialen Geschlechter im Iran des 19.
Dahrhunderts scheint darüber hinaus nicht auf die Dichotomie von Mann und

Frau beschränkt gewesen zu sein. Die Figur des jugendlichen Geliebten, auf
Persisch Amrad, entzieht sich dieser binären Opposition. Zwar stellte der
Zustand des Amrad-Seins ein biographisch begrenztes soziales Geschlecht dar,
wurde ein Amrad doch mit dem Einsetzen des Bartwuchses selbst zum Mann. Auch
wurde diese temporäre Identität nicht von allen männlichen Dugendlichen
durchlebt. Sie stellten eine identifizierbare soziale Gruppe jugendlicher
Menschen dar, die (noch) nicht Mann waren aber auch nicht Frau. Bis ein Amrad

selbst zum Mann wurde, galt ein Verhältnis zwischen einem Mann als aktivem
Liebenden und einem Amrad als Objekt des männlichen Begehrens als
gesellschaftlich weitgehend akzeptierte Form

| Babayan, Kathryn/Najmabadi, Afsaneh
^ (Hg.): Islamicate Sexuahties.

Translations across Temporal Geographies
of Desire. Cambridge: Harvard University
Press 2008.

Liebe und Erotik in homosozialen Räumen

Es war durchaus möglich für einen Mann mit
einer Frau eine Ehe einzugehen und gleichzeitig

homosoziale und homoerotische Gemeinschaft

mit einem Amrad zu pflegen. In
vormoderner Zeit galt die Ehe als
islamischjuristische Vertragsangelegenheit zwecks

Fortpflanzung, in der Sexualität aber nicht
zwingend romantische Liebe und ein
partnerschaftliches Beziehungsverständnis einschloss.
Nun waren erwachsene und jugendliche Männer
nicht die einzigen, deren Sozialleben sich
primär in Räumen desselben Geschlechts
abspielte. Auch Frauen pflegten zu Beginn des

19. Dahrhunderts im Iran ihre engsten Kontakte
mit anderen Frauen. Bekannt sind aus jener
Zeit beispielsweise Gelübde der Schwesternschaft:

Rituale, in welchen die engen Bande

El-Rouayheb, Khaled: Before Homosexuality
m the Arab-Islamic World, 1500-1800.
Chicago: University of Chicago Press
2005.

Kaya, Meral: Geschlecht im Schweizer
Migrationsdiskurs. Die postkoloniale
Konstruktion der <unterdruckten Mushmin>
und die rassistische Verwendung des
Schleiers, in: Purtschert, Patricia et
al. (Hg.): Postkoloniale Schweiz. Formen
und Folgen eines Kolonialismus ohne
Kolonien. Bielefeld: Transcript 2012,
117-132.

Najmabadi, Afsaneh: Professing Selves.
Transsexuality and Same-Sex Desire in
Contemporary Iran. Durham: Duke University

Press 2014.

Najmabadi, Afsaneh: Women with Mustaches
and Men without Beards. Gender and Sexual
Anxieties of Iranian Modernity. California:

University of California Press 2005.

Ze'evi, Dror: Producing Desire. Changing
Sexual Discourse in the Ottoman Middle
East, 1500-1900. Berkeley: University of
California Press 2006.



zwischen Frauen gefeiert wurden. Inwiefern diese Beziehungen mit unseren
Kategorien von Freundschaft, Liebe oder Sexualität zu beschreiben sind,
bleibt unklar. Man kann nur vermuten, dass auch in diesen Frauenräumen eine
gewisse körperliche Nähe im Spiel war. Die in den Quellen beschriebene Nähe

entzieht sich der kategorischen Trennung von Homosozialität und
gleichgeschlechtlicher Sexualität.

Sexuelle Freiheit?

Im Iran des frühen 19. Jahrhunderts scheint es also relativ normal gewesen
zu sein - wenn auch wohl nicht von allen gutgeheissen - unterschiedliche
Beziehungen und Genderpluralität zu leben. Es ist bemerkenswert, dass Personen

im Laufe ihres Lebens verschiedene Rollen einnehmen konnten: Die eigene
geschlechtliche Identität konnte sich mit dem Alter ändern und die sexuelle
Orientierung blieb nicht auf ein Geschlecht fixiert. Eine Typisierung der
sexuellen Orientierung in homo-, bi- und heterosexuelle Menschen ergibt für
die vormoderne iranische Gesellschaft weniger Sinn als eine Unterscheidung
von entsprechenden Handlungen. Was uns zunächst als grosse sexuelle Freiheit
erscheinen mag, war - so meine ich - eher eine ganz andere Normativität, die
für uns heute schwer vorstellbar ist. Denn welche Beziehungsformen, welche
sexuellen Handlungen und welches Begehren sich für welches Geschlecht geziemten,

war ziemlich klar genormt. Dies zeigt sich im Zusammenhang mit einer
weiteren Figur, dem Amradnuma: Ein Mann, dessen Bart schon wächst, der ihn
aber abrasiert und signalisiert, dass er nach wie vor ein Amrad ist und somit
ein Objekt des Begehrens von Männern sein möchte. Ein Wunsch, der innerhalb
der damals herrschenden Normen pathologisiert wurde und die Amradnuma als
Tänzer oder Sänger an die Ränder der Gesellschaft drängte.

Der prüfende Blick Europas

Die Situation der Pluralität der möglichen sozialen Geschlechter und

Beziehungen sollte sich im Verlauf des 19. Jahrhunderts grundlegend ändern.
Die iranische Gesellschaft befand sich in einem Jahrzehnte dauernden
Prozess der kritischen Auseinandersetzung mit der europäischen Kultur. Durch
den intensivierten Kontakt waren sich die iranischen Modernist_innen
bewusst, dass der prüfende Blick Europas auf ihnen ruhte. In Europa herrschten

sowohl hinsichtlich der Durchmischung der Geschlechter als auch der
Beurteilung gleichgeschlechtlicher Sexualität andere Normen. Das Ideal der
HeteroSozialität der europäischen Öffentlichkeit wurde in der Folge im Iran
weitgehend übernommen. Im säkularen modernistischen Diskurs galt es zunehmend

als rückständig, sich in Gemeinschaft desselben Geschlechts
aufzuhalten. Denn Letzteres wurde mit in Europa geächteten - und daher unmodernen

- homosexuellen Handlungen in Verbindung gebracht. Der Wunsch, von einem
Mann begehrt zu werden sowie einen Mann zu begehren, entwickelte sich zu

einer Position, die nur noch von Frauen eingenommen werden konnte. Parallel
zur Aneignung dieser Dichotomie der sozialen Geschlechter wurden
gleichgeschlechtliche Liebe und Sexualität als unnatürlich und als Zeichen kultureller
Dekadenz gebrandmarkt.



Geschlechtertrennung und Homosexualität

Mit dem Aufstieg der Heterosexualität als Norm und der Gegenüberstellung von
nur noch zwei sozialen Geschlechtern geriet auch das Kopftuch unter politischen

Beschuss: Erotisches Verlangen, so der modernistische Diskurs, konnte
nur deshalb in homosexuelle Handlungen <entgleisen>, weil die räumliche Trennung

von Frauen und Männern dessen <natürliche> Erfüllung nicht gestattete.
So meinte beispielsweise der bekannte Gesellschaftskritiker Mirza Fath'ali
Akhundzadeh (1812-1878), die Verschleierung der Frauen führe zur Verrohung
der Männer, da diese nur unter sich seien, und - zu seinem Entsetzen - zur
Verbreitung von Analverkehr. Der Schleier wurde so zum Symbol für
homoerotische Handlungen, welche sich innerhalb eines langen 19. Jahrhunderts von
einer im Iran gesellschaftlich akzeptierten und verbreiteten hin zu einer
geächteten und als rückständig und unnatürlich verschrienen Form der Sexualität

wandelten.

Dieser Exkurs in den Iran des 19. Jahrhunderts ist nur eine von
vielen Möglichkeiten, den Blick darauf zu lenken, wie kontextabhängig die
Bedeutungen kultureller Symbole sind und wie falsch und irreführend deren
Essentialisierung ist. Die Forschung an der Schnittstelle von Gender Studies,
Geschichts- und Islamwissenschaften ermöglicht komplexere und vielfältigere
Darstellungen der Geschlechterverhältnisse in der islamischen Welt in
unterschiedlichen historischen Kontexten. Veränderung und Dynamik, mitunter auch

Widersprüche, werden darin zugelassen. Darüber hinaus vermögen sie unsere
gängigen Kategorien des Sprechens über Geschlechteridentitäten und sexuelle
Orientierungen zu relativieren.


	Was das Kopftuch mit Homosexualität zu tun hat

