
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2015)

Heft: 49

Artikel: Frauen, wir haben ein Präsenzproblem!

Autor: Zoe, Dolores

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fnoJvmA^Urvru WKJA/
PnÂÂmîfVSlrW./
Drei feministische Veranstaltungen zeigen:
Damit neue feministische Impulse Zukunft haben,
braucht es aktiven Austausch zwischen den

Generationen bewegter Frauen. Denkanstösse aus

differenzfeministischer Perspektive

von DZ

Im Februar 2015 luden Lisa Schmuckli und Li Hengartner ins RomeroHaus nach

Luzern. Fare Diotima - eine andere Politik war der Titel der zweitägigen
Veranstaltung. Eingeladen war die italienische Differenzfeministin und

Sprachphilosophin Chiara Zamboni. Inhaltlich ging es um das, wofür Zamboni
zusammen mit vielen anderen Frauen einsteht: Fare Diotima, eine Form der
Frauenpolitik und -philosophie, welche die Beziehung und Differenz von Frauen
ins Zentrum rückt. Entstanden war diese bemerkenswerte Bewegung in den

1970er-Dahren, als in Italien die Legalisierung des Schwangerschaftsabbruchs
und diverse Gleichstellungsartikel verhandelt wurden. Damals begann sich eine
Gruppe von Frauen dezidiert gegen eine durch das Patriarchat diktierte
Gleichstellungspolitik zu wenden. Diese Frauen wollten vor aller Gesetzgebung
erst einmal entdecken, was sie eigentlich wollten. Sie trafen sich in Frauen-
buchläden und zu gemeinsamen Ferien, in denen sie diskutierten, erzählten und

irgendwann auch zu 'schreiben begannen. Aus der Erfahrung dieses neuen Zusam-
menseins und -denkens unter Frauen resultierte die programmatische Ausrich-
tung des italienischen Differenzfeminismus: vom eigenen Begehren ausgehen und

die weibliche Freiheit als Wert an sich begreifen. Diese Geschichte erzählte
Chiara Zamboni in Luzern und stellte fest: Damals waren diese Frauenräume als
Selbsterfahrungsgruppen äusserst wichtig für den Austausch und die Selbstbe-
Stimmung der Frauen. Zambonis Anschlussfrage, was Frauenräume heute sein
können oder sollen, blieb unbeantwortet im Raum stehen.

Wie werde ich Aktivistin?

Am 14. Duni 2015 veranstalteten die Gewerkschaften Dnia und vpod in Zürich
unter dem Schlagwort Aktivistin.c/? einen Workshop und eine Podiumsdiskussion
mit Anne Wizorek, der Twitterin von #Au/scf)rei, und Katrin Gottschalk, der
Redakteurin des Missy Magazine. Teilnehmende waren 40 Frauen vornehmlich
jüngeren Alters, die über die vorgängig vorgegebenen Themen Körperpolitik,
Vereinbarkeit von Familie und Beruf sowie Lohngleichheit diskutierten. Die
Diskussion war von Beginn an lebhaft. Frappant war, wie hemmungslos Erlebnisse

6



und Erfahrungen preisgegeben wurden: Frauen erzählten von ihren Erfahrungen
mit sexuellen Übergriffen, von Diskriminierungen bei Bewerbungsverfahren
(«Planen Sie in den nächsten drei Dahren eine Familie?») und dem Fluch des

Körperkults. Hier schien sich tatsächlich etwas zu manifestieren, worum die
Frauen der 1970er-Dahre noch hart kämpfen mussten: eine Sprache zu finden für
ihre Erfahrungen sexueller Gewalt und patriarchaler Unterdrückung. Anglizismen
flogen durch den Raum: Neben body politics war von slut shaming und victim
blaming die Rede. Da war eine Generation Frauen am Werk, die eine neue Sprache
gefunden hat, um ihre Erfahrungen zu teilen: ein an Online-Netzwerken
geschultes Denglisch. De länger der Workshop dauerte, desto stärker machte
sich aber auch der repetitive Charakter der Geschichten bemerkbar. Die Frauen
solidarisierten sich in ihrer Empörung und Frustration. Und dann? Bei der
Frage, was wir denn nun konkret zu tun gedachten, blieb es ernüchternd still
im Raum. Klar artikuliert wurde der Wunsch nach mehr Austausch und Aktivität
- aber über den Vorschlag von einer Facebook-Gruppe, Mailigliste oder einem

WhatsApp-Chat ging das nicht hinaus. Schliesslich waren es die gewerkschaftlichen
Organisatorinnen, die den Lead übernahmen. Mit einer Gruppe junger Frauen
planen sie seither eine Kampagne (noch eine!) zum Thema Lohngleichheit.

Wie werde ich Feministin?

Das Feministische Politikivocbenenc/e (FemWo) fand vom 9. bis 12. Duli 2015 in
einem Lagerhaus in der Nähe von Zürich statt. Frauen aus dem Umfeld des
Frauen*bünc/nis Zürich, welches jeweils die Frauendemo vom 8. März organisiert,
hatten das FemWo ins Leben gerufen und ein reichhaltiges Programm mit theore-
tischen und handwerklichen Workshops, Filmabend, Konzert und köstlicher Ver-
pflegung zusammengestellt. In diesem geschützten Raum kamen rund 80 Frauen,
mehrheitlich aus links-autonomen Kreisen und unterschiedlichsten Alters,
zusammen. Neben den Workshops, in denen Frauen von Frauen lernen konnten, war
das Zusammensein wesentlicher Bestandteil dieses Wochenendes. Dabei fiel mir
jedoch eine Segregation auf, die mich nachdenklich stimmte: Frauen der
älteren Generation blieben mehrheitlich unter sich. In den Workshops, die
eher didaktischer Natur waren, kam die Frage nach der Meinung der jungen
Frauen kaum auf. Auch in privaten Begegnungen schien es nicht relevant zu

sein, weshalb wir jungen Frauen uns überhaupt für Feminismus interessierten,
wie wir uns organisierten oder aufgrund welcher gesellschaftlicher Analysen
wir den Feminismus heute neu leben wollten.

Was ich am FemWo bemerkte, war für einmal nicht die Trennung der
Geschlechter, sondern jene der Altersklassen. Diese Segregation manifestierte
sich für mich in einer Form von Bevormundung, die ich als <feministischen
Maternalismus> bezeichnen würde: Langjährige feministische Aktivistinnen
lassen uns spüren, dass wir jungen ja nicht auf die Idee kommen sollten, den

Feminismus neu zu erfinden (Stichwort: Das haben wir alles schon mal gedacht
und gemacht!). Zwar gab es am FemWo keine Gewerkschafterinnen wie bei
Aktivistin.cb, die das Heft in die Hand nahmen, aber die Deutungshoheit über
feministische Geschichte blieb trotzdem bei <den Alten>. Auch diese Haltung
ist eine Form von Hegemonie und Machtpolitik, denn sie verhindert den Dialog
und die Auseinandersetzung; Widerspruch und Debatte um feministische Inhalte
und Aktionen bleiben verhalten.

1



Was ist unsere Politik?

Die Gewerkschaften verschnüren die Wünsche und Ideen junger Frauen in
althergebrachte Themenpakete. In links-autonomen Kreisen ist kaum Platz, um

unsere Anliegen neu zu artikulieren. Wie aber können wir es schaffen, dass
Frauenräume gemeinsame Handlungsräume werden? Und wie können wir erreichen,
dass die Frauenbewegung gemeinsame Geschichte wird? Diese Fragen beschäftigen
mich nicht erst seit den Veranstaltungen Aktivistin.c/i und FemWo. Sie stellten
sich mir bereits nach der Diotimo-Tagung in Luzern. Dorthin muss ich zurück-
kehren, um sie (vorläufig) zu beantworten.

In ihrem Referat erzählte Chiara Zamboni nämlich nicht nur die
Geschichte des italienischen Differenzfeminismus, sondern legte uns auch

ihre Sicht einer «anderen Politik) dar. Ausgangspunkt der Politik von Fare
Diotima, wie sie Zamboni und andere Frauen entwickeln, ist die <Präsenz>:
eine politische Praxis, die vom Persönlichen und gegenwärtig Anwesenden

ausgeht. Dieser Ansatz kann in Abgrenzung zur «offiziellen Politik) verstanden
werden. Letztere im Sinne einer Politik der Repräsentation, die in Staats-
politischen Zusammenhängen vorherrscht, das Abwesende objektiviert und

durch politische Formalisierungen die Beziehung zum Gegenwärtigen kappt.
Darum handelt, es sich bei dieser Politik aus Sicht der Differenz-
feministinnen um eine «sekundäre Politik), die stets auf das Vergangene
verweist, es zu fassen und zu systematisieren versucht. Die «primäre
Politik) der Diotima-Frauen hingegen ist präsentisch und weist in die
Zukunft. Wenn die italienischen Differenzfeministinnen vom Begehren ausgehen,
bedeutet dies, dass sie sich nach dem Unbekannten ausrichten. Unser Begeh-
ren verweist auf etwas, was es noch nicht gibt, was wir aber wünschen. Um

dieses noch nicht Seiende fassen zu können, müssen wir ihm Sprache verleihen.
Und indem wir unser Begehren artikulieren, präsentieren wir es uns selbst
und unseren Gegenübern, lede Artikulation ist also zugleich eine Vermittlung
- und sie ist angewiesen auf die Präsenz der Dialogpartnerin. Wir brauchen
die andere Frau im Gespräch, um eine Sprache zu finden, die sich unserer
Gegenwart annähert und ihr einen Sinn gibt. Das,Erzählen als gemeinsame
Praxis bietet uns die Möglichkeit vom eigenen Erleben auszugehen. Erzählen
bedeutet dabei stets, zusammen zu denken. Durch das Zusammen-denken

(er)finden wir die Welt, geben ihr Figuren, Formen und Autoritäten. Mit der Arti-
kulation des eigenen Erlebens können wir also die Vielfalt des weiblichen
Erlebens sichtbar machen. Fare Diotima heisst darum, die Möglichkeiten der
Welt aufzuzeigen. Wo Möglichkeiten sind, ergeben sich Divergenzen. Der
italienische Differenzfeminismus ist also nicht auf Kohärenz angelegt,
sondern entwächst dem Erleben von Verschiedenheit und der Notwendigkeit
der ständigen Vermittlung. Konflikte und Diskussionen sind Orte von

Politik, weil sie die Vermittlung und das Zusammen-denken für alle Menschen

gegenwärtig machen. Zamboni nennt dies «Denken in Präsenz).

Was ist unsere Geschichte?

Anne Wizorek und Katrin Gottschalk konstatierten im Rahmen der Podiumsdiskussion
von AFtivistia. c/7, dass einer feministischen Debatte in der Schweiz die
Repräsentationsfiguren fehlten. Tatsächlich ist es in einem Land mit vier

8



Landessprachen und verschiedensten Medienkanälen schwierig, mit (politischen)
Anliegen über Kantons- und Sprachgrenzen hinauszugelangen. Mit Zamboni liesse
sich aber grundsätzlich an dieser Politik der Repräsentation zweifeln. Auch

mit brillanten Vorzeigefeministinnen kommen wir nicht über den Röstigraben
hinaus, wenn wir uns - so meine These - nicht einmal grundsätzlich unserer
eigenen Frauengeschichte bewusst werden. Denn was bei Aktivistin.c/7 wie beim
FemWo gefehlt hat, war eine systematische Reflexion der Geschlechterverhält-
nisse früher und deren (vermeintliche) Veränderung bis heute. Bei der einen
Veranstaltung fehlten die erfahrenen Frauen, bei der anderen die Bereitschaft
zur Auseinandersetzung. Wenn wir aber nicht weiterhin in getrennten Frauen-
räumen leben wollen, müssen wir in den Dialog treten. Die Diotimo-Tagung war
für mich ein solcher Ort des Dialogs. Ich lernte dort die Frauen der Gross-
mütterRevolution kennen, die mir die Dringlichkeit eines intergenerationellen
Dialogs verdeutlichten: Nur weil es wissende und erfahrene Frauen gibt,
können wir jungen Frauen heute an gelebte Geschichte anschliessen. Die
Differenz an Erfahrung und Lebenszeit zwischen Frauen ist ein Fundus, den wir
jungen Frauen nicht leichtfertig ignorieren sollten. Eine <Grossmutter> muss

nicht blutsverwandt sein, damit ich dank ihrer Geschichte meine Gegenwart
besser verstehen kann. Der intergenerationelle Dialog ist also etwas, was nur
in Präsenz geschehen kann und wofür es Zusammenkünfte junger und älterer
Frauen braucht.

Was für Frauenräume wollen wir?

Es scheint mir in meiner Generation ein grundlegendes Unwissen bezüglich
(Schweizer) Frauengeschichte vorzuherrschen. Sowohl im Schulunterricht als
auch an den Universitäten ist diese schlicht und einfach kein Thema. An

welche Geschichte knüpfen wir jungen Aktivistinnen also an? Twitter&Co.
machen es leicht, sich an Vorbildern in aller Welt zu orientieren und

tatsächlich braucht es die dort aktuellen feministischen Impulse, wie etwa

jenen der Intersektionalität, damit wir nicht auf dem Auge der Klasse oder
der kulturellen Zugehörigkeit blind werden. Aber wenn wir dabei in einem
feministischen Anachronismus leben, werden wir nie zu Werkzeugen gelangen, um

uns einen gemeinsamen Frauen- und Handlungsraum zu schaffen. Weil sich die
erfahrenen Frauen möglicherweise nicht im World Wide Web tummeln, brauchen
wir physische Räume, in denen wir uns treffen, in denen wir unsere Geschichte(n)
teilen können. Was hier vorliegt, ist meines Erachtens ein Problem der
Präsenz: Die fehlende Sichtbarkeit von vergangenen und aktuellen Frauen-
aktivitäten im öffentlichen Raum, in der Bildung und in den Medien verhindert,
dass Frauengeschichte fortgeschrieben wird. Wenn wir wollen, dass die Frauen-
bewegung eine solidarische und kollektive bleibt, müssen wir selbst Räume

schaffen, die einen aktiven Austausch vor allem auch zwischen den Generationen
ermöglichen. Nur wenn wir in solchen Räumen die Erfahrung machen können, dass
Geschichte von Frauen gemacht wurde, dass sie in einem gemeinsamen Raum zu

präsenter Erfahrung wird, müssen wir jungen Frauen das Rad nicht neu erfinden
- sondern können bestimmen, wohin es rollen soll.


	Frauen, wir haben ein Präsenzproblem!

