Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift flr feministische Anliegen und Geschlechterfragen
Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2015)

Heft: 49

Artikel: Frauen, wir haben ein Prasenzproblem!
Autor: Zoe, Dolores

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Friamsun, i \r\o\fw/v o
Pmuaﬂn% -

Drei feministische Veranstaltungen zeigen:
Damit neue feministische Impulse Zukunft haben,
braucht es aktiven Austausch zwischen den
Generationen bewegter Frauen. Denkanstosse aus
differenzfeministischer Perspektive

Im Februar 2015 luden Lisa Schmuckli und Li Hengartner ins RomeroHaus nach
Luzern. Fare Diotima - eine andere Politik war der Titel der zweitdgigen
Veranstaltung. Eingeladen war die italienische Differenzfeministin und
Sprachphilosophin Chiara Zamboni. Inhaltlich ging es um das, wofiir Zamboni
zusammen mit vielen anderen Frauen einsteht: Fare Diotima, eine Form der
Frauenpolitik und -philosophie, welche die Beziehung und Differenz von Frauen
ins Zentrum rickt. Entstanden war diese bemerkenswerte Bewegung in den
1970er-Jahren, als in Italien die Legalisierung des Schwangerschaftsabbruchs
und diverse Gleichstellungsartikel verhandelt wurden. Damals begann sich eine
Gruppe von Frauen dezidiert gegen eine durch das Patriarchat diktierte
Gleichstellungspolitik zu wenden. Diese Frauen wollten vor aller Gesetzgebung
erst einmal entdecken, was sie eigentlich wollten. Sie trafen sich in Frauen-
buchldden und zu gemeinsamen Ferien, in denen sie diskutierten, erzdhlten und
irgendwann auch zu schreiben begannen. Aus der Erfahrung dieses neuen Zusam-
menseins und -denkens unter Frauen resultierte die programmatische Ausrich-
tung des italienischen Differenzfeminismus: vom eigenen Begehren ausgehen und
die weibliche Freiheit als Wert an sich begreifen. Diese Geschichte erzadhlte
Chiara Zamboni in Luzern und stellte fest: Damals waren diese Frauenrdume als
Selbsterfahrungsgruppen dusserst wichtig fir den Austausch und die Selbstbe-
stimmung der Frauen. Zambonis Anschlussfrage, was Frauenrdume heute sein
konnen oder sollen, blieb unbeantwortet im Raum stehen.

B R e e s e e e s e s e e
Am 14. Juni 2015 veranstalteten die Gewerkschaften Uniag und vpod in Zirich
unter dem Schlagwort Aktivistin.ch einen Workshop und eine Podiumsdiskussion
mit Anne Wizorek, der Twitterin von #Aufschrei, und Katrin Gottschalk, der
Redakteurin des Missy Magazine. Teilnehmende waren 40 Frauen vornehmlich
jlingeren Alters, die Ulber die vorgangig vorgegebenen Themen Korperpolitik,
Vereinbarkeit von Familie und Beruf sowie Lohngleichheit diskutierten. Die
Diskussion war von Beginn an lebhaft. Frappant war, wie hemmungslos Erlebnisse

7



und Erfahrungen preisgegeben wurden: Frauen erzdhlten von ihren Erfahrungen
mit sexuellen Ubergriffen, von Diskriminierungen bei Bewerbungsverfahren
(«Planen Sie in den nachsten drei Jahren eine Familie?») und dem Fluch des
Korperkults. Hier schien sich tatsdchlich etwas zu manifestieren, worum die
Frauen der 1970er-Jahre noch hart kdmpfen mussten: eine Sprache zu finden fir
ihre Erfahrungen sexueller Cewalt und patriarchaler Unterdriickung. Anglizismen
flogen durch den Raum: Neben body politics war von slut shaming und victim
blaming die Rede. Da war eine Generation Frauen am Werk, die eine neue Sprache
gefunden hat, um ihre Erfahrungen zu teilen: ein an Online-Netzwerken
geschultes Denglisch. Je langer der Workshop dauerte, desto stdrker machte
sich aber auch der repetitive Charakter der Geschichten bemerkbar. Die Frauen
solidarisierten sich in ihrer Empdrung und Frustration. Und dann? Bei der
Frage, was wir denn nun konkret zu tun gedachten, blieb es erniichternd still
im Raum. Klar artikuliert wurde der Wunsch nach mehr Austausch und Aktivitat

- aber iiber den Vorschlag von einer Facebook-Gruppe, Mailigliste oder einem
WhatsApp-Chat ging das nicht hinaus. Schliesslich waren es die gewerkschaftlichen
Organisatorinnen, die den Lead Ubernahmen. Mit einer Gruppe junger Frauen
planen sie seither eine Kampagne (noch eine!) zum Thema Lohngleichheit.

Wie werde Ich Feministin? e
Das Feministische Politikwochenende (FemWo) fand vom 9. bis 12. Juli 2015 in
einem Lagerhaus in der Ndhe von Zirich statt. Frauen aus dem Umfeld des
Frauen*biindnis Ziirich, welches jeweils die Frauendemo vom 8. Mdrz organisiert,
hatten das FemWo ins Leben gerufen und ein reichhaltiges Programm mit theore-
tischen und handwerklichen Workshops, Filmabend, Konzert und késtlicher Ver-
pflegung zusammengestellt. In diesem geschiitzten Raum kamen rund 80 Frauen,
mehrheitlich aus links-autonomen Kreisen und unterschiedlichsten Alters,
zusammen. Neben den Workshops, in denen Frauen von Frauen lernen konnten, war
das Zusammensein wesentlicher Bestandteil dieses Wochenendes. Dabei fiel mir
jedoch eine Segregation auf, die mich nachdenklich stimmte: Frauen der
dlteren Generation blieben mehrheitlich unter sich. In den Workshops, die
eher didaktischer Natur waren, kam die Frage nach der Meinung der jungen
Frauen kaum auf. Auch in privaten Begegnungen schien es nicht relevant zu
sein, weshalb wir jungen Frauen uns iberhaupt fiir Feminismus interessierten,
wie wir uns organisierten oder aufgrund welcher gesellschaftlicher Analysen
wir den Feminismus heute neu leben wollten.

Was ich am FemWo bemerkte, war fir einmal nicht die Trennung der
Geschlechter, sondern jene der Altersklassen. Diese Segregation manifestierte
sich fir mich in einer Form von Bevormundung, die ich als «feministischen
Maternalismus> bezeichnen wiirde: Langjdhrige feministische Aktivistinnen
lassen uns spiren, dass wir jungen ja nicht auf die Idee kommen sollten, den
Feminismus neu zu erfinden (Stichwort: Das haben wir alles schon mal gedacht
und gemacht!). Zwar gab es am FemWo keine Gewerkschafterinnen wie bei
Aktivistin.ch, die das Heft in die Hand nahmen, aber die Deutungshoheit Uber
feministische Geschichte blieb trotzdem bei «den Alten>. Auch diese Haltung
ist eine Form von Hegemonie und Machtpolitik, denn sie verhindert den Dialog
und die Auseinandersetzung; Widerspruch und Debatte um feministische Inhalte
und Aktionen bleiben verhalten.



Was ist unsere POLItik?
Die Gewerkschaften verschniliren die Winsche und Ideen junger Frauen in
althergebrachte Themenpakete. In links-autonomen Kreisen ist kaum Platz, um
unsere Anliegen neu zu artikulieren. Wie aber kénnen wir es schaffen, dass
Frauenrdume gemeinsame Handlungsraume werden? Und wie konnen wir erreichen,
dass die Frauenbewegung gemeinsame Geschichte wird? Diese Fragen beschaftigen
mich nicht erst seit den Veranstaltungen Aktivistin.ch und FemWo. Sie stellten
sich mir bereits nach der Diotima-Tagung in Luzern. Dorthin muss ich zurlick-
kehren, um sie (vorldufig) zu beantworten.

In ihrem Referat erzahlte Chiara Zamboni namlich nicht nur die
Geschichte des italienischen Differenzfeminismus, sondern legte uns auch
ihre Sicht einer <anderen Politik» dar. Ausgangspunkt der Politik von Fare
Diotima, wie sie Zamboni und andere Frauen entwickeln, ist die <«Prdsenz»:
eine politische Praxis, die vom Persdnlichen und gegenwdrtig Anwesenden
ausgeht. Dieser Ansatz kann in Abgrenzung zur <offiziellen Politik> verstanden
werden. Letztere im Sinne einer Politik der Reprasentation, die in staats-
politischen Zusammenhdngen vorherrscht, das Abwesende objektiviert und
durch politische Formalisierungen die Beziehung zum Gegenwartigen kappt.
Darum handelt. es sich bei dieser Politik aus Sicht der Differenz-
feministinnen um eine <¢sekunddre Politik>», die stets auf das Vergangene
verweist, es zu fassen und zu systematisieren versucht. Die «primdre
Politik> der Diotima-Frauen hingegen ist prdsentisch und weist in die
Zukunft. Wenn die italienischen Differenzfeministinnen vom Begehren ausgehen,
bedeutet dies, dass sie sich nach dem Unbekannten ausrichten. Unser Begeh-
ren verweist auf etwas, was es noch nicht gibt, was wir aber wiinschen. Um
dieses noch nicht Seiende fassen zu konnen, missen wir ihm Sprache verleihen.
Und indem wir unser Begehren artikulieren, prdsentieren wir es uns selbst
und unseren Gegeniibern. Jede Artikulation ist also zugleich eine Vermittlung
- und sie ist angewiesen auf die Prdsenz der Dialogpartnerin. Wir brauchen
die andere Frau im Gesprach, um eine Sprache zu finden, die sich unserer
Gegenwart annahert und ihr einen Sinn gibt. Das. Erzahlen als gemeinsame
Praxis bietet uns die Moglichkeit vom eigenen Erleben auszugehen. Erzahlen
bedeutet dabei stets, zusammen zu denken. Durch das Zusammen-denken
(er)finden wir die Welt, geben ihr Figuren, Formen und Autoritdten. Mit der Arti-
kulation des eigenen Erlebens konnen wir also die Vielfalt des weiblichen
Erlebens sichtbar machen. Fare Diotima heisst darum, die Méglichkeiten der
Welt aufzuzeigen. Wo Mdglichkeiten sind, ergeben sich Divergenzen. Der
italienische Differenzfeminismus ist also nicht auf Kohdrenz angelegt,
sondern entwdchst dem Erleben von Verschiedenheit und der Notwendigkeit
der standigen Vermittlung. Konflikte und Diskussionen sind Orte von
Politik, weil sie die Vermittlung und das Zusammen-denken fir alle Menschen
gegenwdrtig machen. Zamboni nennt dies <«Denken in Prdsenz>.

Was ist unsere Geschichte?

Anne Wizorek und Katrin Gottschalk konstatierten im Rahmen der Podiumsdiskussion
von Aktivistin.ch, dass einer feministischen Debatte in der Schweiz die
Reprasentationsfiguren fehlten. Tatsdachlich ist es in einem Land mit vier

8



Landessprachen und verschiedensten Medienkandlen schwierig, mit (politischen)
Anliegen lber Kantons- und Sprachgrenzen hinauszugelangen. Mit Zamboni liesse
sich aber grundsatzlich an dieser Politik der Reprdsentation zweifeln. Auch
mit brillanten Vorzeigefeministinnen kommen wir nicht Uber den Rostigraben
hinaus, wenn wir uns - so meine These - nicht einmal grundsatzlich unserer
eigenen Frauengeschichte bewusst werden. Denn was bei Aktivistin.ch wie beim
FemWo gefehlt hat, war eine systematische Reflexion der Geschlechterverhalt-
nisse friher und deren (vermeintliche) Verdnderung bis heute. Bei der einen
Veranstaltung fehlten die erfahrenen Frauen, bei der anderen die Bereitschaft
zur Auseinandersetzung. Wenn wir aber nicht weiterhin in getrennten Frauen-
raumen leben wollen, missen wir in den Dialog treten. Die Diotima-Tagung war
flir mich ein solcher Ort des Dialogs. Ich lernte dort die Frauen der Gross-
mitterRevolution kennen, die mir die Dringlichkeit eines intergenerationellen
Dialogs verdeutlichten: Nur weil es wissende und erfahrene Frauen gibt,
konnen wir jungen Frauen heute an gelebte Geschichte anschliessen. Die
Differenz an Erfahrung und Lebenszeit zwischen Frauen ist ein Fundus, den wir
jungen Frauen nicht leichtfertig ignorieren sollten. Eine <Grossmutter> muss
nicht blutsverwandt sein, damit ich dank ihrer Geschichte meine Gegenwart
besser verstehen kann. Der intergenerationelle Dialog ist also etwas, was nur
in Prdsenz geschehen kann und wofir es Zusammenkiinfte junger und &dlterer
Frauen braucht.

Was fir Frauenrdume wollen WiI? . e
Es scheint mir in meiner Generation ein grundlegendes Unwissen beziiglich
(Schweizer) Frauengeschichte vorzuherrschen. Sowohl im Schulunterricht als
auch an den Universitdten ist diese schlicht und einfach kein Thema. An
welche Geschichte kniipfen wir jungen Aktivistinnen also an? Twitter&Co.
machen es leicht, sich an Vorbildern in aller Welt zu orientieren und
tatsdchlich braucht es die dort aktuellen feministischen Impulse, wie etwa
jenen der Intersektionalitat, damit wir nicht auf dem Auge der Klasse oder
der kulturellen Zugehorigkeit blind werden. Aber wenn wir dabei in einem
feministischen Anachronismus leben, werden wir nie zu Werkzeugen gelangen, um
uns einen gemeinsamen Frauen- und Handlungsraum zu schaffen. Weil sich die
erfahrenen Frauen moglicherweise nicht im World Wide Web tummeln, brauchen
wir physische Rdume, in denen wir uns treffen, in denen wir unsere Geschichte(n)
teilen konnen. Was hier vorliegt, ist meines Erachtens ein Problem der
Prasenz: Die fehlende Sichtbarkeit von vergangenen und aktuellen Frauen-
aktivitaten im &ffentlichen Raum, in der Bildung und in den Medien verhindert,
dass Frauengeschichte fortgeschrieben wird. Wenn wir wollen, dass die Frauen-
bewegung eine solidarische und kollektive bleibt, miissen wir selbst Raume
schaffen, die einen aktiven Austausch vor allem auch zwischen den Generationen
ermoglichen. Nur wenn wir in solchen Raumen die Erfahrung machen kénnen, dass
Geschichte von Frauen gemacht wurde, dass sie in einem gemeinsamen Raum zu
prasenter Erfahrung wird, missen wir jungen Frauen das Rad nicht neu erfinden
- sondern koénnen bestimmen, wohin es rollen soll.



	Frauen, wir haben ein Präsenzproblem!

