
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2015)

Heft: 48

Artikel: Geniessen in Zeiten des Neoliberalismus : Interview

Autor: Schulthess, Anja Nora / Soiland, Tove

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34

Geniessenin
Zeitendes
Neoliberalismus
Ein Gespräch mit Tove Soiland über den Imperativ des

Geniessens, das Rätselhafte des Begehrens und die

patriarchate Dividende

ANS

Anja Nora Schulthess:
Heute werden wir ständig dazu
aufgefordert zu konsumieren,
unser Leben zu gemessen, uns
selbst zu verwirklichen. Leben
wir in einer Zeit des Imperativs
des Geniessens - wie Slavoj Zizek
behauptet? Und um was für ein
Geniessen geht es hier über-
haupt?

Tove Soiland:
Das ist eine wichtige Frage, weil es

ja nicht einfach so ist, dass wir lustbetont
leben. Man muss also wissen, was Zizek mit
dem Begriff des <Geniessens> meint. Zizek
übernimmt diesen Begriff von Lacan, der
die protestierenden Studentinnen in den
1960er-Jahren davor warnt, dass sie mit der

Abschaffung sämtlicher Autoritäten einer
neuen Herrschaftsform unterstellt werden,
der sie mit ihren Liberalisierungsforderungen
zudienen. Nach Lacan ist die 68er-Bewegung
Ausdruck einer Veränderung in der Trieb-
struktur der Subjekte. Die Zeit bis zur Fordis-
muskrise Mitte der 1970er-Jahre ist die Zeit
der bürgerlichen Kleinfamilie, in der der Va-

ter noch, mehr oder weniger, die patriarchale
Autorität besitzt. Eine Zeit also, in der sich
die psychische Struktur entlang eines Verbots
herausbildet. Mit der antiautoritären Bewe-

gung und der sexuellen Befreiung tritt an die
Stelle des Verbots ein Gebot, das zwar, weil es

ein Gebot ist, auch eine repressive Form hat,
aber viel schwieriger zu durchschauen ist.
Und weil es kein Verbot, keinen strengen Va-
ter mehr gibt, bin ich selbst schuld, wenn ich
mein Glück nicht erreiche.

ANS: Zizek bringt folgendes Beispiel,
um diesen Übergang zu beschrei-
ben: Ein Kind möchte nicht mit
zur Grossmutter und lieber zu
Hause spielen. Wahrend der
Patriarch dem Kind verbietet zu
Hause zu bleiben und mit Konse-

quenzen droht, sagt der antiauto-
ritäre Vater zum Kind: «Das musst
du selbst entscheiden. Du musst
einfach bedenken, dass deine
Grossmutter sehr enttäuscht wäre,
wenn du nicht mitkommst» -
was für das Kind natürlich fatal



35

Tove So/Zand isf alcfiv in tier FraueMbevfe^M«g, studierte Gesc/jZc/ite, Püilosopüie und GernianZsft'Z: in Zürich. Türe

Dissertation verq^énfZic/îfe sie unter dem Titel Luce Irigarays Denken der sexuellen Differenz. Eine Intervention
im Streit zwischen Lacan und den Historisten (Men: 7un'a+.Kanf 2010). Sie ist Lehrfoenu/fragfe an verschiedenen

Universitäten (u.a. in Zürich) und unterrichfef/eminisfische und politische Theorie hei der Gewerkschaft VTOD in
Zürich. 2003 initiierte sie den <Gencler-Sfreif>, eine Kontroverse um die theoretischen Grundlagen des Gender-Tfe-

grifft.

ist, weil es nicht mal mehr wütend
auf den Vater sein kann.

TS: Ja. Es ist wichtig zu sehen, dass dies auch
eine Herrschaftsstruktur ist. Es handelt sich

um eine neopatriarchale Struktur, die sich

entpersonalisiert hat - weil die Autoritätsper-
son verschwunden ist. Die Instanz, die dafür
verantwortlich gemacht werden kann, dass

ich mein Glück nicht finde, ist verschwunden.
Dennoch finde ich das Glück natürlich nicht.
Das gehört zum menschlichen Wesen.

ANS: Und es wird schwieriger subversiv
zu sein, oder? Gegen wen soll
man sich denn noch auflehnen?

TS: Ich glaube, das ist das Problem, das heute

vor allem auch junge Frauen betrifft. Ich bin
in einer Zeit aufgewachsen, in der die Matura
für uns Frauen als überflüssig angesehen wur-
de, weil wir ja sowieso heiraten würden. Wir
konnten wenigstens gegen den Lehrer oder
die Eltern opponieren. Heute hingegen wer-
den junge Frauen überall gefördert. Und wenn
du dann als Frau mit dreissig merkst, dass du



36

Die Männer haben etwas von

dieser Geschlechterord-

nung. Ansonsten wäre die

ganze Geschlechterdebatte

von den Männern und nicht

von den Frauen

ausgegangen.

doch nicht erreicht hast, was dir in Aussicht
gestellt wurde, dann kannst du die Ursache
dafür nur noch in dir selbst sehen. Darum ist
es für junge Frauen heute auch so schwierig zu
verstehen, was mit ihnen passiert.

ANS: Dennoch gab es auch vor der
Abschaffung der Autoritäten kein
ungebrochenes Geniessen.

TS: Im menschlichen Geniessen gibt es immer
etwas, das unmöglich ist. Diese Unmöglich-
keit, das sagt sowohl Lacan wie auch Freud,
ist konstitutiv dafür, dass der Mensch nicht
einfach Nutzenmaximierer ist. Der Mensch
wäre unglücklich, wenn es diese konstitutive
Unmöglichkeit nicht gäbe.

ANS: Das heisst, es gibt ein Geniessen,
aber keine eigentliche Befriedi-
gung?

TS: Doch. Es gibt sogar eher eine Befriedigung,
wenn es diese konstitutive Unmöglichkeit gibt.
Wir kennen das, wenn wir beispielsweise schwie-

rige Texte verstehen wollen. Es befriedigt uns
nicht, wenn diese Texte in ein bachelorisiertes
Modulwissen übersetzt werden. Damit fehlt das

eigentlich Interessante: das Hindernis. Mit dem

Jenseits des Lustprinzips meint die Psychoana-
lyse nicht etwas Unlustvolles, sondern das, was
wir letztlich in einer Liebesbeziehung suchen und
nicht zu haben ist. Wir kennen beispielsweise die

Enttäuschung darüber, dass in einem Geschenk
nicht das ist, was wir darin suchen - den Liebes-
beweis. Aber wie soll man die Liebe beweisen?

ANS: Und trotzdem suchen wir danach.
Ist dieses Hindernis, diese Uner-
fülltheit also letztlich unser
eigentlicher Antrieb?

TS: Ja, doch ich würde nicht vom Unerfüll-
ten, sondern von etwas Geheimnisvollem
sprechen. Und nun ist der Imperativ des

Geniessens genau der Imperativ, dieses Rät-

seihafte unseres Begehrens - wie Lacan sagt

- aufzuklären. Das heisst: Die neoliberale Ge-
Seilschaft legt uns nahe, dass wir das Rätsel-
hafte unseres Begehrens nicht nur vollständig
aufklären können, sondern auch müssen.

ANS: Welche Funktion nehmen Waren
in diesem <neoliberalen> Genies-
sen> ein?

TS: Die Konsumkritik, die die Frankfurter
Schule für die fordistische Gesellschaft geleis-
tet hat, ist immer noch gültig. Was nun aber

Lacan, Zizek und die Schule von Ljubljana
dieser Analyse hinzufügen, ist, dass wir nicht
nur im Konsumieren von Waren einem gesell-
schaftlichen Imperativ folgen, sondern auch
dann, wenn wir unseren <ureigensten inne-
ren> Werten folgen, also einen Yogakurs ma-
chen oder etwas ähnliches. Selbst wenn wir auf
Konsumgüter verzichten, folgen wir dem Be-
fehl, unser wahres Selbst, den richtigen Part-

ner, ein erfülltes Liebes- und Sexualleben zu
finden - was natürlich eine Illusion ist.

ANS: Nun unterstellt etwa Robert
Pfaller unserer Gesellschaft mit
ihren Geboten gesund, schön,
erfolgreich zu sein, gerade eine
Lustfeindlichkeit. Man soll
geniessen, ja, aber nicht zu viel
und nicht so, dass man damit
Gesundheitskosten verursacht.
Wie geht das mit dem Imperativ
des Geniessens zusammen? Ist
das überhaupt ein Widerspruch?

TS: Das ist nicht unbedingt ein Widerspruch,
denn das <richtige> Geniessen ist ja auch ein
Optimierungsgebot. Denken wir an all die Ein-
schränkungen wie vegane Ernährung, Redever-
bote und Political Correctness, die sich vor al-

lern die junge Generation selbst auferlegt. Dabei

geht es letztlich um eine Optimierung des Ge-
niessens. Und das kann auch lustfeindlich sein.

ANS: Muss man also wegkommen
davon, <Geniessen> als etwas
Unproblematisches, stets Ange-
nehmes zu denken?

TS: Unbedingt. Wenn ich eine Wurst esse,

ist das vielleicht noch lustvoll, das Essen der
zweiten ist schon weniger lustvoll und das
Essen der dritten und vierten ist es definitiv
nicht mehr. Die Lust hat etwas Problemati-
sches an sich.

ANS: Nun gibt es ja gemäss Lacan
verschiedene Arten des Genies-
sens. So unterscheidet er das

<phallische Geniessem vom



37

<Geniessen des Anderem, das er
auch das <weibliche Geniessem
nennt. Bis anhin haben wir über
das <phallische Geniessem
gesprochen, richtig?

TS: Ja. Der Ausdruck <phallisches Genies-
sen> kommt daher, dass die Libido gemäss
Freud männlich ist. Das phallische Ge-
niessen entspricht einem auf ein Objekt
gerichteten Geniessen. Von daher auch die
feministische Kritik: Das Phallische braucht
immer ein Objekt, macht also jemanden,
meistens die Frau, zum Objekt. Nun gibt es

bei Lacan ein Konzept, welches das Genies-
sen von der Seite des Objekts her denkt, das

einem nicht-zielgerichteten Geniessen ent-
spricht. Und dieses Geniessen wird - viel-
leicht auch etwas idealisierend - der Frau
zugeschrieben.

ANS: Frauen hätten also, obwohl sie
natürlich auch phallisch genies-
sen, einen privilegierten Zugang
zu diesem anderen Geniessen?

TS: Genau. Wobei es wichtig ist zu beto-
nen, dass Lacan Frau- und Mann-Sein nicht
biologisch definiert, sondern aufgrund der
Begehrensposition. Was Lacan als <Frau>

bezeichnet, ist die Position, die zu einem
nicht-phallischen Geniessen Zugang hätte,

was, wie du richtig sagst, nicht heisst, dass

Frauen nicht phallisch gemessen. Das ist ge-
rade das Emanzipationsversprechen unserer
Gesellschaft: dass Frauen in die Position des

Männlichen gelangen können. Lacan fragt
zu Recht, ob es wirklich das ist, was Eman-
zipation genannt werden kann oder ob es

nicht darum ginge, eine andere Form des

Geniessens zu finden.

ANS: Und gibt es sie, diese andere Form
des Geniessens?

TS: Ich denke, dass dieses andere Geniessen,
das Lacan im Seminar Encore ausarbeitet,
eine Antwort auf Luce Irigarays Speculum
ist: ihr Denken eines nicht eingelösten Po-
tentials, einer Form des nicht-objektgerich-
teten Geniessens. Das Problem mit dem ob-
jektgerichteten Geniessen ist seine Struktur
des Verbots: das Verbot des Zugangs zum
Körper der Mutter in der ödipalen Struk-
tur oder eben die Suggestion in der neopa-
triarchalen Gesellschaft, dass dieses Verbot
aufgehoben ist - was genauso problematisch
ist: In beiden Fällen wird suggeriert, dass

es diesen Zugang überhaupt geben könnte.
In diesem Sinn verbietet das ödipale Ver-
bot etwas Unmögliches und lässt damit den
Glauben an dessen Existenz entstehen. Was

Irigaray deshalb versucht zu denken, ist eine
andere Form der Begehrensstruktur, in der
die für den Menschen konstitutive Unmög-
lichkeit nicht von einem Verbot herkommt.
Konkret: dass nicht der Vater dem Kind den

Zugang zum Körper der Mutter verbieten
muss, sondern, dass die Frau selbst dem
Kind eine Struktur und damit eine Grenze
geben kann, mit der ihre Subjektivität ins
Spiel kommt. Dies würde ein ganz anderes

Begehren, sowohl für das Mädchen wie für
den Jungen, ermöglichen.

ANS: Es ist schwierig sich das vorzu-
stellen. Das väterliche Gesetz bei
Lacan steht ja für die ganze
Kultur, Sprache, Sozialisation.
Kann man sich denn überhaupt
noch ein Subjekt denken, wenn es

sich diesem Gesetz nicht unter-
wirft?

TS: Der späte Lacan versucht eine andere

Subjektstruktur zu denken. Eine Struktur, in
der eine unmittelbare Konfrontation mit dem
Realen, ursprünglich dem Körper der Mutter,
möglich ist. Irigaray hat diesbezüglich eine
andere Haltung. Das Reale ist für sie ein rück-
projiziertes Phantasma einer allumfassenden
Erfüllung, letztlich der Verschmelzung mit
dem Körper der Mutter. Es ist ein Problem
unserer Kultur, dass dieser Körper im Dun-
kein bleibt. Denn die Verrätselung des weib-
liehen Körpers lässt das Reale erst entstehen.

Irigaray sagt: Wenn der Status der Frau und
der Mutter in unserer Kultur ein anderer
wäre, würde diese Vorstellung des Realen, der
verheissungsvollen Verschmelzung gar nicht
entstehen. Letztlich ist es das Inzestverbot,
das die Vorstellung des Inzests überhaupt erst

Selbst wenn wir auf

Konsumgüter verzichten,

folgen wir dem Befehl,

unser wahres Selbst, den

richtigen Partner, ein

erfülltes Liebes- und

Sexualleben zu finden -
was natürlich eine

Illusion ist.



38

Es gibt nach wie vor eine

grosse narzisstische

Arbeitsteilung, die ich in

keinem Gleichstellungs-

programm skandalisiert,
thematisiert sehe.

hervorbringt. Und dieses Verbot verunmög-
licht es der Frau, der Mutter, als Subjekt über-
haupt in Erscheinung zu treten.

ANS: Kann man sich unter diesem
anderen Geniessen etwas Konkre-
tes vorstellen? Lacan spricht in
diesem Zusammenhang meines
Wissens von Kunst oder den
Erfahrungen der Mystikerinnen.

TS: Ja, wobei diese Mystikerinnen ja wieder-
um von Männern erfunden wurden oder in
einer sehr männlichen Tradition des Chris-
tentums stehen. Irigaray versucht das anders
zu denken: mit der Vorstellung, dass sich
diese Funktion des Verbots, von dem wir
gesprochen haben, auf die Begegnung zwei-
er Subjekte verschiebt. Konkret, dass diese
Grenze - und es braucht diese Grenze beim
menschlichen Geniessen - nicht von einer
äusseren Instanz kommt, sondern dass sich
die beiden Subjekte diese Grenze gegenseitig
geben.

ANS: Und das würde auch eine ganz
andere Form der Liebe und
Erotik implizieren.

TS: Ja. Das Liebesobjekt würde in die Posi-
tion des Subjekts geraten. Irigaray hat eine
Menge Bilder für diese intersubjektive Kon-
stellation gefunden, für die sie sehr kritisiert
wurde, weil man diese Bilder stets biolo-
gistisch gelesen hat. Eine Metapher ist das

Muköse, die Schleimhaut. Irigaray spielt
damit, dass die Schleimhaut der Frau, also
der Vagina oder dem Inneren der Gebär-
mutter, zugeschrieben wurde. Die Schleim-
haut ist gleichzeitig Wand und durchlässig
und damit Metapher für die Möglichkeit
einer durchlässigen Grenze. Auch das Bild
der Schamlippen, die sich gleichzeitig be-
rühren und begrenzen, ist ein solches Bild.
Es impliziert das Denken einer Erotik, in
der kein Objekt mehr im Spiel ist. Man
darf dies jedoch nicht als Urverschmelzung

denken, denn ohne Zwischenraum gibt es

keine Begegnung. Auch Mutter und Toch-
ter könnten sich, gemäss Irigary, in einer je
mütterlichen und je töchterlichen Liebe lie-
ben, wenn es eine Sprache zwischen ihnen
gäbe. Wenn diese Sprache also nicht durch
eine Vatersprache ersetzt worden wäre, die
ein Verbot einführte, welches wiederum das

Paradox des Verbots des Unmöglichen mit
sich brachte.

ANS: Gibt es Möglichkeiten Räume zu
schaffen, in denen solche inter-
subjektiven Begegnungen eher
möglich sind?

TS: Das ist eine schwierige Frage. Ich bin
jedoch nach wie vor davon überzeugt, dass

Frauenräume wichtig sind und einen Aus-
tausch unter Frauen ermöglichen - jenseits
des Imperativs zu der von der Gesellschaft
definierten Emanzipation. Heute wird es

als grosse Emanzipation gefeiert, dass Mäd-
chen forscher sind, wie Jungs auftreten und
das tun, was sie vorher erlitten haben, also

beispielsweise einen jungen Mann betrügen.
Ich glaube, diese Errungenschaft beschränkt
sich darauf, dass junge Frauen gelernt ha-
ben, die männliche Position einzunehmen.
Hinter diesem männlichen Verhalten ver-
birgt sich letztlich eine grosse Unsicherheit
und eine Frage, die das Begehren betrifft.
Das eigene Begehren der Frau ist unter all
den Angeboten der Gleichstellung und der
Work-Life-Balance aus dem Blick geraten -
unter all den Angebote, die letztlich wieder
Imperative des Geniessens und Optimierens
sind. Es ist ein Tabu geworden zuzugeben,
dass wir in diesem Punkt immer noch sehr
ratlos sind. Und dieses Tabu ist Ausdruck
des Imperativs zum Geniessen. Junge Frau-
en müssen heute sehr früh Sexualität nach-
weisen können, sie müssen sexy Kleider tra-
gen und sie müssen auch noch so tun, als ob
sie sich darin wohl fühlten.

ANS: Du sagst, dass sich Frauen, was
die Sexualität betrifft, den Män-
nern anpassen. Aber ist es nicht
auch hier dasselbe: «Ja, seid
forsch, seid aktiv, aber nicht zu
sehr!». Ein Mann, der viele
Frauen hat, wird noch immer
bewundert. Eine Frau, die viele
Männer hat, dagegen nicht.

TS: Ich weiss nicht, ob das so ist. Und selbst

wenn eine Frau sehr viele Männer hat, zweif-
le ich daran, dass es das ist, was sie befrie-
digt. Was ich vor allem erlebe, ist, dass es für
Frauen sehr schwierig ist, beruflichen Erfolg



39

und Liebesleben zu verbinden. Die meisten
Frauen, die ich kenne und die beruflich er-
folgreich sind, sind Single. Ich glaube, das
hat damit zu tun, dass Frauen eher eine nar-
zisstische Stütze für den Mann sind als um-
gekehrt der Mann für die Frau. Hier gibt es

also nach wie vor eine grosse narzisstische
Arbeitsteilung, die ich in keinem Gleichstel-
lungsprogramm skandalisiert, thematisiert
sehe.

ANS: Du redest vom Leiden und der
Ratlosigkeit der Frauen. Aber
leiden nicht auch Männer unter
dieser Vorherrschaft des phalli-
sehen Geniessens?

TS: Ich glaube nicht, dass sie leiden, denn sie
haben die <patriarchale Dividende) - so hat
das Raewyn Connell genannt. Die Männer
haben etwas von dieser Geschlechterord-

nung. Ansonsten wäre die ganze Geschlech-
terdebatte von den Männern und nicht von
den Frauen ausgegangen. Ich bin gegen
diese These, dass Männer darunter leiden,
dass sie die Kinder nicht hüten können. Sie

könnten sich das einrichten, wenn sie das
wirklich wollten.

ANS: Ist eine andere Begehrensstruktur
für die Frau überhaupt denkbar
in Beziehung mit Männern?

TS: Ich denke schon. Das kann man sich

ja auch nicht aussuchen, wenn man einmal
positioniert ist. Vielleicht wäre das die Auf-
gäbe eurer Generation. Wir haben damals
gedacht, das ginge nicht, und dies war eine
der Sackgassen der zweiten Frauenbewe-

gung. Die heterosexuellen Frauen sind auf
diesen <Queer-Zug> aufgesprungen, der,
glaube ich, keine Antwort ist auf dieses Pro-
blem. Für andere Formen des Begehrens
und der Begegnung in einer intimen Bezie-
hung gibt es einfach noch keine kulturellen
Formen. Man hat gedacht, wenn die Frauen
in die männliche Position gelangen, sei das

Problem gelöst.

ANS: Ist die Zweierbeziehung zwischen
Mann und Frau, wie sie paradig-
matisch ist, auch Stütze dieser
Subjekt-Objekt-Begegnung?

TS: Ich glaube nicht. Was Irigaray mit ei-

ner intersubjektiven Beziehung beschreibt,
ist auch eine Zweierbeziehung. Ich glaube
jedenfalls nicht, dass es notwendig ist, die
Zweierstruktur aufzulösen, um zu einer an-
deren, für Frauen weniger problematischen
Form von Sexualität und Begehren zu ge-
langen. Ich glaube, das Konzept der Polya-

morie ist keine Lösung für die Mehrheit der
Menschen. Und ich glaube auch nicht, dass

Kinder, die in einer WG von mehreren El-
ternteilen aufgezogen werden, deshalb po-
lyamouröser werden als andere - im Gegen-
teil.

ANS: Sollten wir alle, aber insbesonde-
re junge Frauen, eine Psychoana-
lyse machen?

TS: Auf jeden Fall. Aber bei einer aufgeklär-
ten Analytikerin. Es gibt sowohl konserva-
tive Strömungen wie auch sehr fortschritt-
liehe Positionen in der Psychoanalyse. Ich
habe die Erfahrung gemacht, dass die Praxis
anders funktioniert als in der Theorie, dass

also die Analytikerin es anders macht, als

es festgeschrieben steht - vielleicht ohne es

zu wissen, einfach aufgrund dessen, dass sie
selbst in einer weiblichen Position ist. Und
das ist gut so. Gerade Frauen waren mehr-
heitlich in dem, was Freud <Laienanalyse>

genannt hat, tätig. Ich glaube, dass daraus
eine Art subversive Praxis entstanden ist, die
sich nie in einer Theorie niedergeschlagen
hat. Und das ist vielleicht ihre Chance, weil
sie sonst wieder auf gewisse patriarchale
Grundannahmen zurückgeführt würde. Ich
glaube aber, dass Lacan an diesen patriar-
chalen Grundannahmen sehr viel verscho-
ben hat. Es gibt also durchaus feministische
Anschlussmöglichkeiten an Lacan. Ich halte
die Psychoanalyse für ein gutes Mittel für
eine feministische Bewegung, weil damit
das Begehren ins Spiel kommt. Wobei Mit-
tel das falsche Wort ist, weil es gerade nicht
um ein instrumentelles Verhältnis geht. Ich
glaube, dass die Psychoanalyse die am we-
nigsten normative Methode ist, sich selbst
und seinem Begehren näher zu kommen.


	Geniessen in Zeiten des Neoliberalismus : Interview

