Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift flr feministische Anliegen und Geschlechterfragen
Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2015)

Heft: 48

Artikel: Geniessen in Zeiten des Neoliberalismus : Interview
Autor: Schulthess, Anja Nora / Soiland, Tove

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Genlessen

34

1N

Ein Gesprdch mit Tove Soiland iiber den Imperativ des

Geniessens, das Ratselhafte des Begehrens und die

patriarchale Dividende

ANS

Anja Nora Schulthess:

Heute werden wir stindig dazu

aufgefordert zu konsumieren,

unser Leben zu geniessen, uns
selbst zu verwirklichen. Leben
wir in einer Zeit des Imperativs
des Geniessens — wie Slavoj Zizek
behauptet? Und um was fiir ein

Geniessen geht es hier iiber-

haupt?
Tove Soiland:

Das ist eine wichtige Frage, weil es
ja nicht einfach so ist, dass wir lustbetont
leben. Man muss also wissen, was Zizek mit
dem Begriff des «Geniessens> meint. Zizek
tibernimmt diesen Begriff von Lacan, der
die protestierenden StudentInnen in den
1960er-Jahren davor warnt, dass sie mit der
Abschaffung simtlicher Autorititen einer
neuen Herrschaftsform unterstellt werden,
der sie mit ihren Liberalisierungsforderungen
zudienen. Nach Lacan ist die 68er-Bewegung
Ausdruck einer Verinderung in der Trieb-
struktur der Subjekte. Die Zeit bis zur Fordis-
muskrise Mitte der 1970er-Jahre ist die Zeit
der biirgerlichen Kleinfamilie, in der der Va-

ter noch, mehr oder weniger, die patriarchale
Autoritit besitzt. Eine Zeit also, in der sich
die psychische Struktur entlang eines Verbots
herausbildet. Mit der antiautoritiren Bewe-
gung und der sexuellen Befreiung tritt an die
Stelle des Verbots ein Gebot, das zwar, weil es
ein Gebot ist, auch eine repressive Form hat,
aber viel schwieriger zu durchschauen ist.
Und weil es kein Verbot, keinen strengen Va-
ter mehr gibt, bin ich selbst schuld, wenn ich
mein Gliick nicht erreiche.

ANS:  Zizek bringt folgendes Beispiel,
um diesen I"Jbergang zu beschrei-
ben: Ein Kind méchte nicht mit
zur Grossmutter und lieber zu
Hause spielen. Wihrend der
Patriarch dem Kind verbietet zu
Hause zu bleiben und mit Konse-
quenzen droht, sagt der antiauto-
ritire Vater zum Kind: «Das musst
du selbst entscheiden. Du musst
einfach bedenken, dass deine
Grossmutter sehr enttduscht wire,
wenn du nicht mitkommst» -

was fiir das Kind natiirlich fatal



35

Tove Soiland ist aktiv in der Frauenbewegung, studierte Geschichte, Philosophie und Germanistik in Ziirich. Ihre
Dissertation verdffentlichte sie unter dem Titel Luce Irigarays Denken der sexuellen Differenz. Eine Intervention
im Streit zwischen Lacan und den Historisten (Wien: Turia+Kant 2010). Sie ist Lehrbeauftragte an verschiedenen
Universititen (w.a. in Ziirich) und unterrichtet feministische und politische Theorie bei der Gewerkschaft VPOD in
Ziirich. 2003 initiierte sie den «Gender-Streit), eine Kontroverse um die theoretischen Grundlagen des Gender-Be-

griffs.

ist, weil es nicht mal mehr wiitend

auf den Vater sein kann.
TS: Ja. Es ist wichtig zu sehen, dass dies auch
eine Herrschaftsstruktur ist. Es handelt sich
um eine neopatriarchale Struktur, die sich
entpersonalisiert hat — weil die Autoritatsper-
son verschwunden ist. Die Instanz, die dafiir
verantwortlich gemacht werden kann, dass
ich mein Gliick nicht finde, ist verschwunden.
Dennoch finde ich das Gliick natiirlich nicht.
Das gehort zum menschlichen Wesen.

ANS:  Und es wird schwieriger subversiv
zu sein, oder? Gegen wen soll
man sich denn noch auflehnen?
TS: Ich glaube, das ist das Problem, das heute
vor allem auch junge Frauen betrifft. Ich bin
in einer Zeit aufgewachsen, in der die Matura
fiir uns Frauen als tiberfliissig angesehen wur-
de, weil wir ja sowieso heiraten wiirden. Wir
konnten wenigstens gegen den Lehrer oder
die Eltern opponieren. Heute hingegen wer-
den junge Frauen iiberall gefordert. Und wenn
du dann als Frau mit dreissig merkst, dass du



Die Manner haben etwas von

doch nicht erreicht hast, was dir in Aussicht
gestellt wurde, dann kannst du die Ursache
dafiir nur noch in dir selbst sehen. Darum ist
es fiir junge Frauen heute auch so schwierig zu
verstehen, was mit ihnen passiert.

ANS: Dennoch gab es auch vor der
Abschaffung der Autorititen kein
ungebrochenes Geniessen.

TS: Im menschlichen Geniessen gibt es immer
etwas, das unmoglich ist. Diese Unmoglich-
keit, das sagt sowohl Lacan wie auch Freud,
ist konstitutiv dafiir, dass der Mensch nicht

einfach Nutzenmaximierer ist. Der Mensch

wire ungliicklich, wenn es diese konstitutive
Unmoglichkeit nicht gébe.
ANS: Das heisst, es gibt ein Geniessen,
aber keine eigentliche Befriedi-
ng?
TS: Doch. Es gibt sogar eher eine Befriedigung,
wenn es diese konstitutive Unmaoglichkeit gibt.
Wir kennen das, wenn wir beispielsweise schwie-
rige Texte verstehen wollen. Es befriedigt uns
nicht, wenn diese Texte in ein bachelorisiertes
Modulwissen iibersetzt werden. Damit fehlt das
eigentlich Interessante: das Hindernis. Mit dem
Jenseits des Lustprinzips meint die Psychoana-
lyse nicht etwas Unlustvolles, sondern das, was
wir letztlich in einer Liebesbeziehung suchen und
nicht zu haben ist. Wir kennen beispielsweise die
Enttauschung dariiber, dass in einem Geschenk
nicht das ist, was wir darin suchen - den Liebes-
beweis. Aber wie soll man die Liebe beweisen?

Und trotzdem suchen wir danach.
Ist dieses Hindernis, diese Uner-
fiilltheit also letztlich unser
eigentlicher Antrieb?

TS: Ja, doch ich wiirde nicht vom Unerfiill-
ten, sondern von etwas Geheimnisvollem
sprechen. Und nun ist der Imperativ des
Geniessens genau der Imperativ, dieses Rit-

ANS:

. ANS:

36

selhafte unseres Begehrens — wie Lacan sagt
- aufzukldren. Das heisst: Die neoliberale Ge-
sellschaft legt uns nahe, dass wir das Ritsel-
hafte unseres Begehrens nicht nur vollstindig
aufkldren kénnen, sondern auch miissen.

Welche Funktion nehmen Waren
in diesem eoliberalen> Genies-
sen ein?

TS: Die Konsumkritik, die die Frankfurter
Schule fiir die fordistische Gesellschaft geleis-
tet hat, ist immer noch giiltig. Was nun aber
Lacan, Zizek und die Schule von Ljubljana
dieser Analyse hinzufiigen, ist, dass wir nicht
nur im Konsumieren von Waren einem gesell-
schaftlichen Imperativ folgen, sondern auch
dann, wenn wir unseren reigensten inne-
ren> Werten folgen, also einen Yogakurs ma-
chen oder etwas dhnliches. Selbst wenn wir auf
Konsumgiiter verzichten, folgen wir dem Be-
fehl, unser wahres Selbst, den richtigen Part-
ner, ein erfiilltes Liebes- und Sexualleben.zu
finden - was natiirlich eine Illusion ist.

ANS:

Nun unterstellt etwa Robert
Pfaller unserer Gesellschaft mit
ihren Geboten gesund, schon,
erfolgreich zu sein, gerade eine
Lustfeindlichkeit. Man soll
geniessen, ja, aber nicht zu viel
und nicht so, dass man damit
Gesundheitskosten verursacht.
Wie geht das mit dem Imperativ
des Geniessens zusammen? Ist
das iiberhaupt ein Widerspruch?
TS: Das ist nicht unbedingt ein Widerspruch,
denn das «richtiges Geniessen ist ja auch ein
Optimierungsgebot. Denken wir an all die Ein-
schrankungen wie vegane Ernahrung, Redever-
bote und Political Correctness, die sich vor al-
lem die junge Generation selbst auferlegt. Dabei
geht es letztlich um eine Optimierung des Ge-
niessens. Und das kann auch lustfeindlich sein.
ANS: Muss man also wegkommen
davon, «Geniessen> als etwas
Unproblematisches, stets Ange-
nehmes zu denken?

TS: Unbedingt. Wenn ich eine Wurst esse,
ist das vielleicht noch lustvoll, das Essen der
zweiten ist schon weniger lustvoll und das
Essen der dritten und vierten ist es definitiv
nicht mehr. Die Lust hat etwas Problemati-
sches an sich.

ANS: Nun gibt es ja gemiss Lacan
verschiedene Arten des Genies-
sens. So unterscheidet er das
«phallische Geniessen> vom



«Geniessen des Anderen, das er
auch das weibliche Geniessen»
nennt. Bis anhin haben wir iiber
das «phallische Geniessen
gesprochen, richtig?
TS: Ja. Der Ausdruck «phallisches Genies-
sen> kommt daher, dass die Libido gemadss
Freud mainnlich ist. Das phallische Ge-
niessen entspricht einem auf ein Objekt
gerichteten Geniessen. Von daher auch die
feministische Kritik: Das Phallische braucht
immer ein Objekt, macht also jemanden,
meistens die Frau, zum Objekt. Nun gibt es
bei Lacan ein Konzept, welches das Genies-
sen von der Seite des Objekts her denkt, das
einem nicht-zielgerichteten Geniessen ent-
spricht. Und dieses Geniessen wird - viel-
leicht auch etwas idealisierend - der Frau
zugeschrieben.
ANS: Frauen hitten also, obwohl sie
natiirlich auch phallisch genies-
sen, einen privilegierten Zugang
zu diesem anderen Geniessen?
TS: Genau. Wobei es wichtig ist zu beto-
nen, dass Lacan Frau- und Mann-Sein nicht
biologisch definiert, sondern aufgrund der
Begehrensposition. Was Lacan als <Fraw
bezeichnet, ist die Position, die zu einem
nicht-phallischen Geniessen Zugang hitte,
was, wie du richtig sagst, nicht heisst, dass
Frauen nicht phallisch geniessen. Das ist ge-
rade das Emanzipationsversprechen unserer
Gesellschaft: dass Frauen in die Position des
Minnlichen gelangen kénnen. Lacan fragt
zu Recht, ob es wirklich das ist, was Eman-
zipation genannt werden kann oder ob es
nicht darum ginge, eine andere Form des
Geniessens zu finden.
ANS: Und gibt es sie, diese andere Form
des Geniessens?
TS: Ich denke, dass dieses andere Geniessen,
das Lacan im Seminar Encore ausarbeitet,
eine Antwort auf Luce Irigarays Speculum
ist: ihr Denken eines nicht eingel6sten Po-
tentials, einer Form des nicht-objektgerich-
teten Geniessens. Das Problem mit dem ob-
jektgerichteten Geniessen ist seine Struktur
des Verbots: das Verbot des Zugangs zum
Korper der Mutter in der 6dipalen Struk-
tur oder eben die Suggestion in der neopa-
triarchalen Gesellschaft, dass dieses Verbot
aufgehoben ist - was genauso problematisch
ist: In beiden Fillen wird suggeriert, dass
es diesen Zugang iiberhaupt geben konnte.
In diesem Sinn verbietet das 6dipale Ver-
bot etwas Unmogliches und lasst damit den
Glauben an dessen Existenz entstehen. Was

37

Irigaray deshalb versucht zu denken, ist eine
andere Form der Begehrensstruktur, in der
die fur den Menschen konstitutive Unmog-
lichkeit nicht von einem Verbot herkommt.
Konkret: dass nicht der Vater dem Kind den
Zugang zum Korper der Mutter verbieten
muss, sondern, dass die Frau selbst dem
Kind eine Struktur und damit eine Grenze
geben kann, mit der ihre Subjektivitit ins
Spiel kommt. Dies wiirde ein ganz anderes
Begehren, sowohl fiirr das Méadchen wie fiir
den Jungen, erméglichen.

ANS:  Esist schwierig sich das vorzu-
stellen. Das viterliche Gesetz bei
Lacan steht ja fiir die ganze
Kultur, Sprache, Sozialisation.
Kann man sich denn iiberhaupt
noch ein Subjekt denken, wenn es
sich diesem Gesetz nicht unter-
wirft?

TS: Der spite Lacan versucht eine andere
Subjektstruktur zu denken. Eine Struktur, in
der eine unmittelbare Konfrontation mit dem
Realen, urspriinglich dem Korper der Mutter,
moglich ist. Irigaray hat diesbeziiglich eine
andere Haltung. Das Reale ist fiir sie ein riick-
projiziertes Phantasma einer allumfassenden
Erfiillung, letztlich der Verschmelzung mit
dem Korper der Mutter. Es ist ein Problem
unserer Kultur, dass dieser Korper im Dun-
keln bleibt. Denn die Verratselung des weib-
lichen Korpers lasst das Reale erst entstehen.
Irigaray sagt: Wenn der Status der Frau und
der Mutter in unserer Kultur ein anderer
wire, wiirde diese Vorstellung des Realen, der
verheissungsvollen Verschmelzung gar nicht
entstehen. Letztlich ist es das Inzestverbot,
das die Vorstellung des Inzests tiberhaupt erst

Selbst wenn wir auf



Es gibt nach wie vor eine

hervorbringt. Und dieses Verbot verunmog-
licht es der Frau, der Mutter, als Subjekt iiber-
haupt in Erscheinung zu treten.

Kann man sich unter diesem
anderen Geniessen etwas Konkre-
tes vorstellen? Lacan spricht in
diesem Zusammenhang meines
Wissens von Kunst oder den
Erfahrungen der Mystikerinnen.
TS: Ja, wobei diese Mystikerinnen ja wieder-
um von Minnern erfunden wurden oder in
einer sehr mannlichen Tradition des Chris-
tentums stehen. Irigaray versucht das anders
zu denken: mit der Vorstellung, dass sich
diese Funktion des Verbots, von dem wir
gesprochen haben, auf die Begegnung zwei-
er Subjekte verschiebt. Konkret, dass diese
Grenze - und es braucht diese Grenze beim
menschlichen Geniessen — nicht von einer
ausseren Instanz kommt, sondern dass sich
die beiden Subjekte diese Grenze gegenseitig
geben.

ANS:

ANS: Und das wiirde auch eine ganz
andere Form der Liebe und
Erotik implizieren.

TS: Ja. Das Liebesobjekt wiirde in die Posi-
tion des Subjekts geraten. Irigaray hat eine
Menge Bilder fiir diese intersubjektive Kon-
stellation gefunden, fiir die sie sehr kritisiert
wurde, weil man diese Bilder stets biolo-
gistisch gelesen hat. Eine Metapher ist das
Mukdse, die Schleimhaut. Irigaray spielt
damit, dass die Schleimhaut der Frau, also
der Vagina oder dem Inneren der Gebir-
mutter, zugeschrieben wurde. Die Schleim-
haut ist gleichzeitig Wand und durchldssig
und damit Metapher fiir die Moglichkeit
einer durchlissigen Grenze. Auch das Bild
der Schamlippen, die sich gleichzeitig be-
rithren und begrenzen, ist ein solches Bild.
Es impliziert das Denken einer Erotik, in
der kein Objekt mehr im Spiel ist. Man
darf dies jedoch nicht als Urverschmelzung

38

denken, denn ohne Zwischenraum gibt es
keine Begegnung. Auch Mutter und Toch-
ter konnten sich, gemass Irigary, in einer je
miitterlichen und je t6chterlichen Liebe lie-
ben, wenn es eine Sprache zwischen ihnen
gibe. Wenn diese Sprache also nicht durch
eine Vatersprache ersetzt worden wire, die
ein Verbot einfiihrte, welches wiederum das
Paradox des Verbots des Unmoglichen mit
sich brachte.

ANS: Gibt es Moglichkeiten Riume zu
schaffen, in denen solche inter-
subjektiven Begegnungen eher
moglich sind?

TS: Das ist eine schwierige Frage. Ich bin
jedoch nach wie vor davon iiberzeugt, dass
Frauenrdaume wichtig sind und einen Aus-
tausch unter Frauen erméglichen - jenseits
des Imperativs zu der von der Gesellschaft
definierten Emanzipation. Heute wird es
als grosse Emanzipation gefeiert, dass Mad-
chen forscher sind, wie Jungs auftreten und
das tun, was sie vorher erlitten haben, also
beispielsweise einen jungen Mann betriigen.
Ich glaube, diese Errungenschaft beschrankt
sich darauf, dass junge Frauen gelernt ha-
ben, die minnliche Position einzunehmen.
Hinter diesem mainnlichen Verhalten ver-
birgt sich letztlich eine grosse Unsicherheit
und eine Frage, die das Begehren betrifft.
Das eigene Begehren der Frau ist unter all
den Angeboten der Gleichstellung und der
Work-Life-Balance aus dem Blick geraten -
unter all den Angebote, die letztlich wieder
Imperative des Geniessens und Optimierens
sind. Es ist ein Tabu geworden zuzugeben,
dass wir in diesem Punkt immer noch sehr
ratlos sind. Und dieses Tabu ist Ausdruck
des Imperativs zum Geniessen. Junge Frau-
en miissen heute sehr frith Sexualitit nach-
weisen konnen, sie miissen sexy Kleider tra-
gen und sie miissen auch noch so tun, als ob
sie sich darin wohl fiihlten.

ANS: Du sagst, dass sich Frauen, was
die Sexualitit betrifft, den Min-
nern anpassen. Aber ist es nicht
auch hier dasselbe: «Ja, seid
forsch, seid aktiv, aber nicht zu
sehr!». Ein Mann, der viele
Frauen hat, wird noch immer
bewundert. Eine Frau, die viele
Minner hat, dagegen nicht.

TS: Ich weiss nicht, ob das so ist. Und selbst
wenn eine Frau sehr viele Manner hat, zweif-
le ich daran, dass es das ist, was sie befrie-
digt. Was ich vor allem erlebe, ist, dass es fiir
Frauen sehr schwierig ist, beruflichen Erfolg



und Liebesleben zu verbinden. Die meisten
Frauen, die ich kenne und die beruflich er-
folgreich sind, sind Single. Ich glaube, das
hat damit zu tun, dass Frauen eher eine nar-
zisstische Stiitze fiir den Mann sind als um-
gekehrt der Mann fiir die Frau. Hier gibt es
also nach wie vor eine grosse narzisstische
Arbeitsteilung, die ich in keinem Gleichstel-
lungsprogramm skandalisiert, thematisiert
sehe.
ANS: Duredest vom Leiden und der
Ratlosigkeit der Frauen. Aber
leiden nicht auch Minner unter
dieser Vorherrschaft des phalli-
schen Geniessens?

TS: Ich glaube nicht, dass sie leiden, denn sie
haben die «patriarchale Dividende> - so hat
das Raewyn Connell genannt. Die Ménner
haben etwas von dieser Geschlechterord-
nung. Ansonsten wire die ganze Geschlech-
terdebatte von den Minnern und nicht von
den Frauen ausgegangen. Ich bin gegen
diese These, dass Minner darunter leiden,
dass sie die Kinder nicht hiiten kénnen. Sie
konnten sich das einrichten, wenn sie das
wirklich wollten.

ANS: Ist eine andere Begehrensstruktur
fiir die Frau iiberhaupt denkbar
in Beziehung mit Minnern?

TS: Ich denke schon. Das kann man sich
ja auch nicht aussuchen, wenn man einmal
positioniert ist. Vielleicht wire das die Auf-
gabe eurer Generation. Wir haben damals
gedacht, das ginge nicht, und dies war eine
der Sackgassen der zweiten Frauenbewe-
gung. Die heterosexuellen Frauen sind auf
diesen <«Queer-Zug> aufgesprungen, der,
glaube ich, keine Antwort ist auf dieses Pro-
blem. Fiir andere Formen des Begehrens
und der Begegnung in einer intimen Bezie-
hung gibt es einfach noch keine kulturellen
Formen. Man hat gedacht, wenn die Frauen
in die méannliche Position gelangen, sei das
Problem gel6st.

Ist die Zweierbeziehung zwischen
Mann und Frau, wie sie paradig-
matisch ist, auch Stiitze dieser
Subjekt-Objekt-Begegnung?

TS: Ich glaube nicht. Was Irigaray mit ei-
ner intersubjektiven Beziehung beschreibt,
ist auch eine Zweierbeziehung. Ich glaube
jedenfalls nicht, dass es notwendig ist, die
Zweierstruktur aufzulsen, um zu einer an-
deren, fiir Frauen weniger problematischen
Form von Sexualitit und Begehren zu ge-
langen. Ich glaube, das Konzept der Polya-

ANS:

39

morie ist keine Losung fiir die Mehrheit der
Menschen. Und ich glaube auch nicht, dass
Kinder, die in einer WG von mehreren El-
ternteilen aufgezogen werden, deshalb po-
lyamourdser werden als andere - im Gegen-
teil.
ANS: Sollten wir alle, aber insbesonde-
re junge Frauen, eine Psychoana-
lyse machen?

TS: Auf jeden Fall. Aber bei einer aufgeklér-
ten Analytikerin. Es gibt sowohl konserva-
tive Stromungen wie auch sehr fortschritt-
liche Positionen in der Psychoanalyse. Ich
habe die Erfahrung gemacht, dass die Praxis
anders funktioniert als in der Theorie, dass
also die Analytikerin es anders macht, als
es festgeschrieben steht - vielleicht ohne-es
zu wissen, einfach aufgrund dessen, dass sie
selbst in einer weiblichen Position ist. Und
das ist gut so. Gerade Frauen waren mehr-
heitlich in dem, was Freud <Laienanalyse
genannt hat, tatig. Ich glaube, dass daraus
eine Art subversive Praxis entstanden ist, die
sich nie in einer Theorie niedergeschlagen
hat. Und das ist vielleicht ihre Chance, weil
sie sonst wieder auf gewisse patriarchale
Grundannahmen zuriickgefiithrt wiirde. Ich
glaube aber, dass Lacan an diesen patriar-
chalen Grundannahmen sehr viel verscho-
ben hat. Es gibt also durchaus feministische
Anschlussmoglichkeiten an Lacan. Ich halte
die Psychoanalyse fiir ein gutes Mittel fiir
eine feministische Bewegung, weil damit
das Begehren ins Spiel kommt. Wobei Mit-
tel das falsche Wort ist, weil es gerade nicht
um ein instrumentelles Verhaltnis geht. Ich
glaube, dass die Psychoanalyse die am we-
nigsten normative Methode ist, sich selbst

und seinem Begehren niher zu kommen.



	Geniessen in Zeiten des Neoliberalismus : Interview

