
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2014)

Heft: 47

Artikel: Die Schöne und das Biest : oder : Frau werden ist ein psychischer
Prozess, der Zeit braucht

Autor: Gsell, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RosaRot Nr. 47

Die Schöne und das Biest
Oder: Frau werden ist ein psychischer Prozess,
der Zeit braucht

Ausgehend von der mittelalterlichen Erzählung Der
Rosendorn wird das Verhältnis von Sexualität und Ästhetik

psychoanalytisch betrachtet. Dabei wird aufgezeigt,

wie wir Prozesse der Aneignung und Integration von
Geschlecht zur Bildung der eigenen Geschlechtsidentität

alternativ zu populären Gendertheorien begreifen können,

von MG

Als ich vor über 20 Jahren auf der Suche

nach einem Thema für meine Dissertation

war, stiess ich in einer spätmittelalterlichen

Märensammlung auf eine Geschichte,

die mich seltsam berührte: Der Rosendorn

erzählt die Geschichte einer jungen
Frau, deren Genitale eines Tages zu sprechen

beginnt. Es beklagt sich bitterlich
darüber, dass es vernachlässigt werde: Von
all den Zuwendungen, in deren Genuss

ihre Herrin komme, werde ihm gar nichts
zuteil - und dies, obwohl man sie, die junge
Dame, überall nur seinetwegen begehre.
Die Schöne blickt verwundert an sich hinab
und erschrickt zutiefst über das, was sie

dort am eigenen Leib entdeckt: Nein, das

konnte unmöglich sein, dass so ein hässli-
ches, schwarzes, haariges Ding der Grund
für die Verehrung der Männer war - «viel
eher müsste ich mich schämen, würde man
dich sehen.» Die Fut versucht sich treuherzig

zu verteidigen, lobt die makellos hellro-
sa schimmernde Haut ihrer Herrin, meint
aber, dass der braune Pelz ihr auch nicht
schlecht stehe: «Denn jedes Ding soll man
nach der Farbe loben, die zu ihm passt.»
Davon will die Schöne aber gar nichts

wissen, und nachdem das kleine zottelige
Ding noch einmal frech seinen Anteil an
Ehre und Anerkennung fordert, wird es

von der Herrin zum Teufel gejagt: «Geh

weg, du verfluchtes schwarzes Ungeheuer,

stachelig wie ein Meermonster. Du pist
gruilich geschaffen.»

Unter Tränen trennt sich die Fut von ihrer
Herrin und versucht ihr Glück bei den

Männern alleine. Doch es wird ihr schlecht

gelohnt: Wo immer man sie erblickt, hält
man sie für eine Kröte und tritt sie mit
Füssen. Der Herrin aber ergeht es nicht viel
besser: Kaum hatte sich herumgesprochen,
dass ihr das Ding zwischen den Beinen
fehlt, wurde sie als die Fudlose verlacht.
Man begann, den Blick von ihr abzuwenden

und tat, als ob man sie gar nicht mehr
sähe. Beide sind zutiefst unglücklich und
wünschen sich nichts sehnlicher, als einander

wieder zu finden. Als sie sich tatsächlich
nach einem Jahr just an der Stelle, an der sie

sich getrennt hatten, wieder begegnen, sind
sie überglücklich und beschliessen, einander

nie mehr zu verlassen.

49



RosaRot Nr. 47

Literarische Gestaltung
einer genuin weiblichen

Erfahrung -
oder doch bloss eine

Männerphantasie?

Nun lassen sich Geschichten bekanntlich
auf ganz verschiedene Arten und Weisen
lesen. Als ich mich damals entschloss, den
Rosendorn zum Ausgangspunkt einer
kulturwissenschaftlichen Studie zur Repräsentation

des weiblichen Genitales zu machen,
standen für mich ganz klar kulturkritische
Interessen im Vordergrund. Es ging mir um
die Kritik an einer Kultur, welche die
Darstellung des weiblichen Genitales entweder

vollständig tabuisierte oder aber diese nur
zuliess, wenn es sich um Bilder monströser
Hässlichkeit handelte.

Der Rosendorn eignete sich ganz prima für
einen solchen kritischen Zugang, und dies

umso mehr, als die allegorische Geschichte

vom Streit zwischen weiblicher Schönheit
und Sexualität in eine geradezu voyeuristi-
sche Erzählperspektive eingebettet ist: Ein
Ich-Erzähler berichtet, wie er sich einem

Rosengarten nähert, durch eine kleine
Öffnung schaut und beobachtet, wie eine

junge Frau sich in den Garten begibt und
im Rosentau badet. Dabei geschah es - so

berichtet er weiter - dass ein Zauberkräutlein

das Geschlecht der Schönen berührte,
worauf dieses zu Reden anfing... Am Ende
der Geschichte wendet sich die junge Frau
nach der glücklichen Wiedervereinigung
mit ihrem Geschlecht mit einer doppelten

Bitte an den Erzähler: Er möge dafür

sorgen, dass sie ihr Geschlecht nie mehr
verliere, und er möge aller Welt berichten,
dass sie jetzt keine Fudlose mehr sei:

do tet ich des si mich hat: / hinwider an
die alten stat / satzt ich diefud, als ich wol
kund. / ainen nagel sazestund / ich vil vast
dardurch traib. / diefud immer mer helaih./

Also raut ich ainem ietlichen man, / der ie

liebes weih gewan, / das er seinem weih /
nagle diefud zu dem leib, / das ir diefud icht
entrinn, / oder er ist versaumpt seiner minn.

Dieser erzählerische Rahmen erlaubt es, die
Geschichte vom Rosendorn als eine
Männerphantasie zu lesen, als eine Geschichte

von und für Männer geschrieben, die

- so meine damalige Interpretation - das

Ambivalente und Konflikthafte, das mit
Geschlecht und Sexualität verbunden ist,

an die Frau delegiert und es dort abhandelt
und bannt. Damit, so meine Kritik, wird ein
Bild der Frau konstruiert, das sich denkbar
schlecht, dazu eignet, Anerkennung und
Integration von Geschlecht und Sexualität
auf der Seite der Frau zu fördern.

Dann machte ich aber eine interessante

Erfahrung. Wenn ich die Geschichte
erzählte, fiel der Erzählrahmen logischerweise

weg. Dann war eben ich die Erzählerin,

und die Erzählung bekam eine ganz
neue Bedeutung, entfaltete eine ganz andere

Wirkung: Der Rosendorn entpuppte sich
als eine Erzählung, die meine Zuhörerln-
nen ganz offensichtlich berührte, sie in
Kontakt mit eigenen, schwierigen Gefühlen

brachte, und vor allem: sie damit nicht
alleine liess, sich nicht damit begnügte,
diese schwierigen Gefühle darzustellen und
ins Bewusstsein zu heben, sondern diese als

Ausgangspunkt eines Prozesses darstellte,
in dessen Verlauf eine Entwicklung
stattfindet und der Konflikt überwunden wird.
Gerade dieses letzte Moment - die glückliche

Wiedervereinigung der Frau mit ihrem
Geschlecht - schien mir ganz entscheidend

wichtig dafür, dass die Geschichte auch
bei meinen Zuhörerlnnen einen Prozess

in Gang zu setzen vermochte und eine
transformative Kraft mit ermächtigender
Wirkung entfaltete.

50



RosaRot Nr. 47

Aneignung von
Geschlecht als universelle

Entwicklungsaufgabe

Der Rosendorn wurde für mich damit zu
einer Erzählung, die es mir ermöglichte,
Frauen in Kontakt mit etwas zu bringen,
worüber sie bisher meist mit niemandem

gesprochen hatten - und es in vielen Fällen
vermutlich sich selbst gar nie recht klar
gemacht hatten: das höchst ambivalente
Verhältnis zu ihrem eigenen Genitale. Die

Frage aber, woher dieses ambivalente
Verhältnis kommt und weshalb es für viele
Frauen offensichtlich so schwierig ist, ihr
Genitale ins eigene Selbstbild zu
integrieren, ist damit noch nicht beantwortet.
Handelt es sich um einen Konflikt, der

gesellschaftlich eingepflanzt wird? Ist er ein
Effekt weiblicher Sozialisierung? Ist die

Jahrhunderte alte Tradition der tabuisie-
renden und abwertenden Darstellung der
Vulva daran schuld? Oder gibt es dafür
genuin psychische Gründe?

Ich persönlich gehe davon aus, dass die

Aneignung und Integration von Geschlecht
eine universelle Entwicklungsaufgabe ist,
bei der psychische Konflikte sozusagen
vorprogrammiert sind und damit unvermeidlich.

Die wissenschaftliche Grundlage für
diese Annahme ist die über Jahre gewachsene

Einsicht in die spezifische
Eigengesetzlichkeit psychischen Funktionierens.
Die Konflikte selbst können deshalb nicht
einfach auf das Konto einer regulierenden

und normierenden Gesellschaft
verbucht werden. Wie gut oder schlecht deren

Bewältigung gelingt, scheint nun aber von
verschiedenen - individuellen und kulturellen

- Faktoren abhängig zu sein. Hier
spielt die Gesellschaft m.E. tatsächlich eine
bedeutende Rolle - aber anders, als wir uns
dies gewöhnlich vorstellen: Denn der kritische

Punkt bezieht sich - vom Standpunkt
der individuell zu bewältigenden psychi¬

schen Konflikte her betrachtet - weniger
auf die Tatsache, dass eine Gesellschaft stets

regulierend und normierend auf das
Individuum einwirkt und dieses, wie wir zu

sagen pflegen, damit subjektiviert. Die
entscheidende Frage scheint vielmehr zu sein,
inwiefern die spezifische Art und Weise,
in der eine bestimmte Gesellschaft das tut,
dazu geeignet ist, das Individuum bei der

Bewältigung seiner psychischen Konflikte

zu unterstützen oder eben nicht: Welche

Regulierungen sind hilfreich und wirken
progressiv? Welche wirken zusätzlich belastend

und hemmen oder erschweren die
individuelle Konfliktlösung? Welche stehen

im Dienste des Individuums und fördern
Identität und Integration, Autonomie und
Handlungsfähigkeit? Welche wirken
entfremdend, ausbeuterisch und isolierend,
etc.? Beantworten lassen sich diese Fragen
nicht absolut, sondern stets nur im Rahmen
eines bestimmten historisch-gesellschaftlichen

Kontextes.

Die schützende Funktion

von Scham

Dieser Ansatz hat für mich heuristischen
Wert - es geht mir nicht darum zu beweisen,

dass es so ist, wie ich annehme. Er
erfüllt seinen Zweck, wenn er mir erlaubt,
die Probleme, die sich mir stellen und die
ich mir zu untersuchen vorgenommen
habe, besser zu verstehen oder neu zu
formulieren. Seine Plausibilität hingegen steht

und fällt mit der Frage, ob es mir gelingt zu
erklären, was ich mit der Eigengesetzlichkeit
des psychischen Funktionierens meine. Für
mein eigenes Verständnis genuin psychischer

Prozesse entscheidend war die

Auseinandersetzung mit dem Phänomen der
Scham. Dabei interessierte mich vor allem
der Umstand, dass die Scham im Deutschen
nicht nur ein bestimmtes Gefühl bezeichnet,

sondern auch als Bezeichnung des

weiblichen Genitales dient. Ich begann mir
auch Gedanken darüber zu machen, woher

51



RosaRot Nr. 47

die Genitalscham kommt, die, wie wir
wissen, zwar eine anthropologische Uni-
versalie ist, aber dennoch nicht von Geburt
an vorhanden. Dabei entdeckte ich, dass

Scham nicht nur das Gefühl ist, das wir
empfinden, wenn wir nicht comme il faut
sind, also aus dem normierenden Rahmen
der Gesellschaft herausfallen oder uns als

sonst wie defizient empfinden, sondern dass

Scham psychogenetisch betrachtet zunächst
einfach das Resultat eines inneren
Regulierungsprozesses ist, der dafür sorgt, dass wir
psychisch im Gleichgewicht bleiben.

Eine entscheidende Rolle bei diesem

Erkenntnisprozess spielte eine Passage aus
Freuds Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie,

die ich zwar schon zigfach gelesen haben

musste, ohne dass ich sie für die Themen,
mit denen ich beschäftigt war, produktiv
machen konnte. Die Passage findet sich in
der zweiten Abhandlung, in der sich Freud
mit der kindlichen Sexualität auseinandersetzt.

Er fragt sich, was mit denjenigen
sexuellen Regungen passiert, die das Kind
zwar empfindet, die für dieses aber

aufgrund der noch fehlenden körperlichen und
psychischen Reife «unverwendbar» sind
und deswegen «Unlustempfindungen
hervorrufen». Die Psyche, so Freud, reagiert
darauf, indem sie «seelische Gegenkräfte»
mobilisiert, «die zur wirksamen Unterdrückung

solcher Unlust die erwähnten
psychischen Dämme: Ekel, Scham und Moral,
aufbauen». Zu ergänzen ist, was Freud hier
auslässt, aber an der «erwähnten» Stelle

zusätzlich nannte und für die Probleme, mit
denen ich mich beschäftigte von besonderer

Bedeutung war: die Ästhetisierung als ein
weiterer Mechanismus der Gegenbesetzung
von unverwendbaren sexuellen Regungen.
Damit habe ich plötzlich die innere
Gesetzmässigkeit verstanden, die es mir erlaubte,
zwei scheinbar disparate Phänomene
miteinander in Verbindung zu bringen: Die
Genitalscham als Resultat einer regulären
kindlichen Strukturbildung und die negative

ästhetische Besetzung des Genitales, die

wir in der Pubertät und frühen Adoleszenz

von Mädchen häufig beobachten und in
der Geschichte vom Rosendorn in einer Art
und Weise literarisch verarbeitet wurde, die

uns heute noch anspricht.

Entwicklung ist ein Prozess,

der Zeit braucht

Im Rosendorn ermöglichte die Trennung
zwischen der jungen Frau und ihrem Genitale

den für den psychischen Reifungspro-
zess benötigten Aufschub. Die negative
ästhetische Besetzung erwies sich somit
als funktional und passager, das Genitale
konnte seiner sexuellen Funktion entsprechend

anerkannt und ins Selbstbild integriert

werden. Wie auch immer sich dieser
Prozess <im richtigen Lebern vollzieht: ob

still und unbemerkt, weil relativ konfliktfrei,

oder als etwas, was mit diffusem Unbehagen

oder exzessiven Schamgefühlen
einhergeht - Aneignung und Integration von
Geschlecht ist ein Prozess, der m.E. zentral

zum Frau werden gehört (genauso notabe-

ne wie zum Mann werden, nur stellen sich

hier die zu lösenden Konflikte etwas anders

dar). Es handelt sich um einen psychischen
Prozess, der Zeit braucht und kulturell in
geeigneter Form unterstützt werden sollte.

Inwiefern unsere Kultur das tut und was
eine geeignete Form> der Unterstützung
sein könnte, ist Gegenstand meiner aktuellen

Forschungsarbeit. Es handelt sich um
eine kulturkritische Analyse, die ein ganz
anderes Erkenntnisinteresse hat und von
ganz anderen Voraussetzungen und Kriterien

getragen wird als meine frühe, gesell-
schafiskritische Analyse des Rosendorns,
die zwar vermutlich irgendwie richtig war,
aber nichts bewirkte. Auch Erkenntnisprozesse

brauchen ihre Zeit.

Der Rosendorn, in: Hanns Fischer (Hg.): Die deutsche
Märendichtunq des 15 Jahrhunderts, München 1966.

52




	Die Schöne und das Biest : oder : Frau werden ist ein psychischer Prozess, der Zeit braucht

