
Zeitschrift: RosaRot : Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen

Herausgeber: Redaktionskollektiv RosaRot

Band: - (2014)

Heft: 47

Artikel: Mailänder Appetithäppchen

Autor: Suchanek, Dalibor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RosaRot Nr. 47

Mailänder

Appetithäppchen

Der italienische Differenzfeminismus steckt voller unaufgelöster

Selbst-Widersprüche, was ihm ständig Missverständnisse

einbringt. Was hat es mit dieser sperrigen Richtung

des Feminismus auf sich?

von DS

«Die feministische Bewegung ist voll von
politischen und philanthropischen
Eindringlingen. Wir warnen die männlichen
Beobachter, uns zu ihrem Studienobjekt
zu machen. Uns interessiert weder ihre
Zustimmung noch ihre Polemik. Wir geben
ihnen zu verstehen, dass es würdevoller für
sie ist, sich nicht einzumischen.» Das war
1970. Die Autorin Carla Lonzi klinkte sich

mit ihrem Text Wirpfeifen aufHegel gerade

aus dem Marxismus-Leninismus aus und
hinterliess dabei den Kristallisationskern
für ein Denken, das später als die Affida-
mento-Position der <Mailänderinnen> bzw.
als italienischer Differenzfeminismus>
bekannt werden sollte.

Heute ist das Jahr 2014, und ich versuche
als Mann für die erste Ausgabe von RosaRot

- Zeitschrift für feministische Anliegen
und Geschlechterfragen einen Artikel zum
Thema Frau werden zu schreiben. Dass ich
dazu aus unmittelbarer Erfahrung nichts
zu berichten habe, ist mir natürlich schon
selber aufgefallen. Aber das Frau werden

ist ein idealer Aufhänger, um in die etwas

widerspenstige Begriffswelt des italieni¬

schen Differenzfeminismus einzuführen:
weil da so etwas primär gar nicht erst
vorgesehen ist. Und seit mich meine
Bemühungen, für mich zu klären, was ich mit
der Kategorie Geschlecht anfangen will,
mit dieser Art des Denkens in Berührung
gebracht haben, werde ich den Eindruck
nicht los, dass das vielleicht gar nicht so

dumm ist. Ich will hier deshalb zu skizzieren

versuchen, welche gedanklichen Wege

- vielleicht auch Um- und Abwege - sich

öffnen, wenn man sich unter dem Einfluss
der Feministinnen aus Mailand mit der

Geschlechterfrage befasst.

Unbehagen und

Grabenkämpfe

«Also mit so Frauenzeugs halt.» Der irgendwie

selbstironisch und irgendwie provoka-
tiv gemeinte Kommentar eines Freundes
dazu dokumentiert das Unbehagen, das

uns Männern nach wie vor im Nacken
sitzt, wenn es um feministische Anliegen

19



RosaRot Nr. 47

und Geschlechterfragen> geht. Zumindest
kenne ich das so: Wer als Bub auf den
Pausenhöfen der späten 80er und frühen 90er
sozialisiert worden ist, dem ist der kategorische

Imperativ mit in den Rucksack fürs
Leben gepackt worden, mit den Weibern

ja nicht zuviel gemein zu haben. Da war
es schon verdächtig, wenn sich einer nicht
raufen wollte.

Was in den kulturell diversifizierten
Schulen der Gegenwart - und das meine ich
nur halb ironisch - ganz anders sein mag.
Unter Altersgenossen jedoch, wie politisch
sensibilisiert sie sonst auch sein mögen, löst
das Thema mit mechanischer Zuverlässigkeit

pubertäre Reaktionen aus. Irgendwie
muss man lachen. Wenn, dann fasst man es

mit spitzen Fingern an wie einen gebrauchten

Tampon. Oder man reisst sich zusammen,

proklamiert mal kurz, was Sache ist,
und wischt die Thematik mit ausladender
Geste vom Tisch. Kann ja nicht so schwierig

sein; weg damit und gut ist.

Und da die emanzipierten Frauen von heute
den Männern in nichts nachstehen wollen,
finden sie es auch irgendwie doof, dieses

Frauenzeugs. Muss man auch mal ruhen
lassen. Heute ist's ja anders. Und überhaupt,
#aufschrei, voll die Opfer. Kaum hatte ich
auch nur begonnen, mich ins Thema ein-
zulesen, fand ich mich schon in der Rolle
eines solchen wieder, der den Frauen - bei
einer wie Lonzi bereits unten durch - den
Feminismus erklärt.

Also zunächst, dass es den Feminismus gar
nicht gibt. Und dass vielleicht nicht überall
Feminismus drin ist, wo <Gender> drauf-
steht. In diesem Zusammenhang bin ich
kürzlich am Wort <Grabenkampf> hängen
geblieben: Militärhistorisch unterbelichtet,
wie ich bin, fragte ich mich, was für eine

Vorstellung genau die Rede von <Graben-

kämpfen im Feminismus) eigentlich
hervorrufen will. Die erste Adresse, die mir
in Sachen Kriegsgeschichte einfällt, ist der

Online-Duden, und der spuckt für den

<Kampf im Schützengraben) als Hilfestellung

das folgende Anwendungsbeispiel aus:
«Es kam zu Grabenkämpfen innerhalb der

Frauenbewegung.» Linguistisch gesprochen
sind <Feminismus> und <Grabenkampf> also

quasi synonym. Klar doch, Zickenkrieg. Da

muss der Erklärbär ran und mal reinen
Tisch machen. Was soll denn da noch schief
gehen, Frau Lonzi?

Unterschied im Menschsein

Tatsächlich wäre der italienische
Differenzfeminismus als Ausgangspunkt
für eine Einmischung in befriedender
Absicht denkbar ungeeignet. So wird Antje
Schrupp, die im deutschen Sprachraum
gegenwärtig vielleicht umtriebigste Vertreterin

dieser Denkrichtung, auf ihrem Blog
jeweils schneller mit Essentialismus- und
Biologismusvorwürfen eingedeckt, als sie

«Schwangerwerdenkönnen» sagen kann.
Zwar nicht aus guten Gründen, wie ich
meine, doch die Reaktionen sind nachvollziehbar:

Die von den Italienerinnen geprägte

Rhetorik scheut sich nicht, das Missverständnis

in Kauf zu nehmen.

Etwa mit Äusserungen wie dieser: «Man
wird zwar als Frau geboren, es kommt aber

darauf an, was eine daraus macht.» Schrupp
führt die Aussage als blosse Variation des

berühmten Satzes von Simone de Beauvoir
ins Feld: «Man wird nicht als Frau geboren,
man wird es.» Zumindest vordergründig
jedoch scheint es sich dabei geradewegs

um dessen Widerruf zu handeln. Genauso
wie bei einer verwandten Formulierung
von Luisa Muraro, einer Mailänderin der

ersten Stunde: «Wir haben nicht gewählt,
als Frauen geboren zu werden, und gerade
diese Tatsache macht es unabdingbar, das

Frausein zu akzeptieren.»

Wird das Frausein damit nicht wieder
auf eine Frage der Geburt reduziert, auf

20



RosaRot Nr. 47

eine bloss biologische Tatsache? Und also
das Frauwerden, die Sozialisation mit all
ihren kulturellen Zufälligkeiten, geleugnet?

Der Gedanke, dass man nicht mehr
oder weniger Frau sein kann - und im
engeren Sinn daher auch nicht Frau werden
kann - ist für den italienischen
Differenzfeminismus jedenfalls zentral. Ein Mensch

verfügt über sein Geschlecht immer ganz:
«Es ist ausgeschlossen, dass eine Frau nicht
weiss, welchen Unterschied im Menschsein
es bedeutet, als Frau geboren zu sein», so

die Mailänderinnen in der im Namen der
Libreria delle donne di Milano publizierten
Kollektivschrift Wie weibliche Freiheit
entsteht.

Und wenn jede und jeder immer schon in
einem absoluten, unhintergehbaren
Verhältnis zur Geschlechterdifferenz steht,
dann steht die Geschlechterdifferenz auch

in einem absoluten, unhintergehbaren
Verhältnis zum menschlichen Dasein: «Der
Unterschied zwischen Mann und Frau ist
der grundlegende Unterschied innerhalb
der Menschheit», schreibt Lonzi in Wir
pfeifen auf Hegel. Das Geschlecht erscheint
bei ihr als eine Kategorie ganz anderer Qualität

als etwa die Hautfarbe: «Der schwarze

Mann ist dem weissen Mann gleich, die
schwarze Frau ist der weissen Frau gleich».

In Das Patriarchat ist zu Ende führen die
Feministinnen aus Mailand diesen Gedanken

unter Bezugnahme auf Lonzi wie folgt
aus: «Für alle Differenzen, seien sie durch
Kultur, Charakter, Interessen oder
Altersunterschiede bedingt, gibt es, so meinen
wir, zumindest theoretisch eine Vermittlung

- nur für eine nicht: die
Geschlechterdifferenz. Sie ist irreduzibel, denn sie

gehört zum Körper in seiner unüberwind-
baren Opazität.» Für Muraro stellt sich
die Geschlechterdifferenz daher gewisser-
massen als die ursprünglichste Differenz
überhaupt dar: «Ich bin in der Tat

überzeugt, dass niemand den Sinn der Differenz
besitzt, wenn ihm der der sexuellen Differenz

fehlt.»

Ein Merkmal der Erfahrung

Angesichts solcher Aussagen kann man
fast nicht anders, als zu erwarten, dass

der italienische Differenzfeminismus im
Geschlechterunterschied eine Art Naturgesetz

sieht, wenn nicht gar ein metaphysisches

Ordnungsprinzip. Doch den
Mailänderinnen geht es nicht um Natur und
Ontologie, sondern um Erfahrung und
Praxis: «Sich auf die Natur zu berufen
würde den Frauen nichts nützen, denn diese

unterliegt der gesellschaftlichen Interpretation,

welche das menschliche Schicksal
der Frau direkt von der weiblichen Anatomie

ableitet.» Nirgendwo machen die
Italienerinnen die Geschlechterdifferenz an
isolierbaren Eigenschaften fest: «Sie ist»,
so Muraro, «keine natürliche Ausstattung
wie die Haare oder der Uterus, sondern ein
Merkmal der Erfahrung».

Ein Merkmal der Erfahrung - aber eines,
über das man von Geburt an verfügt? Zum
Körper gehörig - aber nicht als dessen

natürliche Ausstattung? Inhaltlich an
nichts festzumachen - und doch konstitutiv
für das Menschsein? Man könnte meinen,
beim italienischen Differenzfeminismus
handle es sich um eine Diskurstradition,
die keinen anderen Zweck verfolgt, als

Verwirrung zu stiften. Opazität als Programm
sozusagen. Da kann Schrupp auf ihrem
Blog noch so betonen, dass sie das

Schwangerwerdenkönnen weder für eine notwendige

noch für eine hinreichende Bedingung
für das Frau sein hält: Dass sie es dennoch
als weibliche Erfahrung thematisiert,
provoziert vor dem Hintergrund ihrer
voraussetzungsreichen Argumentation den

Argwohn, es gehe am Ende uneingestan-
denermassen doch darum, geschlechtliche
Identität auf das Niveau schierer
Körperfunktionen herunterzukürzen.

21



Rosa Rot Nr. 47

Theorie und Widersprüche

Wenn sich eine Theorie selbst zu
widersprechen scheint, dann kann das bedeuten,

dass es sich deren Urheberinnen oder
Urheber nicht so genau überlegt haben. Die
Auflösung von Widersprüchen wäre dann
ein gedanklicher Fortschritt, ein Gewinn.
Es kann jedoch auch sein, dass die Theorie

mit Selbstwidersprüchen operiert, um
einer paradoxen Wirklichkeit gerecht zu
werden. Die Auflösung von Widersprüchen
wäre dann ganz im Gegenteil ein Verlust.
Eine widerspruchsfreie Theorie, die zum
Umgang mit der Realität nichts taugt, ist
verschwendetes Leben.

Inwiefern die begrifflichen Spannungen,
die von den Theoretikerinnen des italienischen

Differenzfeminismus - zweifelsohne

in aller Absicht - aufrechterhalten werden,

produktiv sind, konnte ich für mich noch
nicht beantworten. Dessen ungeachtet aber
halte ich es für erhellend, den Gründen
nachzugehen, die die Mailänderinnen zu
ihren Theorieentscheidungen veranlasst
haben. In diesem Sinn seien hier noch

einige weitere Mailänder Appetithäppchen
serviert.

Das unterdrückte Andere

Vier Jahre bevor Luce Irigaray mit Speculum

das mitbegründete, was man heute

gemeinhin unter Differenzfeminismus
versteht, nahm Lonzi in Wir pfeifen aufHegel
den differenzfeministischen Grundgedanken

vorweg: «Die Gleichheit der Geschlechter

ist die Hülle, mit der heute die
Unterlegenheit der Frau getarnt wird». Auf der
orwellschen Farm der Geschlechter sind
alle gleich, aber die Männer sind gleicher.

Gleichstellungspolitik heisst: Die Frauen
sollen wie die Männer werden.

Und wieso nicht umgekehrt? Lonzi leitet
aus ihrem Begriff des grundlegenden
Unterschieds innerhalb der Menschheit ihr

politisches Projekt ab: «Der Unterschied
besteht in der jahrtausendelangen
Abwesenheit der Frau in der Geschichte. Machen

wir uns diesen Unterschied zunutze: Wenn
die Integration der Frau erst einmal erreicht
ist, wer weiss, wie viele Jahrtausende nötig
sein werden, um dieses neue Joch
abzuschütteln?»

Sich als das Andere ins Spiel bringen in
subversiver Absicht: Lonzis Politgruppe
nannte sich Rivolta femminile. Ihre Kritik
war jedoch nicht lediglich gegen das

bürgerliche, sondern genauso sehr gegen das

revolutionäre Gleichheitsdenken gerichtet:
Mit Blick auf die Entwicklungen in den

Realsozialismen ihrer Zeit beargwöhnte sie

den Klassenkampf als Abrechnung unter
Männercliquen. «Die Frau wird als Frau

unterdrückt», so Lonzi, «auf allen
gesellschaftlichen Ebenen: nicht auf der Ebene

ihrer Klassen- sondern ihrer
Geschlechtszugehörigkeit.»

Was genau aber soll es nun sein, dieses

unterdrückte Andere? Lonzi lehnt alle

Zuschreibungen ab, die die Unterscheidung

zwischen Mann und Frau inhaltlich
begründen würden - insistiert aber doch
auf der Differenz. Ein Denken, das der

gängigen Intuition nicht gerade entgegenkommt:

Entweder a und b unterscheiden
sich irgendwie, oder sie tun es eben nicht.
Aber doch nicht beides zugleich!

Lonzi weist «sowohl die Ebene der Gleichheit

als auch die der Ungleichheit als ein

von der männlichen Macht aufgezwungenes

Dilemma» zurück. Das Weibliche und
Männliche leiten sich nicht voneinander
ab, ergänzen einander nicht und konkurrieren

nicht miteinander; zwischen ihnen
besteht keine Symmetrie und keine noch so

vertrackte Wechselseitigkeit. Ein sperriger
Gedanke, darüber ist sich Lonzi im Klaren:
«Die Frau steht nicht in einem dialektischen

Verhältnis zur männlichen Welt. Die
Bedürfnisse, die sie gerade klärt, implizieren

keine Antithese, sondern ein Sich-auf-

einer-anderen-Ebene-bewegen. In diesem

22



RosaRot Nr, 47

Punkt haben wir am meisten Schwierigkeiten,

verstanden zu werden, aber es ist
wichtig, darauf zu bestehen.»

Symbolischer
Materialismus

Jeder Versuch, das Weibliche und Männliche

inhaltlich zueinander in Beziehung
zu setzen, läuft auf eine Theorie darüber
hinaus, weshalb sich Männer wie Männer
und Frauen wie Frauen verhalten: nicht als

Subjekte, sondern als Resultanten sozialer
und biologischer Kräfte. Und da sich die
männliche Normalität nicht zu rechtfertigen

braucht, geschieht dies zu Lasten der
Frauen: Ein Mann tut, was er tut, weil er

tut, was er will; eine Frau will, was sie will,
weil es in ihrer Natur liegt oder sie halt so

erzogen wurde.

Sie ist nun mal Frau geworden. Die
symbolische Ordnung, die wir vom Patriarchat

geerbt haben, rechnet nicht mit freiem
weiblichem Handeln. Und diese Asymmetrie

verschwindet nicht, bloss weil man sich
das ganz fest vornimmt. Auch das Kulturelle

weist eine eigene Widerständigkeit
auf, seine eigene Materialität. Die
Mailänderinnen plädieren daher für etwas, was sie

symbolischen Materialismus» nennen: die

beständige Arbeit an den Spielräumen, die
Geschlechterdifferenz frei zu interpretieren.

«Das unvorhergesehene Schicksal der
Welt», schreibt Lonzi, «liegt darin, den Weg
noch einmal von vorn zu durchlaufen mit
der Frau als Subjekt.» Das freie Handeln der
Frau als das unvorhergesehene Andere: Als
solches kann es sich nur ins Spiel bringen,
wenn es sich - wie es das männliche Subjekt
schon immer tat - als eines setzt, das sein
natürliches und kulturelles Gewordensein
laufend überschreitet. Was nicht heisst, es

zu leugnen. Im Gegenteil: Die
Geschlechterdifferenz, nicht in einer bestimmten
Bedeutung, sondern als unerschöpflicher

Signifikant» - als bleibendes Zeichen für
das Potential je neuer Bedeutsamkeit -, soll
den Raum offen halten für die kommunikativen

Auswirkungen des Aussersprach-
lichen. Wozu das sich stumm vollziehende
Kulturelle genauso zählt wie die Biologie.
Das Reale ist gemäss Chiara Zamboni, die
die Position mit Muraro und anderen in
der Philosophinnengemeinschaft Diotima
weiterentwickelt, als etwas zu begrüssen,
das «die Grenzen der Sprache verschiebt»,
indem es «sich störend aufdrängt».

Autorität und Anerkennung

Und das geht nur in der Praxis. Das Affi-
damento, quasi das Markenzeichen der

Mailänderinnen, ist deren Antwort auf die

Frage, wie eine Politik der Subjektsetzung
funktionieren kann: durch die Anerkennung

der Autorität solcher, zu denen man
sich - sich anvertrauend» - in Beziehung
setzt, und zwar nicht auf der Basis von
Gemeinsamkeiten, sondern aufgrund von
Unterschieden. Jede Frau, die eine andere

für sich offen als Autorität anerkennt, weil
diese etwas verkörpert, was jene gerne selbst

wäre, vergrössert den Spielraum dafür, was
weibliches Handeln bedeuten kann.

Die Asymmetrie der Ausgangssituationen
verbietet es, dies eins zu eins auf

Verhältnisse unter Männern und zwischen
Männern und Frauen zu übertragen.
Dennoch vermute ich, dass es sich auch in
anderen Zusammenhängen lohnen könnte,
die Kultivierung eines solchen Begriffs von
Autorität und Anerkennung ins Auge zu
fassen. Wo auch immer nämlich man sich

in emanzipatorischer Absicht untereinander

zu solidarisieren sucht, stellt sich die

Frage nach einem produktiven Umgang mit
Verschiedenheiten, nach Formen von Autorität

jenseits patriarchaler Hackordnungen
sowie nach Möglichkeiten, dem eigenen
Handeln im Zusammenspiel mit anderen

neue Bedeutung zu geben.

23


	Mailänder Appetithäppchen

