
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 45

Artikel: Die Treue zum Ungewordenen

Autor: Sobhani, Homayun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(KunataU*ff S^fytUttgif d&n ftauacfa&a Seite, iß

Die Treue zum
Ungewordenen
i'wi (Hnmayun Sobhani

Unter der Last des abendländischen Männerideals
begann für den Mann des 18. / 19. Jahrhunderts
die Trauer um den Verlust seiner Zugehörigkeit
zur herrschenden Ordnung. Melancholisch klagt
er über die grosse Kränkung seines Geschlechtes
und entwirft in der Kunst die höchste Form der
Freiheit, mit dem Rausch als Werkzeug gegen die
zerrissene Wirklichkeit.

Als «Verlierer wider Willen» beschreibt Edgar J.

Forster den neuen Typus des modernen Mannes:
«Der Mann, das «trauernde Geschlecht) ist
Verlierer in einem Spiel, das er eigentlich gewinnen
müsste, und die Trauer des Melancholikers gilt
dem Verlust des Sieges.»1 Gleichsam der Hysterie,
dem weiblichen «Verweigerungsmechansimus
gegenüber dem Patriarchat», drückt die Melancholie

die «vorwiegend männliche» Antwort auf
die herrschende Ordnung aus. In exzentrischerhabener

Haltung und Distanz von der Wirklichkeit

bezeichnet sie eine ästhetische Existenz, ein

besonderes «Leiden an der Welt», welchem aber
der Lustgewinn nicht fehlt, eine Tragik mit
ästhetischer Imprägnierung.
So wurde im Aufbruch der Moderne unter dem
Signifikanten der Melancholie ein Gewirr von neuen
Männertypen strukturiert, das sich im Stigma des
Homosexuellen, in den Posen des Flaneurs und
der Lethargie des romantischen Genies zugleich
verbarg und entblösste. Jener unverstandene
Künstler und l'homme sensible - «Unmännliche),
dessen Trauer dem Unvermögen zu einer Geste

gilt, zu der sie die Anatomie scheinbar verdammt.
Ihre Anachorese aus der krisenhaften Ordnung
der Welt, welche eine Ordnung des Mannes ist,
erschafft über den melancholischen Ausdruck eine
neue Männlichkeit an den Frakturen der alten.

des aus den Fugen geratenen Lebens oder Flucht
vor den Bedingungen des Daseins? Alle jedoch
verbindet derselbe ätiologische Anspruch, der
sich als das tragische Lebensgefühl über die
beklemmende Ordnung der Wirklichkeit in den
Melancholiediskurs eingliedert. Also verwundert es
weiterhin nicht, dass der drogeninduzierte Rausch
oft zur Raststätte des Melancholikers wurde und
zwischen ihm und der neuen Erscheinungsform
der Männlichkeit eine axiomatische Affinität
bestand. Mit der Droge verband der Melancholiker

nicht nur Genuss. Durch die Erregbarkeit der
Sinne und des Geistes, die durch die Einnahme
erzeugt wurde, eröffnete sich ihm eine neue in-

spirative Welt, aus der er mittels seines sensiblen
Charakters zu unglaublichen Schöpfungen fähig
war. «Damit es Kunst giebt, damit es irgend ein
ästhetisches Thun und Schauen giebt, dazu ist eine

physiologische Vorbedingung unumgänglich: der
Rausch»2, so Nietzsche über die Prämisse künstlerischen

Schaffens.

Dionysos - der Gott des Rausches

Melancholie der Zeitlichkeit
«Dann lernt es das Wort <es war> zu verstehen,
jenes Losungswort, mit dem Kampf, Leiden und
Überdruss an den Menschen herankommen, ihn
zu erinnern, was sein Dasein im Grunde ist - ein
nie zu vollendendes Imperfectum.» - F. Nietzsche,
Unzeitgemässe Betrachtungen

«Provoziertes Leben»
Was erhofft sich der Mensch, wenn er zu Rauschmitteln

greift? Vielleicht die Suche nach einem
besonderen Plus an Lebensgenuss? Normalisierung

Das Leiden in der Wirklichkeit beginnt durch das
Eintreten des Menschen in die symbolische
Ordnung, welche in ihrer Entelechie immerwährend
eingeschrieben einen unvertilgbaren Mangel im



Seite, ij S^fwologie dea fteuMchea <KunataUtff

menschlichen Dasein strukturiert. So repräsentiert
die Bewegung der Zeit jenen unauslöschlichen
Mangel, sprich die dyadische Seinserfahrung.
Und hier zeigt sich das Leiden des Melancholikers,
denn «darin gründet Männlichkeit in der
abendländischen Zivilisation» (Forster, S. 62): das
Patriarchat als eine Ordnung der Gespaltenheit, ein
Diktat der heterosexuellen Zweigeschlechtlichkeit,
eine Dialektik des Herrschers und Beherrschten,
eine Trennung des Lebens und des Todes, des
Schönen und Hässlichen, der Lust und des
Schmerzes, ein Bruch zwischen Signifikant und
Signifikat, zwischen Subjekt und Objekt.
Was aber im Diskurs des Melancholischen verfolgt
wird, ist keine Zeitlichkeit, die trennt, sondern eine
Art der Anti-Historie, der in sich bewegten Statik.

Eine Welle des Insistierens im Gegensatz zum
Fluss der Historie, der nur durch Nachträglichkeit
Geschichte und Gegenwart als verhärtetes
Sediment herantreibt. Im Melancholischen wird ein
Moment des Haders zwischen erwarteter, aber
niemals so eintreffender Zukunft und erinnerter
Vergangenheit als Sammelsurium nie eingetroffener

Zukunftserwartungen evoziert - ein besonnenes

Verbleiben in der Nostalgie, auf die sich der
Melancholiker und «[seine] Treue der Schwermut
zum Ungewordenen»3 richtet, damit sein Vergessen

ihn nicht dem Konformismus opfert. Was der
Melancholiker schreibt, ist eine Art nicht tempo-
ralisierter Modus des Zukünftigen, ein Nach der
Geschichte im Sinne eines Überkommens der
Geschichte und der symbolischen Ordnung. Die

Erinnerung in der Melancholie richtet sich auf einen
Zustand der Welt vor der Zeitlichkeit und der
Metapher - auf den Mythos, jenen Modus der
Wirklichkeit, in der Anschauung und Bezeichnungsakt
zusammenfielen, wo die Sprache «nicht Ausdruck
der Gespaltenheit des Individuums, sondern der
Einheit»4 darstellt.

Erotisches Wagnis
«Mein Schicksal ist allein der Kraft meiner Liebe zu
gehorchen. Geliebter Körper ich gebe mich deiner
Macht hin; Das stille Wasser zieht mich an, dem
ich meine Arme entgegenstrecke: Diesem reinen
Taumel widerstehe ich nicht. Wie könnte ich, oh
eine Schönheit, etwas tun, was Du nicht wolltest.»

- Paul Valery, Cantante du Narcisse, 1938

Im Narziss erblickte der Melancholiker jenen Modus

der Nachgeschichte und machte ihn zum
Archetypen seiner «Grossen Weigerung». Der Denkfigur

des Narziss liegt nämlich eine performative
Aussage zugrunde. Sie existiert nur als Produkt

Melancholieyan Erhard Munch

einer diskursiven Formation, die ihre in der
Wirklichkeit vorbestimmt unstillbare Sehnsucht und ihr
unabwendbares Ableben als die Bedingung ihrer
literarischen Wirksamkeit deklariert. Als Mytho-
logem gestaltet der Narziss in der Literatur eine
rein selbstbezügliche Dichtung mit der Intention,
subjektive Einsicht zur gelebten Wirklichkeit zu
erheben. Es umreisst die Erfahrung der Lust, des
Stillstandes der Zeit, des Schlafes, des Todes und
der Nacht und ihre Sprache ist die des Rausches.
Der Jüngling Narziss, der in ungestillter Sehnsucht

zugrunde ging, «lernte sich kennen, doch
er erkannte sich nicht.»5 Vergeblich suchte er sein
Selbst in seinem Spiegelbild. Diese Sehnsucht,
auch ein trait evident des Melancholikers, scheint
das Hauptmotiv des Narzissmythos gewesen zu

sein. Und man würde doch behaupten, dass diese

aufzehrende Sehnsucht auch ein Charakteristikum

der Rauschmittel und ihres Genusses ist: «die

Begier bleibt immer wieder hinter der Erfüllung
zurück. Die Bilder locken wie eine Wüstenspiegelung»

(Ebd., S. 44). Die Betäubung tritt ein, so
taumelt man von «Begierde zu Genuss, und im Ge-

nuss [verschmachtet man] vor Begierde.»6 Es ist
hier wohl überflüssig auf die gemeinsame Etymologie

des Narziss und der Narkotika hinzuweisen.
Was besonders aber dieser Mythos im
Zusammenhang mit Rauschmittel suggeriert, hat Ernst
Jünger (1895 - 1998), Dichter und Philosoph, in

seinem Roman «Heliopolis» und später erschienenen

«Annäherungen, Drogen und Rausch» aus
Selbstexperimenten mit Drogen im Phänomen
der Raum- und Zeitverschiebung im Rausch
verdeutlicht: Bestimmt das Verhältnis zwischen Zeit



'Kunatotnff efed ftattachea Seit» 18

und Raum unsere Vorstellung von Wirklichkeit,
so bedarf es einer Veränderung dieser, damit «auf
der Skala unseres Gehirns der Schnittpunkt der
Koordinaten verschoben wird.»7 Jünger spricht
vom Anschwellen des Raumes sowie von der
ungeheuren Ausdehnung der Zeit. Die Aufhebung
der Zeit im Rausch ermöglicht das Erlebnis eines
«hier und jetzt», einer Statik, die sich als «innere
Historie» sich gegen die «Aussenwelt» stellt. So

ergötzt sich auch der Narziss in ästhetischer
Kontemplation an seinem eigenen Spiegelbild, während

der Fluss der Zeitlichkeit und Aussenwelt an
ihm vorbeizieht.
Im «Heliopolis» schreibt Jünger, «nach tieferem
Gewinne in der Zeit» sei «jeder Rausch [...]
magische Verwandlung und Verdichtung des Raumes
in innere Historie» - also «ein ungeheurer
Spielraum, der der Tyrannis entzogen sei».8 So
versteht sich der Rausch bei Jünger als jener Ort der
höchsten Form der Freiheit jenseits der symbolischen

Ordnung bzw. des zeitlichen Mangels. Und
so auch die Klage des Melancholikers: «Berauscht
euch, um nicht gequälte Sklaven der Stunde zu

werden; berauscht euch ohn' Unterlass», so
Baudelaire über die Last der Zeit.
Dass die letzte Konsequenz dieses Rausches
einhergeht mit dem Tod, hierunter sei auch seine
Gefährlichkeit impliziert, hebt Jünger in folgenden
Sätzen hervor: «Die Liebe zum Tode blieb ja der
einzige und letzte Schmuck der Edlen in dieser
Welt. [...] Das höchste Arcanum muss notwendig

tödlich sein. Man müsste sich entschliessen,
den Körper als Zoll zurückzulassen, wenn man die
Grenzen überschreiten will» (Ebd., S. 193 81 317).
Es ist die düstere Liaison zwischen Rausch, Lust
und Tod, welche Jünger ins Zentrum vieler seiner
Werke stellt. Dabei ersichtlich wird eine wichtige
Komponente des Narzissmythos, nämlich das
Ende der Zeitlichkeit und die Lust an der Statik.
Wenn sich der Narziss der Liebe der Nymphen
und Jäger verweigert, so lehnt er sich gegen
einen Eros um eines anderen willen auf: Eine Erotik,
die dem Tod verwandt ist - ein erotisches Wagnis,
das Eros mit Thanatos vereint, das Nirwanaprinzip
nicht als Todsehnsucht, sondern als alternativer
Lebenstrieb.

Neue Männlichkeit?
Ist der Rauschkult die Symptomik einer an der
herrschenden Ordnung melancholisch erkrankten
Seele und der Narziss ihr kulturarchetypisches
Urbild, dann ist der androzentrische Akzent der dabei

ersehnten Genesung nicht zu überhören. Sind
der Dandysmus eines Baudelaires und die Frei-

Saturn, einer seiner Söhne verschlingend (Francisco de Goya)

heits-schriften von Jünger und Benn tatsächlich
Zeichen einer neuen Männlichkeit oder vielmehr
verhalten sich jene Protagonisten der Moderne
wie Wölfe in Schafspelzen?
Melancholie und Rausch sind Metaphern für eine
«Rhetorik des Verlustes» (Forster, S. 62) und diese

relativiert die einseitige Stellung des Mannes
als Herrscher, kann aber den Geschlechterunterschied

nicht aufheben und man möchte mit
Vorbehalt behaupten, sie soll es an dieser Stelle auch
nicht: «Das zeigt sich, dass sich Frauengeschichte
als Geschichte der Rhetorik des Verlustes nicht
schreiben lässt. Den Verlust von Etwas kann nur
der/die beklagen, der/die dieses Etwas besessen
hat oder überzeugt ist, dass es ihm/ihr zusteht. Das

verbindet den Mann mit dem Patriarchat: es ist
eine melancholische Beziehung» (Ebd.). Sicherlich
ist Melancholie als Verhältnis zur herrschenden
Ordnung höchst ambivalent und bleibt in ihrer
Sprache dem Mann vorbehalten. Nicht jedoch die
Freiheit, sondern bloss die an der herrschenden
Ordnung ausgeübte Kritik ist eine männliche.



Seite, IQ des Unusches 'Kunststoff

Was der Rausch verspricht sind Entreissung und
Vereinigung und in dieser Dialektik wittert der
Melancholiker seine Heilung. Ihn treibt ein
unverwüstlicher Drang nach Anerkennung und
Reintegration in die patriarchale Ordnung, deren
Männlichkeitsansprüche er kränkend nicht erfüllen kann.
Die unversperrte Lesart bewertet diesen Drang
jedoch nicht als reaktionär. Es handelt sich nicht um
ein Zurück in die Rolle des Herrschers. Vielmehr
drückt es den unsäglichen Wunsch aus, einer
archaischen Einheit und Daseinsordnung wieder
zugehörig zu sein, jener uranfängliche Vereinung
von Mensch und Umwelt, deren Gespaltenheit er
fälschlicherweise als geschlechtliche anstatt als
menschliche Kastration empfindet. In der Verfehlung

jener Männlichkeitsansprüche manifestiert
sich seine Subjektwerdung als Entreissung aus
einem erdrosselnden Normativ. Denn dieses
Normativ, jene Gewissheit über die Absolutheit
einer einzigen Konstitution von Wirklichkeit, in der
menschliches Sein verhängnisvoll verzerrt und
zerstückelt wird, ist das goldene Kalb unserer Zeit
und keinen anderen Götzen der Vergangenheit hat

man nachträglicher und teurer erbaut.
Indem sie Männlichkeit an ihren Rändern pro-
blematisieren, zeigen Melancholie und Rausch

Geschlechtlichkeit als normatives Ideal, das
verfehlt werden kann und deuten somit auf eine
potentielle Intelligibilität: Die Verbindung zwischen
Melancholie und Rausch ermöglicht die Einsicht
in das, was einmal männliches Subjekt genannt
worden ist, und bilden einen Diskurs, «der für die

gelebte und aktuelle Erfahrung eines solchen
Subjekts konstitutiv [ist], weil ein solcher Diskurs nicht
nur über Subjekte berichtet, sondern die Möglichkeiten

artikuliert, in denen Subjekte Intelligibilität
erreichen, und das heisst, in denen sie überhaupt
zum Vorschein kommen» (J. Butler in Ebd., S. 63).

Anmerkungen
1 Forster, Edgar J.: Unmännliche Männlichkeit,
Böhlau 1998, S. 31 ff.
2 Nietzsche, Friedrich: Götzen-Dämmerung, Köln
2008, S. 64.
3 Mattenklot, Gert: Melancholie in der Dramatik
von Sturm und Drang, Stuttgart 1968, S. 10.
4 Steinhaussen, Jan: (Aristokraten aus Not> und
ihre «Philosphie der zu hoch hängenden Trauben>,

Würzburg 2001, 410.
5 Jünger, Ernst: Annäherungen, Drogen und
Rausch, Stuttgart 1970, S. 43.
6 Goethe, J.W.: Faust, Der Tragödie Erster Teil,

Stuttgart 2000, S. 95.
7 Gelpke, Rudolf: Vom Rausch im Orient und
Okzident, Stuttgart 1966, S. 162.
8 Jünger, Ernst: Heliopolis, Tübingen 1949, S. 64.

Autor
Der Anstoss für den vorliegenden Beitrag war die
allgemeine Maskulinisierung der Phänomene der
Sucht und Rauschkultur. Weiter interessierte die
seit der Romantik tradierte Überzeugung, dass

zum wahren Künstlertum Melancholie dazugehöre

und die gängige Überlappung des Künstlertypen

und Süchtigen.
hhomayun@hotmail.com

Narziss auf Fresken von Jean Cocteau


	Die Treue zum Ungewordenen

