Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 45

Artikel: Die Treue zum Ungewordenen
Autor: Sobhani, Homayun

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wunstotoff__Apclogie des Rauasches

.................................................................................................................................................................

Die Treue zum
Ungewordenen

;;;;;;;;

Unter der Last des abendléindischen Ménnerideals
begann fiir den Mann des 18./ 19. Jahrhunderts
die Trauer um den Verlust seiner Zngehorigkeit
zur herrschenden Ordnung. Melancholisch klagt
er iiber die grosse Kriankung seines Geschlechtes
und entwirft in der Kunst die hochste Form der
Freiheit, mit dem Rausch als Werkzeug gegen die
zerrissene Wirklichkeit.

Als «Verlierer wider Willen» beschreibt Edgar J.
Forster den neuen Typus des modernen Mannes:
«Der Mann, das «rauernde Geschlecht> ist Ver-
lierer in einem Spiel, das er eigentlich gewinnen
miisste, und die Trauer des Melancholikers gilt
dem Verlust des Sieges.»1 Gleichsam der Hysterie,
dem weiblichen «Verweigerungsmechansimus
gegeniliber dem Patriarchat», driickt die Melan-
cholie die «vorwiegend mannliche» Antwort auf
die herrschende Ordnung aus. In exzentrisch-
erhabener Haltung und Distanz von der Wirklich-
keit bezeichnet sie eine asthetische Existenz, ein
besonderes «(Leiden an der Welt, welchem aber
der Lustgewinn nicht fehlt, eine Tragik mit asthe-
tischer Impragnierung.

So wurde im Aufbruch der Moderne unter dem Si-
gnifikanten der Melancholie ein Gewirr von neuen
Mannertypen strukturiert, das sich im Stigma des
Homosexuellen, in den Posen des Flaneurs und
der Lethargie des romantischen Genies zugleich
verbarg und entbldsste. Jener unverstandene
Kiinstler und I'homme sensible - <Unmannliche,
dessen Trauer dem Unvermdgen zu einer Geste
gilt, zu der sie die Anatomie scheinbar verdammt.
Ihre Anachorese aus der krisenhaften Ordnung
der Welt, welche eine Ordnung des Mannes ist, er-
schafft iber den melancholischen Ausdruck eine
neue Mannlichkeit an den Frakturen der alten.

«Provoziertes Leben»

Was erhofft sich der Mensch, wenn er zu Rausch-
mitteln greift? Vielleicht die Suche nach einem be-
sonderen Plus an Lebensgenuss? Normalisierung

des aus den Fugen geratenen Lebens oder Flucht
vor den Bedingungen des Daseins? Alle jedoch
verbindet derselbe atiologische Anspruch, der
sich als das tragische Lebensgefiihl lber die be-
klemmende Ordnung der Wirklichkeit in den Me-
lancholiediskurs eingliedert. Also verwundert es
weiterhin nicht, dass der drogeninduzierte Rausch
oft zur Raststatte des Melancholikers wurde und
zwischen ihm und der neuen Erscheinungsform
der Mannlichkeit eine axiomatische Affinitat be-
stand. Mit der Droge verband der Melancholi-
ker nicht nur Genuss. Durch die Erregbarkeit der
Sinne und des Geistes, die durch die Einnahme
erzeugt wurde, erdffnete sich ihm eine neue in-
spirative Welt, aus der er mittels seines sensiblen
Charakters zu unglaublichen Schépfungen fahig
war. «Damit es Kunst giebt, damit es irgend ein as-
thetisches Thun und Schauen giebt, dazu ist eine
physiologische Vorbedingung unumganglich: der
Rausch»2, so Nietzsche ber die Pramisse kiinstle-
rischen Schaffens.

Melancholie der Zeitlichkeit

«Dann lernt es das Wort «©s war zu verstehen,
Jjenes Losungswort, mit dem Kampf, Leiden und
Uberdruss an den Menschen herankommen, ihn
zu erinnern, was sein Dasein im Grunde ist — ein
nie zu vollendendes Imperfectum.» — F. Nietzsche,
Unzeitgemdsse Betrachtungen

Das Leiden in der Wirklichkeit beginnt durch das
Eintreten des Menschen in die symbolische Ord-
nung, welche in ihrer Entelechie immerwahrend
eingeschrieben einen unvertilgbaren Mangel im



menschlichen Dasein strukturiert. So reprasentiert
die Bewegung der Zeit jenen unausléschlichen
Mangel, sprich die dyadische Seinserfahrung.
Und hier zeigt sich das Leiden des Melancholikers,
denn «darin griindet Méannlichkeit in der abend-
landischen Zivilisation» (Forster, S. 62): das Pa-
triarchat als eine Ordnung der Gespaltenheit, ein
Diktat der heterosexuellen Zweigeschlechtlichkeit,
eine Dialektik des Herrschers und Beherrschten,
eine Trennung des Lebens und des Todes, des
Schonen und Hasslichen, der Lust und des
Schmerzes, ein Bruch zwischen Signifikant und Si-
gnifikat, zwischen Subjekt und Objekt.

Was aber im Diskurs des Melancholischen verfolgt
wird, ist keine Zeitlichkeit, die trennt, sondern eine
Art der Anti-Historie, der in sich bewegten Sta-
tik. Eine Welle des Insistierens im Gegensatz zum
Fluss der Historie, der nur durch Nachtraglichkeit
Geschichte und Gegenwart als verhartetes Sedi-
ment herantreibt. Im Melancholischen wird ein
Moment des Haders zwischen erwarteter, aber
niemals so eintreffender Zukunft und erinnerter
Vergangenheit als Sammelsurium nie eingetrof-
fener Zukunftserwartungen evoziert - ein beson-
nenes Verbleiben in der Nostalgie, auf die sich der
Melancholiker und «[seine] Treue der Schwermut
zum Ungewordenen»3 richtet, damit sein Verges-
sen ihn nicht dem Konformismus opfert. Was der
Melancholiker schreibt, ist eine Art nicht tempo-
ralisierter Modus des Zuklinftigen, ein Nach der
Geschichte im Sinne eines Uberkommens der Ge-
schichte und der symbolischen Ordnung. Die Er-
innerung in der Melancholie richtet sich auf einen
Zustand der Welt vor der Zeitlichkeit und der Me-
tapher — auf den Mythos, jenen Modus der Wirk-
lichkeit, in der Anschauung und Bezeichnungsakt
zusammenfielen, wo die Sprache «nicht Ausdruck
der Gespaltenheit des Individuums, sondern der
Einheit»4 darstellt.

Erotisches Wagnis

«Mein Schicksal ist allein der Kraft meiner Liebe zu
gehorchen. Geliebter Kérper ich gebe mich deiner
Macht hin; Das stille Wasser zieht mich an, dem
ich meine Arme entgegenstrecke: Diesem reinen
Taumel widerstehe ich nicht. Wie kénnte ich, oh
eine Schénheit, etwas tun, was Du nicht wolltest.»
— Paul Valéry, Cantante du Narcisse, 1938

Im Narziss erblickte der Melancholiker jenen Mo-
dus der Nachgeschichte und machte ihn zum Ar-
chetypen seiner «Grossen Weigerung». Der Denk-
figur des Narziss liegt namlich eine performative
Aussage zugrunde. Sie existiert nur als Produkt

Apologie des Rausches_ Kunsistoff

einer diskursiven Formation, die ihre in der Wirk-
lichkeit vorbestimmt unstillbare Sehnsucht und ihr
unabwendbares Ableben als die Bedingung ihrer
literarischen Wirksamkeit deklariert. Als Mytho-
logem gestaltet der Narziss in der Literatur eine
rein selbstbeziigliche Dichtung mit der Intention,
subjektive Einsicht zur gelebten Wirklichkeit zu
erheben. Es umreisst die Erfahrung der Lust, des
Stillstandes der Zeit, des Schlafes, des Todes und
der Nacht und ihre Sprache ist die des Rausches.

Der Jiingling Narziss, der in ungestillter Sehn-
sucht zugrunde ging, «lernte sich kennen, doch
er erkannte sich nicht.»5 Vergeblich suchte er sein
Selbst in seinem Spiegelbild. Diese Sehnsucht,
auch ein frait évident des Melancholikers, scheint
das Hauptmotiv des Narzissmythos gewesen zu
sein. Und man wiirde doch behaupten, dass die-
se aufzehrende Sehnsucht auch ein Charakteristi-
kum der Rauschmittel und ihres Genusses ist: «die
Begier bleibt immer wieder hinter der Erfiillung
zurlick. Die Bilder locken wie eine Wiistenspiege-
lung» (Ebd., S. 44). Die Betdubung tritt ein, so tau-
melt man von «Begierde zu Genuss, und im Ge-
nuss [verschmachtet man] vor Begierde.»6 Es ist
hier wohl lberflliissig auf die gemeinsame Etymo-
logie des Narziss und der Narkotika hinzuweisen.

Was besonders aber dieser Mythos im Zusam-
menhang mit Rauschmittel suggeriert, hat Ernst
Jinger (1895 - 1998), Dichter und Philosoph, in
seinem Roman «Heliopolis» und spater erschie-
nenen «Annaherungen, Drogen und Rausch» aus
Selbstexperimenten mit Drogen im Phanomen
der Raum- und Zeitverschiebung im Rausch ver-
deutlicht: Bestimmt das Verhaltnis zwischen Zeit



und Raum unsere Vorstellung von Wirklichkeit,
so bedarf es einer Veranderung dieser, damit «auf
der Skala unseres Gehirns der Schnittpunkt der
Koordinaten verschoben wird.»7 Jiinger spricht
vom Anschwellen des Raumes sowie von der un-
geheuren Ausdehnung der Zeit. Die Aufhebung
der Zeit im Rausch ermoglicht das Erlebnis eines
«hier und jetzt», einer Statik, die sich als «innere
Historie» sich gegen die «Aussenwelt» stellt. So
ergotzt sich auch der Narziss in asthetischer Kon-
templation an seinem eigenen Spiegelbild, wah-
rend der Fluss der Zeitlichkeit und Aussenwelt an
ihm vorbeizieht.

Im «Heliopolis» schreibt Jiinger, «nach tieferem
Gewinne in der Zeit» sei «jeder Rausch [...] ma-
gische Verwandlung und Verdichtung des Raumes
in innere Historie» — also «ein ungeheurer Spiel-
raum, der der Tyrannis entzogen sei».8 So ver-
steht sich der Rausch bei Jiinger als jener Ort der
hochsten Form der Freiheit jenseits der symbo-
lischen Ordnung bzw. des zeitlichen Mangels. Und
so auch die Klage des Melancholikers: «Berauscht
euch, um nicht gequaélte Sklaven der Stunde zu
werden; berauscht euch ohn’ Unterlass», so Bau-
delaire Uber die Last der Zeit.

Dass die letzte Konsequenz dieses Rausches ein-
hergeht mit dem Tod, hierunter sei auch seine
Gefahrlichkeit impliziert, hebt Jiinger in folgenden
Satzen hervor: «Die Liebe zum Tode blieb ja der
einzige und letzte Schmuck der Edlen in dieser
Welt. [...] Das hdochste Arcanum muss notwen-
dig tédlich sein. Man miisste sich entschliessen,
den Korper als Zoll zuriickzulassen, wenn man die
Grenzen (liberschreiten will» (Ebd., S. 193 & 317).
Es ist die dustere Liaison zwischen Rausch, Lust
und Tod, welche Jiinger ins Zentrum vieler seiner
Werke stellt. Dabei ersichtlich wird eine wichtige
Komponente des Narzissmythos, namlich das
Ende der Zeitlichkeit und die Lust an der Statik.
Wenn sich der Narziss der Liebe der Nymphen
und Jager verweigert, so lehnt er sich gegen ei-
nen Eros um eines anderen willen auf: Eine Erotik,
die dem Tod verwandt ist — ein erotisches Wagnis,
das Eros mit Thanatos vereint, das Nirwanaprinzip
nicht als Todsehnsucht, sondern als alternativer
Lebenstrieb.

Neue Miinnlichkeit?

Ist der Rauschkult die Symptomik einer an der
herrschenden Ordnung melancholisch erkrankten
Seele und der Narziss ihr kulturarchetypisches Ur-
bild, dann ist der androzentrische Akzent der da-
bei ersehnten Genesung nicht zu tiberhéren. Sind
der Dandysmus eines Baudelaires und die Frei-

Saturn, einer seiner Sohne verschlingend (Francisco de Goya)

heits-schriften von Jiinger und Benn tatsachlich
Zeichen einer neuen Mannlichkeit oder vielmehr
verhalten sich jene Protagonisten der Moderne
wie Woélfe in Schafspelzen?

Melancholie und Rausch sind Metaphern flir eine
«Rhetorik des Verlustes» (Forster, S. 62) und die-
se relativiert die einseitige Stellung des Mannes
als Herrscher, kann aber den Geschlechterunter-
schied nicht aufheben und man maéchte mit Vor-
behalt behaupten, sie soll es an dieser Stelle auch
nicht: «Das zeigt sich, dass sich Frauengeschichte
als Geschichte der Rhetorik des Verlustes nicht
schreiben lasst. Den Verlust von Etwas kann nur
der/die beklagen, der/die dieses Etwas besessen
hat oder liberzeugt ist, dass es ihm/ihr zusteht. Das
verbindet den Mann mit dem Patriarchat: es ist
eine melancholische Beziehung» (Ebd.). Sicherlich
ist Melancholie als Verhaltnis zur herrschenden
Ordnung héchst ambivalent und bleibt in ihrer
Sprache dem Mann vorbehalten. Nicht jedoch die
Freiheit, sondern bloss die an der herrschenden
Ordnung ausgetibte Kritik ist eine mannliche.



..........................................................................

Was der Rausch verspricht sind Entreissung und
Vereinigung und in dieser Dialektik wittert der
Melancholiker seine Heilung. lhn treibt ein unver-
wistlicher Drang nach Anerkennung und Reinte-
gration in die patriarchale Ordnung, deren Mann-
lichkeitsanspriiche er krankend nicht erfillen kann.
Die unversperrte Lesart bewertet diesen Drang je-
doch nicht als reaktionar. Es handelt sich nicht um
ein Zurlick in die Rolle des Herrschers. Vielmehr
driickt es den unsaglichen Wunsch aus, einer ar-
chaischen Einheit und Daseinsordnung wieder
zugehorig zu sein, jener uranféangliche Vereinung
von Mensch und Umwelt, deren Gespaltenheit er
falschlicherweise als geschlechtliche anstatt als
menschliche Kastration empfindet. In der Verfeh-
lung jener Mannlichkeitsanspriiche manifestiert
sich seine Subjektwerdung als Entreissung aus
einem erdrosselnden Normativ. Denn dieses Nor-
mativ, jene Gewissheit lUber die Absolutheit ei-
ner einzigen Konstitution von Wirklichkeit, in der
menschliches Sein verhangnisvoll verzerrt und
zerstlickelt wird, ist das goldene Kalb unserer Zeit
und keinen anderen Gotzen der Vergangenheit hat
man nachtraglicher und teurer erbaut.

Indem sie Mannlichkeit an ihren Randern pro-
blematisieren, zeigen Melancholie und Rausch

.........................................................................................

Geschlechtlichkeit als normatives Ideal, das ver-
fehlt werden kann und deuten somit auf eine po-
tentielle Intelligibilitat: Die Verbindung zwischen
Melancholie und Rausch ermdglicht die Einsicht
in das, was einmal mannliches Subjekt genannt
worden ist, und bilden einen Diskurs, «der fiir die
gelebte und aktuelle Erfahrung eines solchen Sub-
jekts konstitutiv [ist], weil ein solcher Diskurs nicht
nur tUber Subjekte berichtet, sondern die Méglich-
keiten artikuliert, in denen Subjekte Intelligibilitat
erreichen, und das heisst, in denen sie Uberhaupt
zum Vorschein kommen» (J. Butler in Ebd., S. 63).

Anmerkungen

1 Forster, Edgar J.: Unmannliche Mannlichkeit,
Bohlau 1998, S. 31 ff.

2 Nietzsche, Friedrich: Gotzen-Dammerung, Koln
2008, S. 64.

3 Mattenklot, Gert: Melancholie in der Dramatik
von Sturm und Drang, Stuttgart 1968, S. 10.

4 Steinhaussen, Jan: <Aristokraten aus Not» und
ihre «Philosphie der zu hoch hangenden Traubemn,
Woiirzburg 2001, 410.

5 Jlnger, Ernst: Ann&dherungen,
Rausch, Stuttgart 1970, S. 43.

6 Goethe, J.W.: Faust, Der Tragddie Erster Teil,
Stuttgart 2000, S. 95.

7 Gelpke, Rudolf: Vom Rausch im Orient und Okzi-
dent, Stuttgart 1966, S. 162.

8 Jlinger, Ernst: Heliopolis, Tibingen 1949, S. 64.

Drogen und

.......................................................................

Der Anstoss fuir den vorliegenden Beitrag war die
allgemeine Maskulinisierung der Phanomene der
Sucht und Rauschkultur. Weiter interessierte die
seit der Romantik tradierte Uberzeugung, dass
zum wahren Kiinstlertum Melancholie dazuge-
hére und die gangige Uberlappung des Kiinstler-
typen und Sichtigen.

hhomayun@hotmail.com



	Die Treue zum Ungewordenen

