Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 45

Artikel: Marchenprinz sein aber sehr

Autor: Keller, Jasmine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mirchenprinz sein
aber sehr

Mirchenstoffe sind momentan allgegenwiirtig in
der Popkultur. Was hat es mit dem neuen Erzih-
len von Helden und Bosewichten auf sich? Bietet
das postmoderne Spiel mit minnlichen Arche-
typen Moglichkeiten fiir eine neue Minnlichkeit
oder sind sie vielmehr Ausdruck eines nostal-
gischen feministischen Backlashes?

Wer heute ins Kino geht, den Fernseher einschal-
tet, auf iTunes Musik hért — an Marchenstoffen
flhrt zur Zeit kein Weg vorbei - ob Prince Char-
ming in «Drive», immer wieder Schneewittchen
(z.B. die Filme «Mirror, Mirror» oder «Snow White
and the Huntsman»), oder ein Nachfahre der Brii-
der Grimm, der ein Doppelleben als Polizist und
Monster-Bekampfer fiihrt (TV-Serie «Grimmp»)
oder gar die Erschaffung eines neuen Marchen-Al-
manachs in Form einer Fernsehserie («Once Upon
A Time») — Marchenstoffe werden neu verwoben.
Neu verwoben nicht nur mit sich selbst, sondern
auch mit neuen Medien, neuen Erzahlformen und
der Alltagsrealitat des 21. Jahrhunderts. Im Ge-
gensatz zu den Shrek-Filmen verstehen sich die
neuen Marchenadaptionen nicht in erster Linie
als Parodien, sondern leuchten mit Hilfe der einer-
seits aus vergangenen Zeiten stammenden und
andererseits allseits bekannten Marchenmotive

den Zustand der heutigen Gesellschaft aus.

Die Reaktivierung von Marchenmotiven und das
damit verkniipfte Ausloten eines Jetzt gegeniiber
einem Friher, thematisiert nebst Fragen nach der
Medialitdt auch Fragen nach Geschlechterrollen.
In diesem Artikel soll nun der Frage nachgegan-
gen werden, ob und wie so neue Geschlechter-
konzeptionen geschaffen werden, also ob es sich
tatsachlich um neue Madoglichkeiten von Mann-
lichkeiten handelt, oder ob es nicht vielmehr ein
feministischer Backlash ist, das Zelebrieren einer
Nostalgie nach dominanten mannlichen Helden
und weiblichen Opfern. Diese Frage nach der
neuen (?) marchenhaften Mannlichkeit wird an-
hand zweier Marchen-Archetypen untersucht:
dem Held und dem Bdsewicht. Konkret wird zu-
erst die Heldenfigur im Film «Drive» genauer be-
trachtet und danach wird die Rolle des Biestes in
einer Folge von «Once Upon a Time», die das Mar-
chen «Die Schéne und das Biest» neu erzahlt, in
die Analyse miteinbezogen.

A Real Hero and a Real Human Being?

L.A. by night, der namenlose Fahrer fahrt, halt,
wartet auf die Einbrecher, damit er sie mit ihrer
Beute vor der Polizei in Sicherheit bringen kann,
die Uhr tickt, Schweissperlen auf der Stirn. Dann
beginnt die Flucht, Polizeiautos, Helikopter, eine
Baseballmiitze, die Flucht gelingt. Der namenlose
Fahrer ist nicht von dusseren Umstanden gezwun-
gen, Fluchtwagen zu fahren, die einzige Erklarung,
die der Film «Drive», dem die Szene entstammt,
auf die Frage gibt, warum er es dennoch tut, sind
die Schweissperlen — der Nervenkitzel muss der
Grund sein. Oder er fahrt einfach, weil er es kann.
So weit ist alles gut, sein Leben scheint zu funktio-
nieren, bis eine Frau in sein Leben kommt. Er ver-
liebt sich, die Geschichte nimmt ihren Verlauf und
endet mit vielen toten Mannern. Nicolas Winding
Refn, Regisseur von «Drive», nennt als wichtigste
Inspirationsquelle fiir den Film die Kinder- und
Hausmaéarchen der Briider Grimm. Die Handlung
ist genauso marchenhaft wie die archetypischen
Charaktere. Der Fahrer erinnert sehr an einen mit-
telalterlichen Ritter auf Aventilre: Der gut ausseh-
ende starke Mann, der von einem Ort zum nach-
sten zieht, vor keinem Kampf zurlickschreckt, der
sich in die schonste aller Frauen verliebt, der so
sehr Held ist, dass er noch nicht einmal einen Na-
men braucht.

Was allerdings bei Drive in frappantem Unter-
schied zu sowohl den Grimm’schen Marchen, als
auch deren Disney-Verfilmungen, an denen sich
viele der neuen Adaptionen genauso abarbeiten,



.........................................................................

.........................................................................................

steht, ist die psychologisch ausdifferenzierte Por-
traitierung des Helden. Er ist keine platte Projekti-
onsflache, im Gegenteil, die emotionale Spannung
zwischen zerstorend aggressiver und beschiitzend
liebender Mannlichkeit wird durch die Figur des
Fahrers und durch Ryan Goslings minimalistische
aber ausserst prazise Mimik, genauso wie durch
die Storyline, Giber das Zerreissen hinaus darge-
stellt. Das Happy End bei Drive scheitert nicht
daran, dass er besiegt wird, denn, er schafft es,
der starkste aller Manner zu sein, doch weder
er selbst noch seine geliebte Frau kénnen seine
Gewalttatigkeit zugunsten des zartlichen Kusses
ignorieren. Das Nebeneinander von mannlicher
Gewalttatigkeit gegentiber Anderen — vor allem
Mannern - und Zartlichkeit gegeniiber der aus-
erwahlten Geliebten, wie dies auch Disney-Mar-
chenhelden, von Simba, lber das Biest, bis hin zu
Pocahontas’ John Smith aufweisen, funktioniert
nicht mehr. Wahrend das musikalische Leitmotiv
vom franzosischen Synthpop-Projekt College von
der emotionalen Komplexitat des herausragenden
Helden erzahlt: «Back against the wall and odds/
With the strength of a will and a cause/ Your pur-
suits are called outstanding/ You‘re emotionally
complex/ Against the grain of dystopic claims/
Not the thoughts your actions entertain/ And you
have proved to be/ A real human being and a real
hero.», zeigt der Film genau das Scheitern dieser
Kombination. Der Marchenheld kann in der heu-
tigen Welt nicht bestehen, denn obwohl er seine
Prinzessin retten kann, gibt es kein Happy End fiir
die beiden. Mann kann nicht gleichzeitig Held und
Mensch sein. Hat der Held also ausgedient? Ist
er eine Sehnsucht vergangener Tage? Muss der
heutige Mann mehr Committment zeigen, nicht
mehr namenlos umherziehen, sondern soziale

Verantwortung auf sich nehmen? Sicherlich zeigt
«Drive» die Ambivalenz des klassischen mann-
lichen Helden im Narrativ des 21. Jahrhundert auf,
er funktioniert (so) nicht mehr. Mit wieviel Weh-
mut dies zur Kenntnis genommen wird oder ge-
nommen werden soll, bleibt offen.

«All yow’ll have is an empty heart»

Diese Ambivalenz wird bei der Serie «Once Upon
A Time» auf die Spitze getrieben, indem innerhalb
von ein und derselben Figur die Archetypen Held
und Bosewicht verhandelt werden. Bei «OUaT»
sind die Marchenfiguren durch einen Fluch ins
heutige Maine verbannt worden — das Heute wird
als das Land ohne Magie bezeichnet, und das
Schlimmste am Fluch ist, dass die Marchencha-
raktere ihre Geschichte(n) vergessen haben. Es
werden viele Geschichten ohne Scheu miteinan-
der verwoben, woraus sich komplexe Storylines
und Charaktere ergeben, die sich unter anderem
auch an gesellschaftlichen Machtverhaltnissen
im Bezug auf die Kategorie Geschlecht abarbei-
ten. So wird beispielsweise das Aushandeln von
weiblicher oder mannlicher Macht dusserst kom-
plex dargestellt, dies gerade auch innerhalb der
Figur des hier zu untersuchenden (Anti-?)Helden:
Er ist sowohl das Biest von «Die Schéne und das
Biest» als auch Rumpelstilzchen, er ist gleichzeitig
der Machtigste und Reichste im Land des Heute,
ein gnadenloser Anwalt und Kapitalist, aber auch
ein liebender Vater und der machtigste Zauberer
im Marchenland. Und wahrend Mr. Gold (Rumpel-
stilzchen im Land des Heute) mit brachialster kor-
perlicher Gewalt ein Andenken an seine Geliebte
zurlickzuholen versucht und schliesslich dadurch
seine Vormachtstellung gegentiber der Birger-
meisterin (der bésen Kdnigin) verliert, stellt sich



Kunststoff

Neue Melden?

Seite o6

Zufrieden mit sich selbst: Rumpelstilzchen/das Biest erwirbt Belle durch einen seiner Deals.

900600000008 000300000s00s00000NE0OS sesscos ces

die Frage: Hat er nun an Macht eingebiisst wegen
seiner Liebe und Verletzlichkeit oder wegen seiner
unkontrollierten Gewalttatigkeit? Ist «das Weib-
liche» oder «das Mannliche» seine Schwache?
Um diese Frage beantworten zu kénnen, bedarf es
der Vorgeschichte aus dem Marchenland.

In der zwdlften Folge mit dem Titel «Skin Deep»
wird das Marchen «Die Schéone und das Biest» neu
erzahlt: Das Biest/Rumpelstilzchen erwirbt Belle in
einem Deal und halt sie gefangen, doch sie begeg-
net ihm — ahnlich wie Belle von Disney — dennoch
stets freundlich und lachelnd, worauf er sich in sie
verliebt. So weit nichts Neues. Und doch ist die
«OUaTn»-Folge vollig anders als der Disney-Film:
Einerseits greift sie auf die erste verschriftlichte
Fassung des franzésische Volksmarchen von 1740
zurlick, dies beispielsweise indem Belle aufgrund
der schlechten Planung ihres reichen Vaters in die
Fange des Biestes gerat und andererseits wird
feministische Kritik am Disney-Film in die Folge
miteinbezogen. So sagt beispielsweise die Koni-
gin, als sie die fliichtende Belle dazu bringen will,
zum Biest zurilickzukehren, folgendes: «Oh, child
no. | would never suggest a young woman to kiss
a man who held her captive. What kind of mes-
sage is that?» Zudem werden die Figuren ganz
anders gezeichnet. Belle wird beispielsweise zu-
gestanden, selber Entscheidungen zu treffen, die

grosse personliche und politische Konsequenzen
haben.

Genauso wie Belle ist auch das Biest ein véllig
anderes. Rumpelstilzchen ist die wohl faszinie-
rendste Figur (iberhaupt in «OUaT» und dies nicht
nur aufgrund von Robert Carlyles schauspiele-
rischer Leistung. Denn, wie die achte «OUaT» -
Folge der ersten Staffel «<Desperate Souls» erzahlt:
Rumpelstilzchen war einst ein alleinerziehender
Vater, der dem weiblichen Handwerk der Spinne-
rei nachging, wovon er jedoch nur mit Miihe sich
und seinen Sohn ernahren konnte. Als ein Krieg
ausbricht und alle jungen Manner eingezogen
werden, rettet er, der unterwiirfige Versager, sei-
nen Sohn, indem er den machtigsten aller Zaube-
rer entmachtet, der fiir die gewaltsame Unterdru-
ckung der Bevolkerung verantwortlich ist. Doch
dieser gibt bei seinem Tod die zerstérende Macht
an Rumpelstilzchen weiter, der von da an kein
Verlierer mehr ist, dessen liebevolle Beziehung zu
seinem Sohn sich jedoch verandert. Denn er geht
selber willklirlich mit seiner uneingeschrankten
Macht um und der Sohn beginnt sich vor ihm zu
firchten. Er schmiedet einen Plan, seinen Vater
vom Dasein als «The Dark One» zu erlésen. Doch
dieser bringt es nicht lber sich, sich von seiner
Macht trennen, wodurch er seinen Sohn verliert.
Genau denselben Fehler macht er wieder in der



..........................................................................

Folge «Skin Deep», da er sich eben auch nicht fir
seine Erlésung und fiir die von ihm geliebte Belle
entscheiden kann. Denn im Gegensatz zu Disneys
«Die Schéne und das Biest» misslingt bei «OUaT»
die Rickverwandlung des Biestes, da Rumpel-
stilzchen gerade bei Einsetzen der Verwandlung
herausfindet, dass er durch die Liebe seine unbe-
grenzte Macht verlieren wirde. Das Wissen da-
rum, dass diese Macht ihn selber schon alles geko-
stet hat, reicht nicht aus, dass er es wagen wiirde,
verletzlich zu werden. «It's quite simple really. My
power means more to me than you.» sagt er, be-
vor er Belle wegschickt, worauf diese antwortet:
«No. No it doesn’t. You just don’t think | can love
you. Now you’ve made your choice. And you're
going to regret it. Forever. And all you’ll have is an
empty heart [...]», womit sie Recht behalt, wie ein
von Reue und Bitterkeit gezeichneter Mr. Gold im
Land des Heute beweist.

Rumpelstilzchen ist also vor allem ein geschei-
terter Vater und Mann, da er statt zu lieben, an sei-
ner Macht festhéalt und es schliesslich der bdsen
Konigin ermdglicht, aus Rache die Marchenwelt
untergehen zu lassen.

«You’ll never be more powerful than me.»

Der Held und das Biest werden also in den zeitge-
nossischen Adaptionen als Menschen gezeichnet,
in Graustufen, nicht mehr als entweder gut oder
bése. Mit dem Scheitern der Archetypen an der
Postmoderne wird also einerseits eine Nostalgie
thematisiert, nach einer Zeit, in der der Mann noch
Herr war, doch andererseits scheint die Botschaft
auch zu sein: Waren die Helden nur heldenhaft ge-
nug gewesen, verletzlich zu sein und wirklich zu
lieben und auf die Gewalt zu verzichten, so hatten
sie ihre Freiheit gewonnen. So aber verliert der
Fahrer von «Drive» ausser gerade seinem phy-
sischen Leben alles und auch Rumpelstilzchen
verliert letztlich sowohl alle geliebten Menschen,
so wie Freiheit und Macht, denn die bése Kénigin
weiss ihn im Land des Heute mit seinem Schuld-
gefiihl und seiner Reue zu erpressen und erfahrt
so seinen Namen. Und wenn er durch die Gefang-
nisgitterstaben zu ihr sagt: ,You’ll never be more
powerful than me.” hat man als Zuschauerin di-
rekt Mitleid mit ihm, dem entmachteten Mann, der
das noch nicht einmal wahrhaben will.

Was also bei beiden untersuchten Marchen-
Mannlichkeiten zum Ausdruck kommt, ist, dass
sie mit sich selbst, beziehungsweise den neuen
gesellschaftlichen Anforderungen, nicht zurecht
kommen. Denn sie halten an einer veralteten
Maénnlichkeit fest, die im Gegensatz zur (notge-

drungenerweise) anpassungsfiahigen Weiblichkeit
im 21. Jahrhundert an der eigenen Eindimensio-
nalitat scheitern muss. Oder um mit den Worten
eines weiteren Liedes vom Drive-Soundtrack zu
sprechen: «But this light /Is not for those men/ Still
lost in/ An old black shadow/ Won’t you help me to
believe/ That they will see.»

Autorin

Jasmine Keller wird auf dem geplanten ROSA-
Blog eine Fortsetzung dieser Analyse schreiben,
mit Blick auf die neuen weiblichen Figuren: Die
als Erléserin vorbestimmte Mutter und Drachen-
bekampferin, die trauernde Geliebte und bdse
Kdnigin und Rotkappchen, die sexy Kellnerin und
solidarische Freundin. Darauf und auf die zweite
Staffel «OUaT» freut sie sich schon.
lilith.lirlana@gmail.com

Der michtigste Mann im Land hinter Gittern.

.......................................................................................




	Märchenprinz sein aber sehr

