
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 45

Artikel: Märchenprinz sein aber sehr

Autor: Keller, Jasmine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'Kumtlatoff ^Veue HeMen? Seit» o</

Märchenprinz sein
aber sehr
von ,'Jrmmirw, 'Kvller

Märchenstoffe sind momentan allgegenwärtig in
der Popkultur. Was hat es mit dem neuen Erzählen

von Helden und Bösewichten auf sich? Bietet
das postmoderne Spiel mit männlichen Archetypen

Möglichkeiten für eine neue Männlichkeit
oder sind sie vielmehr Ausdruck eines
nostalgischen feministischen Backlashes?

Wer heute ins Kino geht, den Fernseher einschaltet,

auf iTunes Musik hört - an Märchenstoffen
führt zur Zeit kein Weg vorbei - ob Prince Charming

in «Drive», immer wieder Schneewittchen
(z.B. die Filme «Mirror, Mirror» oder «Snow White
and the Fluntsman»), oder ein Nachfahre der Brüder

Grimm, der ein Doppelleben als Polizist und
Monster-Bekämpfer führt (TV-Serie «Grimm»)
oder gar die Erschaffung eines neuen Märchen-Al-
manachs in Form einer Fernsehserie («Once Upon
A Time») - Märchenstoffe werden neu verwoben.
Neu verwoben nicht nur mit sich selbst, sondern
auch mit neuen Medien, neuen Erzählformen und
der Alltagsrealität des 21. Jahrhunderts. Im

Gegensatz zu den Shrek-Filmen verstehen sich die
neuen Märchenadaptionen nicht in erster Linie
als Parodien, sondern leuchten mit Hilfe der einerseits

aus vergangenen Zeiten stammenden und
andererseits allseits bekannten Märchenmotive

Er ist so sehr Hold, dass or noch nicht einmal einen Namen braucht.

den Zustand der heutigen Gesellschaft aus.
Die Reaktivierung von Märchenmotiven und das
damit verknüpfte Ausloten eines Jetzt gegenüber
einem Früher, thematisiert nebst Fragen nach der
Medialität auch Fragen nach Geschlechterrollen.
In diesem Artikel soll nun der Frage nachgegangen

werden, ob und wie so neue Geschlechterkonzeptionen

geschaffen werden, also ob es sich
tatsächlich um neue Möglichkeiten von
Männlichkeiten handelt, oder ob es nicht vielmehr ein
feministischer Backlash ist, das Zelebrieren einer
Nostalgie nach dominanten männlichen Helden
und weiblichen Opfern. Diese Frage nach der
neuen märchenhaften Männlichkeit wird
anhand zweier Märchen-Archetypen untersucht:
dem Held und dem Bösewicht. Konkret wird
zuerst die Heldenfigur im Film «Drive» genauer
betrachtet und danach wird die Rolle des Biestes in
einer Folge von «Once Upon a Time», die das
Märchen «Die Schöne und das Biest» neu erzählt, in
die Analyse miteinbezogen.

A Real Hero and a Real Human Being?
L.A. by night, der namenlose Fahrer fährt, hält,
wartet auf die Einbrecher, damit er sie mit ihrer
Beute vor der Polizei in Sicherheit bringen kann,
die Uhr tickt, Schweissperlen auf der Stirn. Dann

beginnt die Flucht, Polizeiautos, Helikopter, eine
Baseballmütze, die Flucht gelingt. Der namenlose
Fahrer ist nicht von äusseren Umständen gezwungen,

Fluchtwagen zu fahren, die einzige Erklärung,
die der Film «Drive», dem die Szene entstammt,
auf die Frage gibt, warum er es dennoch tut, sind
die Schweissperlen - der Nervenkitzel muss der
Grund sein. Oder er fährt einfach, weil er es kann.
So weit ist alles gut, sein Leben scheint zu funktionieren,

bis eine Frau in sein Leben kommt. Er
verliebt sich, die Geschichte nimmt ihren Verlauf und
endet mit vielen toten Männern. Nicolas Winding
Refn, Regisseur von «Drive», nennt als wichtigste
Inspirationsquelle für den Film die Kinder- und
Hausmärchen der Brüder Grimm. Die Handlung
ist genauso märchenhaft wie die archetypischen
Charaktere. Der Fahrer erinnert sehr an einen
mittelalterlichen Ritter auf Aventiüre: Der gut aussehende

starke Mann, der von einem Ort zum nächsten

zieht, vor keinem Kampf zurückschreckt, der
sich in die schönste aller Frauen verliebt, der so
sehr Held ist, dass er noch nicht einmal einen
Namen braucht.
Was allerdings bei Drive in frappantem
Unterschied zu sowohl den Grimmschen Märchen, als
auch deren Disney-Verfilmungen, an denen sich
viele der neuen Adaptionen genauso abarbeiten,



Seite, 0,5 SNfeu© tiehienS*_JKunatatoff

A real hero or a real human being? Schliessen sie das Held- und Menschsein heute aus?

steht, ist die psychologisch ausdifferenzierte Por-

traitierung des Helden. Er ist keine platte
Projektionsfläche, im Gegenteil, die emotionale Spannung
zwischen zerstörend aggressiver und beschützend
liebender Männlichkeit wird durch die Figur des
Fahrers und durch Ryan Goslings minimalistische
aber äusserst präzise Mimik, genauso wie durch
die Storyline, über das Zerreissen hinaus dargestellt.

Das Happy End bei Drive scheitert nicht
daran, dass er besiegt wird, denn, er schafft es,
der stärkste aller Männer zu sein, doch weder
er selbst noch seine geliebte Frau können seine

Gewalttätigkeit zugunsten des zärtlichen Kusses

ignorieren. Das Nebeneinander von männlicher
Gewalttätigkeit gegenüber Anderen - vor allem
Männern - und Zärtlichkeit gegenüber der
auserwählten Geliebten, wie dies auch Disney-Mär-
chenhelden, von Simba, über das Biest, bis hin zu
Pocahontas' John Smith aufweisen, funktioniert
nicht mehr. Während das musikalische Leitmotiv
vom französischen Synthpop-Projekt College von
der emotionalen Komplexität des herausragenden
Helden erzählt: «Back against the wall and odds/
With the strength of a will and a cause/ Your
pursuits are called outstanding/ You're emotionally
complex/ Against the grain of dystopic claims/
Not the thoughts your actions entertain/ And you
have proved to be/ A real human being and a real
hero.», zeigt der Film genau das Scheitern dieser
Kombination. Der Märchenheld kann in der
heutigen Welt nicht bestehen, denn obwohl er seine
Prinzessin retten kann, gibt es kein Happy End für
die beiden. Mann kann nicht gleichzeitig Held und
Mensch sein. Hat der Held also ausgedient? Ist

er eine Sehnsucht vergangener Tage? Muss der
heutige Mann mehr Committment zeigen, nicht
mehr namenlos umherziehen, sondern soziale

Verantwortung auf sich nehmen? Sicherlich zeigt
«Drive» die Ambivalenz des klassischen männlichen

Helden im Narrativ des 21. Jahrhundert auf,
er funktioniert (so) nicht mehr. Mit wieviel Wehmut

dies zur Kenntnis genommen wird oder
genommen werden soll, bleibt offen.

«All you'll have is an empty heart»
Diese Ambivalenz wird bei der Serie «Once Upon
A Time» auf die Spitze getrieben, indem innerhalb
von ein und derselben Figur die Archetypen Held
und Bösewicht verhandelt werden. Bei «OUaT»
sind die Märchenfiguren durch einen Fluch ins
heutige Maine verbannt worden - das Heute wird
als das Land ohne Magie bezeichnet, und das
Schlimmste am Fluch ist, dass die Märchencharaktere

ihre Geschichte(n) vergessen haben. Es

werden viele Geschichten ohne Scheu miteinander

verwoben, woraus sich komplexe Storylines
und Charaktere ergeben, die sich unter anderem
auch an gesellschaftlichen Machtverhältnissen
im Bezug auf die Kategorie Geschlecht abarbeiten.

So wird beispielsweise das Aushandeln von
weiblicher oder männlicher Macht äusserst komplex

dargestellt, dies gerade auch innerhalb der
Figur des hier zu untersuchenden (Anti-?)Helden:
Er ist sowohl das Biest von «Die Schöne und das
Biest» als auch Rumpelstilzchen, er ist gleichzeitig
der Mächtigste und Reichste im Land des Heute,
ein gnadenloser Anwalt und Kapitalist, aber auch
ein liebender Vater und der mächtigste Zauberer
im Märchenland. Und während Mr. Gold (Rumpelstilzchen

im Land des Heute) mit brachialster
körperlicher Gewalt ein Andenken an seine Geliebte
zurückzuholen versucht und schliesslich dadurch
seine Vormachtstellung gegenüber der
Bürgermeisterin (der bösen Königin) verliert, stellt sich



QCunataUtff Wen» HeMen? Seite- 06

Zufrieden mit sieh seihst: Rumpelstilzchen/das Biest erwirbt Belle durch einen seiner Deals.

die Frage: Hat er nun an Macht eingebüsst wegen
seiner Liebe und Verletzlichkeit oder wegen seiner
unkontrollierten Gewalttätigkeit? Ist «das Weibliche»

oder «das Männliche» seine Schwäche?
Um diese Frage beantworten zu können, bedarf es
der Vorgeschichte aus dem Märchenland.
In der zwölften Folge mit dem Titel «Skin Deep»
wird das Märchen «Die Schöne und das Biest» neu
erzählt: Das Biest/Rumpelstilzchen erwirbt Belle in

einem Deal und hält sie gefangen, doch sie begegnet

ihm - ähnlich wie Belle von Disney - dennoch
stets freundlich und lächelnd, worauf er sich in sie
verliebt. So weit nichts Neues. Und doch ist die

«OUaT»-Folge völlig anders als der Disney-Film:
Einerseits greift sie auf die erste verschriftlichte
Fassung des französische Volksmärchen von 1740

zurück, dies beispielsweise indem Belle aufgrund
der schlechten Planung ihres reichen Vaters in die
Fänge des Biestes gerät und andererseits wird
feministische Kritik am Disney-Film in die Folge
miteinbezogen. So sagt beispielsweise die Königin,

als sie die flüchtende Belle dazu bringen will,
zum Biest zurückzukehren, folgendes: «Oh, child
no. I would never suggest a young woman to kiss
a man who held her captive. What kind of message

is that?» Zudem werden die Figuren ganz
anders gezeichnet. Belle wird beispielsweise
zugestanden, selber Entscheidungen zu treffen, die

grosse persönliche und politische Konsequenzen
haben.
Genauso wie Belle ist auch das Biest ein völlig
anderes. Rumpelstilzchen ist die wohl faszinierendste

Figur überhaupt in «OUaT» und dies nicht
nur aufgrund von Robert Carlyles schauspielerischer

Leistung. Denn, wie die achte «OUaT» -

Folge der ersten Staffel «Desperate Souls» erzählt:

Rumpelstilzchen war einst ein alleinerziehender
Vater, der dem weiblichen Handwerk der Spinnerei

nachging, wovon er jedoch nur mit Mühe sich
und seinen Sohn ernähren konnte. Als ein Krieg
ausbricht und alle jungen Männer eingezogen
werden, rettet er, der unterwürfige Versager,
seinen Sohn, indem er den mächtigsten aller Zauberer

entmachtet, der für die gewaltsame Unterdrückung

der Bevölkerung verantwortlich ist. Doch

dieser gibt bei seinem Tod die zerstörende Macht
an Rumpelstilzchen weiter, der von da an kein

Verlierer mehr ist, dessen liebevolle Beziehung zu

seinem Sohn sich jedoch verändert. Denn er geht
selber willkürlich mit seiner uneingeschränkten
Macht um und der Sohn beginnt sich vor ihm zu

fürchten. Er schmiedet einen Plan, seinen Vater

vom Dasein als «The Dark One» zu erlösen. Doch

dieser bringt es nicht über sich, sich von seiner
Macht trennen, wodurch er seinen Sohn verliert.
Genau denselben Fehler macht er wieder in der



Seite, oj Zweite, 'Heide*tS* cKu*Mtatt*ff

Folge «Skin Deep», da er sich eben auch nicht für
seine Erlösung und für die von ihm geliebte Belle
entscheiden kann. Denn im Gegensatz zu Disneys
«Die Schöne und das Biest» misslingt bei «OUaT»
die Rückverwandlung des Biestes, da
Rumpelstilzchen gerade bei Einsetzen der Verwandlung
herausfindet, dass er durch die Liebe seine
unbegrenzte Macht verlieren würde. Das Wissen
darum, dass diese Macht ihn selber schon alles gekostet

hat, reicht nicht aus, dass er es wagen würde,
verletzlich zu werden. «It's quite simple really. My
power means more to me than you.» sagt er,
bevor er Belle wegschickt, worauf diese antwortet:
«No. No it doesn't. You just don't think I can love

you. Now you've made your choice. And you're
going to regret it. Forever. And all you'll have is an

empty heart [...]», womit sie Recht behält, wie ein

von Reue und Bitterkeit gezeichneter Mr. Gold im
Land des Heute beweist.
Rumpelstilzchen ist also vor allem ein gescheiterter

Vater und Mann, da er statt zu lieben, an seiner

Macht festhält und es schliesslich der bösen

Königin ermöglicht, aus Rache die Märchenwelt
untergehen zu lassen.

«You just wont to learn the monster's weaknesses.» - «You're not a monster.»

drungenerweise) anpassungsfähigen Weiblichkeit
im 21. Jahrhundert an der eigenen Eindimensio-
nalität scheitern muss. Oder um mit den Worten
eines weiteren Liedes vom Drive-Soundtrack zu

sprechen: «But this light /Is not for those men/ Still
lost in/ An old black shadow/Won't you help meto
believe/That they will see.»

«You'll never be more powerful than me.»
Der Held und das Biest werden also in den
zeitgenössischen Adaptionen als Menschen gezeichnet,
in Graustufen, nicht mehr als entweder gut oder
böse. Mit dem Scheitern der Archetypen an der
Postmoderne wird also einerseits eine Nostalgie
thematisiert, nach einer Zeit, in der der Mann noch
Herr war, doch andererseits scheint die Botschaft
auch zu sein: Wären die Helden nur heldenhaft
genug gewesen, verletzlich zu sein und wirklich zu

lieben und auf die Gewalt zu verzichten, so hätten
sie ihre Freiheit gewonnen. So aber verliert der
Fahrer von «Drive» ausser gerade seinem
physischen Leben alles und auch Rumpelstilzchen
verliert letztlich sowohl alle geliebten Menschen,
so wie Freiheit und Macht, denn die böse Königin
weiss ihn im Land des Heute mit seinem Schuldgefühl

und seiner Reue zu erpressen und erfährt
so seinen Namen. Und wenn er durch die
Gefängnisgitterstäben zu ihr sagt: „You'll never be more
powerful than me." hat man als Zuschauerin
direkt Mitleid mit ihm, dem entmachteten Mann, der
das noch nicht einmal wahrhaben will.
Was also bei beiden untersuchten Märchen-
Männlichkeiten zum Ausdruck kommt, ist, dass
sie mit sich selbst, beziehungsweise den neuen
gesellschaftlichen Anforderungen, nicht zurecht
kommen. Denn sie halten an einer veralteten
Männlichkeit fest, die im Gegensatz zur (notge-

Autorin
Jasmine Keller wird auf dem geplanten ROSA-

Blog eine Fortsetzung dieser Analyse schreiben,
mit Blick auf die neuen weiblichen Figuren: Die

als Erlöserin vorbestimmte Mutter und Drachen-
bekämpferin, die trauernde Geliebte und böse

Königin und Rotkäppchen, die sexy Kellnerin und
solidarische Freundin. Darauf und auf die zweite
Staffel «OUaT» freut sie sich schon.
Iilith.liriana@gmail.com

Der mächtigste Mann im Land hinter Gittern.


	Märchenprinz sein aber sehr

