
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 44

Artikel: Die Päpstin als Propagandafigur

Autor: Oechslin, Evelyne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tirlitjian Ct^cAicAte einet* weiblichen iAufttiega"^ Seite ß8

Die Päpstin als

Propagandafigur
ven £veh/ne OeehMin

Die Päpstin, die im 9. Jahrhundert gelebt haben
soll und von der zahlreiche Geschichten und
Legenden existieren, wird heute als Lichtgestalt
weiblicher Emanzipation im Mittelalter dargestellt.

Diese Deutung hat nur wenig mit der Denkwelt

des Mittelalters gemein. Damals wurde die

Päpstin als Sünderin und Hure Babylon gedeutet,
gar die Verderblichkeit des ganzen Papsttums
wurde an ihrem Beispiel erläutert.

Die Legende um die Päpstin, je nach Quelle
Johanna oder Jutta genannt, ist seit dem 13.

Jahrhundert in Chroniken und anderen Texten
überliefert. Sie berichten von einer Päpstin, die im 11.

Jahrhundert gelebt haben soll. Später wurde ihre
Existenz dann ins 9. Jahrhundert verlegt.
Das Spiel von Frau Jutten wurde zu Anfang des
16. Jahrhunderts herausgegeben und steht in der
Tradition einer zunehmenden Literarisierung des
Sagenstoffes und macht daraus ein Stück, das
die ganze Geschichte der Päpstin zeigt und
ausschmückt. In der Geschichte äussert das Mädchen
Jutta den Wunsch, weltliche Ehre und sozialen
Aufstieg zu erreichen. Nach einem kurzen
Intermezzo mit einem Teufel, der sie in ihrem Wunsch
bestärkt, verkleidet sie sich schliesslich als Mann,

Kin beliebtes Thema: Die l'üpstin - hier im gleichnamigen Film \on 2009.

um mit ihrem Buhlen zu einem Lehrmeister in Paris

zu ziehen. Als Doctores ziehen die beiden weiter
nach Rom, wo sie in den Dienst des Papstes
aufgenommen werden. Nach dem Tod des Papstes
wird Jutta aufgrund ihres Wissens, ihrer Bildung
und ihres züchtigen Lebens von ihren Kollegen zu
dessen Nachfolger gewählt. Im Amt wird sie aber
schwanger und dann bei ihrer Niederkunft (natürlich

mit einem weiblichen Kind) vom Tod geholt.
Die ehemalige Päpstin schmort eine Weile in der
Hölle und bittet Maria um Hilfe. Maria setzt sich
bei Christus für die Erlösung von Jutta ein, die sie

schliesslich auch erreicht.

Geschlechterrollen im Mittelalter
Das Spiel von Frau Jutten wurde von dem
katholischen Geistlichen Dietrich Schernberg verfasst,
um Jutta als exemplarische Sünderin zu zeigen.
Überliefert ist der Text jedoch nur in der Bearbeitung

der beiden Protestanten Hieronymus Tilesi-

us und Christoph Irenäus, die mit Hilfe der Juttafigur

das Amt des Papstes als sündhaft entlarven
wollten.
Beiden Sichtweisen auf den Text liegt aber
zugrunde, dass eine Frau, die sich Wissen aneignet,

das sonst Männern vorbehalten war, und die

sich zudem in einer männlichen Berufssphäre
bewegt, als falsch angesehen wird. So ist es
zunächst einmal wichtig, die Geschlechterrollen im

Mittelalter genauer anzuschauen, die sich von

unserer Vorstellung von Geschlecht stark
unterschieden. Nach Laqueur ist zu konstatieren, dass

das Zwei-Geschlechter-Modell eine Erfindung des

18. Jahrhunderts ist und so im Mittelalter nicht

existierte. Es gab ein einziges Geschlecht, dessen

perfekte Exemplare als männlich definiert
wurden. Die Frauen gehörten zwar ebenfalls
diesem Menschengeschlecht an, wurden jedoch als

Mängelwesen angesehen. Auch in diesem
EinGeschlechter-Modell wurden zwei soziale
Geschlechter festgemacht. Diese nahmen jeweils
radikal unterschiedliche Rollen in der Gesellschaft

ein, die vielleicht deshalb umso vehementer

durchgesetzt wurden, weil das Geschlecht noch

nicht fest im Körper verortet werden konnte. Der

weiblichen Rolle wurde dabei das körperhafte-
naturnahe zugeschrieben. Gerade im
spätmittelalterlichen Denken wurde die Trennung von

Sexualität und Rationalität als Kern der sozialen

Geschlechterdifferenz ausgemacht. Dies zeigt auch

die Geschichte der Päpstin, die die der Frau

zugeschriebene Natürlichkeit verleugnen muss, um mit

Hilfe ihrer männlichen Ratio Bildung erlangen zu

können. Da man von der Frau annahm, dass sie



Seit» jff {feschichte eine« weiblichen iltifitieyjP fteliginn.

Wenn der Papst gebiert, beweist das, dass sich Krauen eben doch nicht von ihrer Körperlichkeit lösen können.

ihren Mangel nicht überwinden und nie die
Tugendhaftigkeit eines Mannes erreichen könne,
musste sie als Frau kenntlich bleiben, ihr sozialer
Status musste ersichtlich sein. Juttas Geschlech-

tertransgression wurde vor allem deswegen verurteilt,

weil sie als Frau Bildung und Macht erlangt
hatte, die ihrer sozialen Rolle nicht zustanden. Die

Transgression wird so zu einer performativen
Markierung von Grenzen, die im Moment ihrer
Überschreitung existieren. Durch den Geschlechtertausch

Juttas werden die sozialen Grenzen einer
Frau aufgezeigt.

Die Performanz des Männlichen
Juttas Geschlechterrolle wird nicht nur durch die
Verkleidung, sondern auch durch die Wiederholung

von Handlungen hergestellt. Christus fasst
ihre Schuld gegenüber dem Engel Gabriel folgen-
dermassen zusammen: «Sindt sie sich hat
vermessen / Vnd ihres Frewlichen wesens vergessen
/ Vnd hat in Mannes weise gegangen / Vnd also
das Baspstumb empfangen / Vnd ist nu schwanger

worden / Mit einer weiblichen bürden» Gabriel
kommt zu Jutta und erklärt ihr Christus Enttäuschung

«Wenn du hast gar sehr wider jhn gethan
/ Das du dich hast vergleichet einem Man». Die

Hauptsünde Juttas scheint also in ihrer Aneignung

des Männlichen und gleichzeitiger Verleugnung
der weiblichen Rolle zu liegen. Akzeptiert ist das
Spiel mit der männlichen Rolle, wie in der Literatur
und in Gerichtstexten beschrieben, wo gleichzeitig
auch ein Verzicht auf Sexualität damit einhergeht
und das Ziel darin besteht, andere oder sich selbst
zu retten. In diesen Fällen werden männliche
Privilegien nicht torpediert. Jutta aber hat sich die
männliche Rolle nicht angeeignet, um Gutes zu

tun, sondern alleine aus eigenem Streben nach
Wissen und Macht. Damit macht sie sich zusätzlich
der superbia und damit einer Todsünde schuldig.
Durch die Verkleidung wird Jutta zum Mann, der
männliches Wissen erlangt. Dies stellt den männlichen

Bildungsanspruch von aussen nicht in Frage.

Innerhalb ihrer Figur werden die Gelehrtheit
und Weisheit aber der Sünde und Sexualität
gegenüber gestellt. Jutta ist zwar als Mann verkleidet,

kann aber ihre weibliche Schwäche nicht ganz
überwinden. Die Schwangerschaft verweist auf die

geschlechterspezifische Zuschreibung von Körperlichkeit

und Sexualität an das Weibliche. Sie

bewegt sich im Feld von Körperlichkeit als Krankheit
und wirft Jutta auf ihre Weiblichkeit zurück.

Protestantische Propagandazwecke
Wie schon erwähnt, hat Schernberg dieses Stück



Heiigutn- Geschichte, eimea weiblichen £\ufbtiega? •Seite •j.o

ursprünglich als Exempel einer reuigen Sünderin
geschrieben, die am Ende mit Unterstützung von
Maria Gottes Gnade erlangt. Der protestantische
Prediger 77/es/userkannte aber nun den Zündstoff
im Spiel von Frau Jutten, den er als Waffe gegen
die katholische Kirche und vor allem gegen das

Papsttum nutzen konnte.
Seine Vorrede ist zunächst eine Beschimpfung der
katholischen Kirche und des Papsttums. Die Päpstin

ist nur ein Glied in einer Reihe verworfener
Päpste, die als Weichlinge, Sodomiten, Schwarzkünstler,

Zauberer, Ehebrecher, Todschläger und
vieles mehr beschimpft werden. Auch das Nachwort

von dem ebenfalls protestantischen Prediger
Irenäus deutet die Päpstin in dieser Weise. Die

Päpstin erweist sich also im reformierten Blick
sowohl im Vor- als auch im Nachwort als symptomatisch

für alle Päpste. Die exemplarische Deutung
der Geschlechtertransgression dient als Vehikel
für die Denunziation des Papstes als Antichrist.
Als Grundlage dazu wird die sexuell-bedrohliche

Weiblichkeit und die sie verkörpernde Hure
Babylon verwendet. Jutta wird sowohl von Tllesi-

us als auch von Irenäus mit dieser verglichen.
Gemeinsam ist aber beiden Konfessionen, dass sie
davon überzeugt waren, dass eine Frau im Papstamt

unrechtmässig sei. Das Papsttum war für die
Protestanten eine Abirrung von der Heilsgeschichte,

deshalb musste es für sie eigentlich gar nicht
so ungeheuerlich erscheinen, dass in diesem Amt
eine Frau sass. Da sie eine Frau auf dem Papstthron

dennoch als etwas Ungeheuerliches
empfanden, zeigt, dass sie die patriarchale Macht des

Papstes in einer Weise doch anerkannten. Eine
Frau auf dem Papstthron konnte für die
Protestanten nur der Teufel selbst sein. Bei den Katholiken

wurde das heilige Amt nicht angetastet, da
die Frau nach ihrer Lehre von Natur aus unfähig
ist, überhaupt das Weihesakrament zu erhalten.
Trotz des Streites über die Würdigkeit des
Papstamtes war man sich einig, dass eine Frau in einem
geistlichen Amt grundsätzlich unrechtmässig sein
muss. Die Überzeugung von der Minderwertigkeit
der Frau baut also auf Denunziation von Weiblichkeit

als antichristlich auf. Wenn sich der Antichrist
in der metaphorischen Struktur von Weiblichkeit
präsentiert, dann zeigt die Grenze zwischen Mann
und Frau Ähnlichkeiten zur Grenze zwischen Gott
und Antichrist.

Fazit
Es konnte gezeigt werden, dass die Päpstin
immer wieder als politisches und historisches
Argument benutzt wurde. Gerade deshalb hat sich

die Wahrnehmung der Päpstin in der Rezeptionsgeschichte

mehrmals verändert und ihre
Grenzüberschreitung wurde immer wieder neu und
anders beurteilt. Heute können wir sagen, dass
bei aller Diskriminierung durch Herausgeber und
Autoren dennoch festgestellt werden muss, dass
Jutta zunächst aufgrund ihres Wissens, ihrer
Bildung und dazu ihres züchtigen Lebens von ihren
männlichen Kollegen zum Papst gewählt wird. Sie

übertrifft in ihrem männlichen Kollegium eindeutig

alle anderen und zeigt so, dass eine Frau nicht
grundsätzlich unfähig zum Wissen ist.
Dies ist aber eine moderne Interpretation und
sie nimmt Argumente auf, die man im Mittelalter

keinesfalls so aus der Geschichte heraus las.

Nach der Logik des Spätmittelalters hätte Jutta
gänzlich zum Mann werden müssen, damit sie

des angeeigneten Wissens und der Macht würdig
gewesen wäre. So musste sie letztendlich an ihrer
weiblichen Körperlichkeit und Sexualität scheitern.

In der gesamten Überlieferungszeit vom
13. bis 19. Jahrhundert wurde das Verhalten der

Päpstin als sündig oder teuflisch gesehen. Erst im
20. Jahrhundert wurde sie rehabilitiert und in der
feministischen Deutung als Lichtgestalt weiblicher
Emanzipation im Mittelalter gesehen. Diese
Ansicht ist problematisch, da daraus eine historische
Ebenbürtigkeit der Frauen abgeleitet werden
könnte, die es so nicht gab.

Literatur
Bennewitz, Ingrid und Tervooren, Helmut (Hg.):
Manlichiu wip, wiplich man. Zur Konstruktion der

Kategorien <Korper> und «Geschlecht» in der
deutschen Literatur des Mittelalters, Berlin 1999.

Obenaus, Michael: Hure und Heilige: Verhandlungen

über die Papstin zwischen spatem Mittelalter

und früher Neuzeit, Hamburg 2008.

Autorin
Evelyne Oechslin ist Germanistikstudentin,
ehemalige ROSA-Redaktorin und fangt nun endlich
mit ihrer Masterarbeit an.
ewy-oe@gmx.ch


	Die Päpstin als Propagandafigur

