
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 44

Artikel: Blut, Sex und Twinset

Autor: Heimerl, Theresia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fteiiginn, j\kiiurUje 'Ke/vräaentaiionen, der 'tJfimfiirisi Seite, 30

Blut, Sex und
Twinset
von SThe/reaia, 'Heimerl

Vampirinnen bevölkern derzeit die Bildschirme.
Erstmals lösen sie sich dabei nachhaltig von der
Jahrtausende alten, männlichen Zuschreibung als

gefährliche Verführung und erhalten eine
Vielschichtigkeit, die den aktuellen Geschlechterdiskurs

widerspiegelt.

Die Vorstellung einer weiblichen, Blut bzw.
Lebenskraft aussagenden Gestalt hat eine weit
längere Religionsgeschichte als der männliche Vampir.

Wir begegnen mythologischen Gestalten, die
als Vorläuferinnen der Vampirin bezeichnet werden

können, bereits in der paganen Antike: Lamia
ist eine von ihnen, Empusa eine andere. Beide
stellen eine deutliche Warnung an reale Frauen
dar, nicht aus der patriarchalen Ordnung
auszubrechen, da sie sonst ein Leben abseits der
Zivilisation und unter Verlust der Zugehörigkeit zur
Kategorie Mensch erwartet, werden doch beide als
monströs deformiert und teilweise tiergestaltig
imaginiert. Gerade die mythologische Biographie
Lamias macht den doppelbödigen Zynismus dieser

Weltordnung deutlich: Vom Gott Zeus zu seiner

Geliebten gemacht, wird sie von dessen
eifersüchtiger Frau mit Wahnsinn geschlagen und tötet
ihre eigenen Kinder, um in der Folge ausgestossen
auf der Suche nach Männern und Kindern, denen
sie die Lebenskraft rauben könnte, umherzuirren.
Gleichzeitig werden in diesen Frauengestalten
dunkle, geheime Wünsche und Ängste des
Patriarchats sichtbar: Eine Frau, die nicht der realen,

Vampirinnen in der häuslichen Idylle. Twilight.

geordneten Welt angehört, von der man(n) im
Dunklen am Rande der Stadt zum exzessiven Sex
bis auf den letzten Tropfen Blut (oder Sperma)
verführt wird, besetzt jene Leerstelle, welche die
rigiden Geschlechterrollen der antiken Gesellschaft
generieren. Keine dieser Figuren gehört zur hohen
Mythologie der Göttinnen des Olymps, sie sind
Zwischenwesen auch der religiösen Ordnung, weder

Göttin noch Menschenfrau, sondern im
Versuch, diese Trennung zu überwinden, gescheitert.
Die bekannteste dieser vampirischen Frauengestalten

ist die aus der jüdischen Tradition
stammende Lilith. Als Nachtgespenst in der Bibel nur
an einer Stelle erwähnt (Jes 34,14), haben die Theologen

des babylonischen Talmud in ihr eine
Gestalt geschaffen, wie sie in den monotheistischen
Religionen einzigartig ist: Einst Adams Frau,
weigerte sie sich, beim Geschlechtsverkehr unten zu

liegen und verliess darauf hin das Paradies, um
am roten Meer sexuelle Beziehungen zu Dämonen
einzugehen. Die daraus hervorgehenden Kinder
wurden von Gottes Engeln getötet und seitdem,
so die Warnung des Talmuds für die Gegenwart,
suche Lilith neugeborene Kinder heim, um diese
zu töten, oder aber allein schlafende Männer, um
ihnen beim Geschlechtsverkehr jede Lebenskraft

auszusaugen. Wie ihre paganen Schwestern
verkörpert Lilith die männlichen Ängste vor den
eigenen sexuellen Begierden, verbunden mit der
Warnung, dass eine solche Frau die Geschlechterordnung

massiv bedrohe, denn: Lilith ist nicht nur
abseits der Konvention sexuell aktiv, sie durchbricht

auch die Zuschreibung der Fruchtbarkeit
und Mütterlichkeit, ja verkehrt diese in unfruchtbare

Lust und Tod. Lilith ist die personifizierte
Antithese zum Fortpflanzungs- und Ordnungsauftrag

des biblischen Schöpfungsberichts, der die
westliche Gesellschaft lange (und die monotheistischen

Religionen bis heute) prägte.
Das 19. Jahrhundert entdeckt in seiner Faszination

für die Nachtseite der Vernunft im Zuge der
Gothic Literatur bzw. der sogenannten Schwarzen

Romantik diese Frauengestalten wieder oder
formt nach ihrem Vorbild neue Gestalten, die nur
sehr lose an die Berichte von männlichen Vampiren

aus dem Osteuropa des 18. Jahrhunderts
angelehnt sind. Mit Theophile Gautiers Clarimonda
(1836) und Sheridan Le Fanus Carmilla (1872)

begegnen uns erstmals Frauengestalten, die das Bild

der Vampirin als literarischem und filmischem
Narrativ lange Zeit prägen. Beide werden als schöne,

erotisch attraktive Frauen vorgestellt, die ihre

Opfer mit ihrem Charme bezaubern, ja von diesen

begehrt und geliebt werden und im Fall von Cla-



Seite, ßi Aktuelle. *RejvräaentatU*ne**, rfer 'Dtinifiirin Ttelitjitwx

rimonda sogar ihr Blut freiwillig der Vampirin zu

trinken geben. Der Blutgenuss selbst wird
unverkennbar als erotischer Akt inszeniert, bei dem der
kleine und der grosse Tod zusammenzufallen
drohen. Gleichzeitig wird mit Clarimonda und Carmil-
la auch die Vampirin als Symbol aktiver und
unkonventioneller Sexualität etabliert: Clarimonda
wird als Kurtisane beschrieben, die einen Priester
verführt und rauschende Orgien feiert, Carmilla
hingegen bevorzugt junge, weibliche Opfer und
ist die Ahnfrau aller folgenden gleichgeschlechtlich

interessierten Vampirinnen.1
An diesen beiden Grundtypen der Vampirin ändert
sich bis in die 1980er-Jahre erstaunlich wenig,
wiewohl die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen
gravierende Änderungen erfahren. Dies mag
damit zu tun haben, dass mit Bram Stokers Dracula
(1898) die Vampirin gegenüber ihrem männlichen
Pendant in den Hintergrund tritt und zumeist nur
als sein Opfer und seine Gehilfin Erwähnung
findet. Lediglich in einem erotisch bis pornographischen

Subgenre des Vampirfilms spielen
Vampirinnen die Hauptrolle, was die Vorstellung von
aktiver, ja aggressiver weiblicher Sexualität als
tabuisiert und nicht mainstreamfähig weit über
die Zeit des Viktorianismus hinaus deutlich macht.
Auch in den 1980er-Jahren sind es Arthouse-Pro-
duktionen wie The Hunger, die eine Vampirin ins
Zentrum der Handlung stellen, und wieder ist es

die Mischung von unkonventioneller Erotik,
deutlichem Bezug zu sado-masochistischen Praktiken
und einer Überschreitung der Geschlechterrollen,
die das Bild der Vampirin prägen.

Blut&Twin Set: Neue Vampirinnen
Der Vampirboom der vergangenen Jahre stellt
zunächst einmal den männlichen Vampir in den

Mittelpunkt. Neben den neuen Vampiren treten
jedoch auch die Vampirinnen in neuen
Ausformungen ans Tageslicht (zumindest im übertragenen

Sinn). In der Twilight-Saga,2 die den Vampir

mainstreamfähig gemacht hat, begegnen uns
in Alice, Rosalie und Esme drei Vampirinnen, die
denkbar weit von Lilith, Clarimonda und Carmilla

entfernt sind: Allein ihre Kleidung ist (im Film)3
in kühlem Weiss, Blau und Grau gehalten und
verzichtet gänzlich auf das sonst Vampirinnen
kennzeichnende Schwarz oder Rot ebenso wie
auf freizügige, körperbetonte Erotik. Während
Alice als fast knabenhafte beste Freundin in

Erscheinung tritt, ist Esme als liebevolle Mutter
ihrer fünf Vampiradoptivkinder und warmherzige
Schwiegermutter in spe die totale Inversion zu

allen bisherigen Vampirinnen der Film- und Lite-

Blut, Kostüm und Perlenkette: Die Vampirpolitikerin. True Blood.

raturgeschichte. Und selbst Rosalie, mit ihrem
wallenden blonden Haar noch am ehesten an eine
verführerische Vampirin erinnernd, ist weit mehr
Highschool-Rivalin zur menschlichen Hauptfigur
Bella denn Männer mordender Vamp - sind doch
alle drei Vampirinnen fest vergeben oder gar
verheiratet. Die traditionelle Vampirin gibt es freilich
noch, sie tritt im ersten Teil in Gestalt von Victoria
in Erscheinung, die von ihren Jeans abgesehen
eine perfekte Personifikation der Lilith verkörpert:
Ungebändigte rote Haare, ein Fell um die Schultern

lässt ihre animalischen Triebe erahnen, lebt
sie mit zwei männlichen Vampiren ausserhalb
der Gesellschaft ein unstetes Leben und verführt
und tötet alleinstehende Männer. Ihr wird, nun im
obligatorischen Schwarz und nicht minder deutlich

als Sadistin gezeichnet, im zweiten Teil in
Buch und Film die italienische Vampirin Jane an
die Seite gestellt. Die Twilight-Serie will klar zum
Ausdruck bringen, dass Victoria und Jane die alte
Vampirin, Alice und Co. hingegen die neue Vampirin

verkörpern, die sich vom Klischee des Männer

verschlingenden Vamps befreit haben, freilich
um dem Idealbild der weissen Mittelklassefrau zu

entsprechen. Mitunter verzerrt sich diese
Imageänderung zur neokonservativen Parodie, wenn die
Vampirin Rosalie, optisch mit ihrem wallenden
blonden Haar durchaus an Darstellungen der Lilith
aus dem 19. Jahrhundert erinnernd, im Stil einer
fanatischen pro-//fe-Aktivistin zur Beschützerin
von Bellas ungeborenem Baby wird. Die «guten»
Vampirinnen in Twilight ähneln, wie ihre männlichen

Pendants, eher den Engeln neoromanischer
Glasfenster denn weiblichen Dämonen in postmoderner

Gewandung.
Am interessantesten und vielschichtigsten sind
indes die Repräsentationen der Vampirin in der US-

amerikanischen TV-Serie True BloodA Lose basierend

auf den Romanen von Charlaine Harris setzt



fteligUwi S^htueUe. Viefvrüaentationen ct&r 'Vnmftirin «Seite ja

True Blood nach einem Coming out der Vampire
an, das durch die Erzeugung von synthetischem,
für Vampire trinkbarem Blut (eben True Blood)
möglich geworden war. Die nunmehrige öffentliche

Koexistenz von Vampiren und Menschen
führt zu einer Reihe von gesellschaftlichen
Problemstellungen, die einen unschwer erkennbaren
Platzhalter für verschiedene reale Heterogenitäts-
diskurse (race, sex, class, religion) darstellen. Die
mehrfach ausgezeichnete Serie des Senders HBO

verhandelt gerade auch das Thema Geschlechterrollen

ebenso differenziert wie ironisch, sodass
eine mehrdimensionale, unkonventionelle
Darstellung der Vampirin naheliegt.
Anders als in Twilight wird Vampirinnen in True

Blood zugestanden, mehrere Frauenrollen zu
verkörpern, ja auch bewusst die klischeehafte
Gegenüberstellung von biederer Hausfrau und femme
fatale ad absurdum zu führen. Markantestes
Beispiel hierfür ist Pam, die in Lack, Leder und High
Heels ebenso souverän auftritt wie im rosa Twinset.

In offener Bisexualität Clarimonda und Car-

milla vereinend, hat Pam eine nicht-sexuelle
Loyalitätsbeziehung zu ihrem maker, dem Vampir Eric,
die, wie in der zweiten Staffel deutlich wird, in keiner

Weise an traditionelle Geschlechterrollen und
-hierarchien gebunden ist. Nicht minder schillernd
ist der Charakter der Vampirin Jessica. Jessica, als

siebzehnjähriger Teenager aus konservativ-religiöser

Familie zur Vampirin gemacht, erlebt ihre
neue Existenz als Befreiung des engen Regelkorsetts

ihres bisherigen Lebens, gleichzeitig ist sie in
ihrer Liebesbeziehung zum Menschenmann Hoyt
anfangs der romantisch-naiven Bella aus Twilight
weit näher als den selbstsicheren Vampirinnen
der Tradition. Die in Hinblick auf neue Repräsentationen

der Vampirin vielleicht interessanteste
Gestalt ist indes Nan Flannigan. Von der ersten
bis zur vierten Staffel als Sprecherin der American
Vampire League zunehmend als tragender Cha-

I)as Spiel mit dem Bild der femme fatale: Vampirin Pam. True Blond.

rakter präsent, begegnet sie einer skeptischen
Öffentlichkeit als eloquente, selbstdisziplinierte
Politikerin, die im dezenten Businesskostüm und mit
Perlenkette das exakte Vampir-Pendant zu einer
erfolgreichen demokratischen Politikerin ä la Hillary
Clinton verkörpert. Ihre Existenz als Vampirin wird
den Zusehenden (sowohl in der Serie als auch der
Serie) zunächst nur durch ihre Unmöglichkeit, bei

Tageslicht an Fernsehdiskussionen teilzunehmen,
bewusst. Mit der Gestalt der Nan Flannigan lässt
die Vampirin alle bisherigen Assoziationen, ja
sogar jede erotische Konnotation überhaupt hinter
sich und präsentiert die Vampirin des 21.
Jahrhunderts als smarte Politikerin, deren einzige
Begierde jene nach politischem Einfluss ist und
deren Ambitionen längst nicht mehr die Verführung
williger Männer, sondern die Teilnahme an deren
Machtspielen ist. Dafür ist ihr jedes Mittel recht,
ob Manipulation durch die Medien oder die
Beseitigung männlicher wie weiblicher Konkurrenz
der Vampirwelt - oder aber insbesondere jener
Repräsentantinnen der vampirischen Existenz, die
das alte Klischee von der dekadenten, erotischen
Bluttrinkerin verkörpern wie die Vampirkönigin
Sophie-Ann. Ob es ein Zeichen von sogar in den

Köpfen religiöser Fundamentalisten verankerter
Gleichberechtigung ist, dass Vampirinnen von den
Fanatikern der Fellowship of the Sun gleichermas-
sen wie Vampire bekämpft, aber nicht als neue
Lilith hervorgehoben werden, oder aber ob hier
die Annahme gilt, dass das weibliche Böse nur
Begleiterscheinung des männlichen Bösen und
daher nicht weiter erwähnenswert sei, lässt True

Blood da n kenswerterweise i nterpretationsöffen.

Vorläufiges Fazit
Die Vampirinnen des neuen Jahrtausends haben
sich von dem männlich geprägten Bild der gefährlich

lasziven Dämonin, die als Gegenmodell zu

realen gesellschaftlichen und religiösen
Erwartungen an Frauen fungiert, emanzipiert. Sie wohnen

längst nicht mehr jenseits der Stadtmauern,
sondern in modernen Lofts, menschliche Männer
sind für sie mitunter interessant, aber nicht mehr
existenzbestimmend und ihr Begehren gilt
mindestens ebenso sehr Macht, Geld und einem
erfüllenden Liebesleben. Vampirinnen sind weder
Angstlustprojektionen von Männerphantasien,
noch politisch korrekte Vorbilder des Feminismus.
Die unterschiedlichen Repräsentationen der Vampirin

in aktuellen medialen Produkten spiegeln die

divergierenden Möglichkeiten und Erwartungen
von Frauen wider, die sich längst nicht mehr auf
destruktive Erotik oder gesellschaftskonforme



Seite, jj S\kUielle, 'ftefMrüAentatiam, der 'Vamfiirin 'HeHf/itui

Tccnagervanipirin Jessica. True Blood.

Romantik beschränken. Gerade dass die neuen
Vampirinnen keine eindimensionalen
Projektionsflächen von unkonventioneller Sexualität oder
autonomem Männermord mehr sind, bezeugt am
eindrücklichsten den Erfolg des Genderdiskurses.
Das Blut bespritzte Twinset kann die Vampirin
gegen den Latexanzug oder das Spaghettishirt
eintauschen, ohne dafür mit ewiger Dämonisierung
bestraft zu werden.

Anmerkungen
1 Vgl. Heimerl, Theresia: Dämoninnen und Vampirinnen.

Religionsgeschichte und moderne
Transformationen, in: Anna-Katharina Höpflinger/Ann
Jeffers/Daria Pezzoli-Olgiati (Hg.): Handbuch
Gender und Religion, Göttingen 2008, S.167-181.

2 Die Bücher der Autorin Stephenie Meyer sind

Twilight (2005), New Moon (2006), Eclipse (2007)

und Breaking Dawn (2008) allesamt im Little,
Brown & Company Verlag.
3 Twilight, Regie: Catherine Hardwicke, USA 2008.
4 True Blood, Creator: Allan Ball, USA 2008 -.

Autorin
Theresia Heimerl, Ao. Professorin für
Religionswissenschaft an der Universität Graz,
Arbeitsschwerpunkte: Europäische Religionsgeschichte,
Religion-Literatur-Film/TV, aktuelle Publikation
zum Thema: Heimerl, Theresia/Feichtinger,
Christian (Hg.): Dunkle Helden. Vampire als Spiegel
religiöser Diskurse in Film und TV, Marburg 2011.

theresia.heimerl@uni-graz.at


	Blut, Sex und Twinset

