Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 44

Artikel: Blut, Sex und Twinset

Autor: Heimerl, Theresia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religion__Aktuelle Ref

Blut, Sex und
Twinset

...............................

Vampirinnen bevilkern derzeit die Bildschirme.
Erstmals losen sie sich dabei nachhaltig von der
Jahrtausende alten, méinnlichen Zuschreibung als
gefihrliche Verfiihrung und erhalten eine Viel-
schichtigkeit, die den aktuellen Geschlechterdis-
kurs widerspiegelt.

Die Vorstellung einer weiblichen, Blut bzw. Le-
benskraft aussagenden Gestalt hat eine weit lan-
gere Religionsgeschichte als der mannliche Vam-
pir. Wir begegnen mythologischen Gestalten, die
als Vorlauferinnen der Vampirin bezeichnet wer-
den kdnnen, bereits in der paganen Antike: Lamia
ist eine von ihnen, Empusa eine andere. Beide
stellen eine deutliche Warnung an reale Frauen
dar, nicht aus der patriarchalen Ordnung auszu-
brechen, da sie sonst ein Leben abseits der Zivili-
sation und unter Verlust der Zugehorigkeit zur Ka-
tegorie Mensch erwartet, werden doch beide als
monstrds deformiert und teilweise tiergestaltig
imaginiert. Gerade die mythologische Biographie
Lamias macht den doppelbédigen Zynismus die-
ser Weltordnung deutlich: Vom Gott Zeus zu sei-
ner Geliebten gemacht, wird sie von dessen eifer-
stichtiger Frau mit Wahnsinn geschlagen und tétet
ihre eigenen Kinder, um in der Folge ausgestossen
auf der Suche nach Mannern und Kindern, denen
sie die Lebenskraft rauben kénnte, umherzuirren.
Gleichzeitig werden in diesen Frauengestalten
dunkle, geheime Wiinsche und Angste des Patri-
archats sichtbar: Eine Frau, die nicht der realen,

geordneten Welt angeho6rt, von der man(n) im
Dunklen am Rande der Stadt zum exzessiven Sex
bis auf den letzten Tropfen Blut (oder Sperma) ver-
fihrt wird, besetzt jene Leerstelle, welche die ri-
giden Geschlechterrollen der antiken Gesellschaft
generieren. Keine dieser Figuren gehort zur hohen
Mythologie der Goéttinnen des Olymps, sie sind
Zwischenwesen auch der religiésen Ordnung, we-
der Gottin noch Menschenfrau, sondern im Ver-
such, diese Trennung zu Gberwinden, gescheitert.
Die bekannteste dieser vampirischen Frauenge-
stalten ist die aus der jiidischen Tradition stam-
mende Lilith. Als Nachtgespenst in der Bibel nur
an einer Stelle erwahnt (Jes 34,14), haben die Theo-
logen des babylonischen Talmud in ihr eine Ge-
stalt geschaffen, wie sie in den monotheistischen
Religionen einzigartig ist: Einst Adams Frau, wei-
gerte sie sich, beim Geschlechtsverkehr unten zu
liegen und verliess darauf hin das Paradies, um
am roten Meer sexuelle Beziehungen zu Damonen
einzugehen. Die daraus hervorgehenden Kinder
wurden von Gottes Engeln get6tet und seitdem,
so die Warnung des Talmuds fiir die Gegenwart,
suche Lilith neugeborene Kinder heim, um diese
zu téten, oder aber allein schlafende Méanner, um
ihnen beim Geschlechtsverkehr jede Lebenskraft
auszusaugen. Wie ihre paganen Schwestern ver-
kérpert Lilith die mannlichen Angste vor den ei-
genen sexuellen Begierden, verbunden mit der
Warnung, dass eine solche Frau die Geschlechter-
ordnung massiv bedrohe, denn: Lilith ist nicht nur
abseits der Konvention sexuell aktiv, sie durch-
bricht auch die Zuschreibung der Fruchtbarkeit
und Miitterlichkeit, ja verkehrt diese in unfrucht-
bare Lust und Tod. Lilith ist die personifizierte
Antithese zum Fortpflanzungs- und Ordnungsauf-
trag des biblischen Schopfungsberichts, der die
westliche Gesellschaft lange (und die monotheis-
tischen Religionen bis heute) pragte.

Das 19. Jahrhundert entdeckt in seiner Faszina-
tion fur die Nachtseite der Vernunft im Zuge der
Gothic Literatur bzw. der sogenannten Schwar-
zen Romantik diese Frauengestalten wieder oder
formt nach ihrem Vorbild neue Gestalten, die nur
sehr lose an die Berichte von mannlichen Vampi-
ren aus dem Osteuropa des 18. Jahrhunderts an-
gelehnt sind. Mit Theophile Gautiers Clarimonda
(1836) und Sheridan Le Fanus Carmilla (1872) be-
gegnen uns erstmals Frauengestalten, die das Bild
der Vampirin als literarischem und filmischem
Narrativ lange Zeit préagen. Beide werden als scho-
ne, erotisch attraktive Frauen vorgestellt, die ihre
Opfer mit ihrem Charme bezaubern, ja von diesen
begehrt und geliebt werden und im Fall von Cla-



rimonda sogar ihr Blut freiwillig der Vampirin zu
trinken geben. Der Blutgenuss selbst wird unver-
kennbar als erotischer Akt inszeniert, bei dem der
kleine und der grosse Tod zusammenzufallen dro-
hen. Gleichzeitig wird mit Clarimonda und Carmil-
la auch die Vampirin als Symbol aktiver und un-
konventioneller Sexualitat etabliert: Clarimonda
wird als Kurtisane beschrieben, die einen Priester
verfiihrt und rauschende Orgien feiert, Carmilla
hingegen bevorzugt junge, weibliche Opfer und
ist die Ahnfrau aller folgenden gleichgeschlecht-
lich interessierten Vampirinnen.?

An diesen beiden Grundtypen der Vampirin andert
sich bis in die 1980er-Jahre erstaunlich wenig, wie-
wohl die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen
gravierende Anderungen erfahren. Dies mag da-
mit zu tun haben, dass mit Bram Stokers Dracula
(1898) die Vampirin gegeniiber ihrem mannlichen
Pendant in den Hintergrund tritt und zumeist nur
als sein Opfer und seine Gehilfin Erwadhnung
findet. Lediglich in einem erotisch bis pornogra-
phischen Subgenre des Vampirfilms spielen Vam-
pirinnen die Hauptrolle, was die Vorstellung von
aktiver, ja aggressiver weiblicher Sexualitat als
tabuisiert und nicht mainstreamfahig weit liber
die Zeit des Viktorianismus hinaus deutlich macht.
Auch in den 1980er-Jahren sind es Arthouse-Pro-
duktionen wie The Hunger, die eine Vampirin ins
Zentrum der Handlung stellen, und wieder ist es
die Mischung von unkonventioneller Erotik, deut-
lichem Bezug zu sado-masochistischen Praktiken
und einer Uberschreitung der Geschlechterrollen,
die das Bild der Vampirin pragen.

Blut&Twin Set: Neue Vampirinnen

Der Vampirboom der vergangenen Jahre stellt
zunachst einmal den mannlichen Vampir in den
Mittelpunkt. Neben den neuen Vampiren treten
jedoch auch die Vampirinnen in neuen Ausfor-
mungen ans Tageslicht (zumindest im ubertra-
genen Sinn). In der Twilight-Saga,? die den Vam-
pir mainstreamféhig gemacht hat, begegnen uns
in Alice, Rosalie und Esme drei Vampirinnen, die
denkbar weit von Lilith, Clarimonda und Carmil-
la entfernt sind: Allein ihre Kleidung ist (im Film)3
in kithlem Weiss, Blau und Grau gehalten und
verzichtet ganzlich auf das sonst Vampirinnen
kennzeichnende Schwarz oder Rot ebenso wie
auf freizligige, korperbetonte Erotik. Wahrend
Alice als fast knabenhafte beste Freundin in Er-
scheinung tritt, ist Esme als liebevolle Mutter ih-
rer fiinf Vampiradoptivkinder und warmbherzige
Schwiegermutter in spe die totale Inversion zu
allen bisherigen Vampirinnen der Film- und Lite-

Aktnelle Mepriseniationen der Vampirin__Religion

Blut, Kostiim und Perlenkette: Die Vampirpolitikerin. True Blood.

raturgeschichte. Und selbst Rosalie, mit ihrem
wallenden blonden Haar noch am ehesten an eine
verfiihrerische Vampirin erinnernd, ist weit mehr
Highschool-Rivalin zur menschlichen Hauptfigur
Bella denn Manner mordender Vamp - sind doch
alle drei Vampirinnen fest vergeben oder gar ver-
heiratet. Die traditionelle Vampirin gibt es freilich
noch, sie tritt im ersten Teil in Gestalt von Victoria
in Erscheinung, die von ihren Jeans abgesehen
eine perfekte Personifikation der Lilith verkorpert:
Ungebandigte rote Haare, ein Fell um die Schul-
tern lasst ihre animalischen Triebe erahnen, lebt
sie mit zwei mannlichen Vampiren ausserhalb
der Gesellschaft ein unstetes Leben und verfiihrt
und totet alleinstehende Manner. lhr wird, nun im
obligatorischen Schwarz und nicht minder deut-
lich als Sadistin gezeichnet, im zweiten Teil in
Buch und Film die italienische Vampirin Jane an
die Seite gestellt. Die Twilight-Serie will klar zum
Ausdruck bringen, dass Victoria und Jane die alte
Vampirin, Alice und Co. hingegen die neue Vam-
pirin verkdrpern, die sich vom Klischee des Man-
ner verschlingenden Vamps befreit haben, freilich
um dem Idealbild der weissen Mittelklassefrau zu
entsprechen. Mitunter verzerrt sich diese Image-
anderung zur neokonservativen Parodie, wenn die
Vampirin Rosalie, optisch mit ihrem wallenden
blonden Haar durchaus an Darstellungen der Lilith
aus dem 19. Jahrhundert erinnernd, im Stil einer
fanatischen pro-life-Aktivistin zur Beschiitzerin
von Bellas ungeborenem Baby wird. Die «guten»
Vampirinnen in Twilight ahneln, wie ihre mann-
lichen Pendants, eher den Engeln neoromanischer
Glasfenster denn weiblichen Ddmonen in postmo-
derner Gewandung.

Am interessantesten und vielschichtigsten sind in-
des die Reprasentationen der Vampirin in der US-
amerikanischen TV-Serie True Blood.* Lose basie-
rend auf den Romanen von Charlaine Harris setzt



Religion__Aktuelle Meprdisentationen der Vampirin

True Blood nach einem Coming out der Vampire
an, das durch die Erzeugung von synthetischem,
flir Vampire trinkbarem Blut (eben True Blood)
madglich geworden war. Die nunmehrige 6ffent-
liche Koexistenz von Vampiren und Menschen
fuihrt zu einer Reihe von gesellschaftlichen Pro-
blemstellungen, die einen unschwer erkennbaren
Platzhalter fiir verschiedene reale Heterogenitats-
diskurse (race, sex, class, religion) darstellen. Die
mehrfach ausgezeichnete Serie des Senders HBO
verhandelt gerade auch das Thema Geschlechter-
rollen ebenso differenziert wie ironisch, sodass
eine mehrdimensionale, unkonventionelle Dar-
stellung der Vampirin naheliegt.

Anders als in Twilight wird Vampirinnen in True
Blood zugestanden, mehrere Frauenrollen zu ver-
kérpern, ja auch bewusst die klischeehafte Gegen-
Uberstellung von biederer Hausfrau und femme
fatale ad absurdum zu fiihren. Markantestes Bei-
spiel hierfir ist Pam, die in Lack, Leder und High
Heels ebenso souveran auftritt wie im rosa Twin-
set. In offener Bisexualitdt Clarimonda und Car-
milla vereinend, hat Pam eine nicht-sexuelle Loya-
litdtsbeziehung zu ihrem maker, dem Vampir Eric,
die, wie in der zweiten Staffel deutlich wird, in kei-
ner Weise an traditionelle Geschlechterrollen und
—hierarchien gebunden ist. Nicht minder schillernd
ist der Charakter der Vampirin Jessica. Jessica, als
siebzehnjahriger Teenager aus konservativ-reli-
gioser Familie zur Vampirin gemacht, erlebt ihre
neue Existenz als Befreiung des engen Regelkor-
setts ihres bisherigen Lebens, gleichzeitig ist sie in
ihrer Liebesbeziehung zum Menschenmann Hoyt
anfangs der romantisch-naiven Bella aus Twilight
weit naher als den selbstsicheren Vampirinnen
der Tradition. Die in Hinblick auf neue Reprasen-
tationen der Vampirin vielleicht interessanteste
Gestalt ist indes Nan Flannigan. Von der ersten
bis zur vierten Staffel als Sprecherin der American
Vampire League zunehmend als tragender Cha-

rakter prasent, begegnet sie einer skeptischen Of-
fentlichkeit als eloquente, selbstdisziplinierte Poli-
tikerin, die im dezenten Businesskostim und mit
Perlenkette das exakte Vampir-Pendant zu einer er-
folgreichen demokratischen Politikerin a la Hillary
Clinton verkdrpert. Ihre Existenz als Vampirin wird
den Zusehenden (sowohl in der Serie als auch der
Serie) zunachst nur durch ihre Unmdglichkeit, bei
Tageslicht an Fernsehdiskussionen teilzunehmen,
bewusst. Mit der Gestalt der Nan Flannigan lasst
die Vampirin alle bisherigen Assoziationen, ja so-
gar jede erotische Konnotation tberhaupt hinter
sich und prasentiert die Vampirin des 21. Jahr-
hunderts als smarte Politikerin, deren einzige Be-
gierde jene nach politischem Einfluss ist und de-
ren Ambitionen langst nicht mehr die Verfihrung
williger Manner, sondern die Teilnahme an deren
Machtspielen ist. Dafiir ist ihr jedes Mittel recht,
ob Manipulation durch die Medien oder die Be-
seitigung mannlicher wie weiblicher Konkurrenz
der Vampirwelt — oder aber insbesondere jener
Reprasentantinnen der vampirischen Existenz, die
das alte Klischee von der dekadenten, erotischen
Bluttrinkerin verkdrpern wie die Vampirkdnigin
Sophie-Ann. Ob es ein Zeichen von sogar in den
Képfen religiéser Fundamentalisten verankerter
Gleichberechtigung ist, dass Vampirinnen von den
Fanatikern der Fellowship of the Sun gleichermas-
sen wie Vampire bekampft, aber nicht als neue
Lilith hervorgehoben werden, oder aber ob hier
die Annahme gilt, dass das weibliche B&se nur
Begleiterscheinung des mannlichen Bdsen und
daher nicht weiter erwahnenswert sei, lasst True
Blood dankenswerterweise interpretationsoffen.

Vorlidufiges Fazit

Die Vampirinnen des neuen Jahrtausends haben
sich von dem mannlich gepréagten Bild der gefahr-
lich lasziven Damonin, die als Gegenmodell zu
realen gesellschaftlichen und religiésen Erwar-
tungen an Frauen fungiert, emanzipiert. Sie woh-
nen langst nicht mehr jenseits der Stadtmauern,
sondern in modernen Lofts, menschliche Manner
sind fiir sie mitunter interessant, aber nicht mehr
existenzbestimmend und ihr Begehren gilt min-
destens ebenso sehr Macht, Geld und einem er-
fillenden Liebesleben. Vampirinnen sind weder
Angstlustprojektionen von Mannerphantasien,
noch politisch korrekte Vorbilder des Feminismus.
Die unterschiedlichen Reprasentationen der Vam-
pirin in aktuellen medialen Produkten spiegeln die
divergierenden Madglichkeiten und Erwartungen
von Frauen wider, die sich langst nicht mehr auf
destruktive Erotik oder gesellschaftskonforme



..........................................................................

Aktuelle Reprisentation der Vampirin__ Teligion

.........................................................................................

Romantik beschranken. Gerade dass die neuen
Vampirinnen keine eindimensionalen Projekti-
onsflachen von unkonventioneller Sexualitat oder
autonomem Mannermord mehr sind, bezeugt am
eindricklichsten den Erfolg des Genderdiskurses.
Das Blut bespritzte Twinset kann die Vampirin ge-
gen den Latexanzug oder das Spaghettishirt ein-
tauschen, ohne dafiir mit ewiger Damonisierung
bestraft zu werden.

Anmerkungen

1Vgl. Heimerl, Theresia: Damoninnen und Vampi-
rinnen. Religionsgeschichte und moderne Trans-
formationen, in: Anna-Katharina Hopflinger/Ann
Jeffers/Daria Pezzoli-Olgiati (Hg.): Handbuch Ge-
nder und Religion, Géttingen 2008, S.167-181.

2 Die Bucher der Autorin Stephenie Meyer sind
Twilight (2005), New Moon (2006), Eclipse (2007)
und Breaking Dawn (2008) allesamt im Little,
Brown & Company Verlag.

3 Twilight, Regie: Catherine Hardwicke, USA 2008.
4 True Blood, Creator: Allan Ball, USA 2008 -.
Autorin

Theresia Heimerl, Ao. Professorin fur Religions-
wissenschaft an der Universitat Graz, Arbeits-
schwerpunkte: Europaische Religionsgeschichte,
Religion-Literatur-Film/TV, aktuelle Publikation
zum Thema: Heimerl, Theresia/Feichtinger, Chri-
stian (Hg.): Dunkle Helden. Vampire als Spiegel
religioser Diskurse in Film und TV, Marburg 2011.
theresia.heimerl@uni-graz.at



	Blut, Sex und Twinset

