
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 44

Artikel: Den Anfang bedenken

Autor: Rödiger, Kerstin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fjeiiginn fietfantem jitr (/eburtiichheil Seite 2^

Den Anfang bedenken
von 'Keratin findiger

Welche Fäden müssen wir in unser Denken
einspinnen, wenn wir unserer Geburt und der Gebürtigkeit

aller Menschen gedenken? Weihnachten ist
nur ein Anhaltspunkt, um daran theologisch
anzuknüpfen.

Wen oder was feiern wir eigentlich an Weihnachten?

Die Liebe? Die Familie? Das Beisammensein?
Den Glauben an Wunder? Das kulturelle Hochfest
hat vor allem die Familie heilig gesprochen und
in den Mittelpunkt gerückt. Für diese gehört
vielleicht sogar noch der Kirchenbesuch dazu. In dem
wird sie dann hören, dass der Retter der Welt
geboren wurde, mit Engelgesang und Halleluja und
dem Titel Sohn Gottes. Ein Detail wird dabei gern
übersehen: Dieses Kind wird geboren. Dies ist eine

ganz existentielle Seite an diesem Fest, dessen
Sinn sich für viele hinter blinkenden Weihnachtsmännern,

Schneeflockenliedern und Geschenkritualen

verborgen hat. So sagt der Engel zu Maria

Journeys Intertwined - Mutter und Kind auf dein Weg /.ur Geburt.

in der sogenannten Verkündigungsszene:
«Deswegen wird das Heilige, das geboren wird, Kind
Gottes genannt werden.» (nach Bibel in gerechter
Sprache). Es ist geboren, wie so viele Kinder, wie
wir alle. Und ist nicht in jedem neuen Menschen
etwas von diesem Heiligen besonders spürbar?
Es lohnt sich über diesen Anfang jedes Menschen
nachzudenken. Das Wunder Leben beginnt so
direkt vor unserer Nase, staunen wir noch darüber?
Es gibt drei Gedankenfäden, denen ich staunend
folgen möchte: Dem Wunder der Schöpfung im
Neuanfang; unserem Werden in Beziehung, das

Heilige in bzw. an Geburten.

Der Anfang ist immer ein Neuanfang
Vergänglichkeit und Tod sind in der Philosophie
präsent, Heidegger legte mit seiner Formel «Sein

zum Tode» in der Denkgeschichte einen Grundstein;

vielleicht ist darin auch der Nachgeschmack
einer Zeit zu spüren, in der die Angst vor Hölle
und Fegefeuer das Ende immer irgendwie
gegenwärtig hielt. Dabei hat die Religion selbst den

Anfang vergessen, trotz aller Weihnachtsfeierlichkeiten.

Historisch-kritisch gesehen ist der Anfang
auch eher bescheiden: Das Markusevangelium ist
das älteste der vier Evangelien und beginnt so:
«Der Anfang der frohen Botschaft von Jesus, dem
Christus, dem Messias und Kind Gottes.» (Markus
1,1). Kein Hinweis auf die Mutter, auf einen Stall
oder Geburt. Es ist der Wüstenprophet Johannes
der Täufer, der Jesus den Anfang ermöglicht. Das

Matthäusevangelium dagegen beginnt mit dem
Stammbaum Jesu, einer Aufzählung vieler Geborener

und bringt dann Maria, Josef und die
Sterndeuter als Zeugen dieses Geschehens ins Spiel.
Bei Lukas wird die Geburt Jesu mit der des
Johannes verknüpft und die Zeugen der Geburt im
Stall sind die Hirten. Johannes, der Philosoph unter

den Evangelisten, beginnt wieder anders: «Am

Anfang war der logos, und der logos war bei Gott
und der logos war wie Gott.» (Johannes 1,1)

Dieser Vergleich der Anfänge zeigt zweierlei:
Einmal ist es den ersten Schreibern ein Bedürfnis,

mehr über Jesu Anfangen sagen zu können.
Markus hält die Leerstelle noch aus, die anderen

beginnen sie zu füllen. Trotzdem oder gerade
deshalb bleibt darin viel Unerklärliches, Wunderliches
und so ist der Anfang zwar erzählt, muss aber

weitererzählt werden. Mit der Geburt fängt die

Geschichte, meine und deine Lebensgeschichte,
immer erst an. Und so haben wir den ersten
Faden, den ein Nachdenken über das Geboren-Sein
in unsere Welt einweben könnte und den Hanna

Arendt so wunderbar formulierte: Mit seinem



Seite, aj QetUutken jitr @ebu**UichheU_JReligUin

Anfang, initium, fügt der Mensch sich in das
Bezugsgewebe des Lebens ein, «so dass sowohl die
Enthüllung des Neuankömmlings durch das Sprechen

wie der Neuanfang, den das Handeln setzt,
wie Fäden sind, die in ein bereits vorgewebtes
Muster geschlagen werden und das Gewebe so
verändern, wie sie ihrerseits alle Lebensfäden, mit
denen sie innerhalb des Gewebes in Berührung
kommen, auf einmalige Weise affizieren.» Jeder
Mensch fängt neu an und bedient sich dafür aus
dem Vorhandenen und verändert dieses gleichzeitig.

Wer wir sind, das entfaltet sich in dem was wir
tun und sprechen. Jeder Geburt wohnt der Zauber

des Neu-Anfangens inne. Mit jedem kleinen
Menschen kommt ein eigenes kleines Universum
auf die Welt, das sich unentwirrbar mit dem
bestehenden verbindet.

In Beziehung Sein
Der Anfang Jesu wurde erzählt, ausgeschmückt,
anders erzählt und weiter entfaltet, so wie der
jedes Menschen. Auch mein Anfang ist mir erzählt
worden, anders habe ich dazu keinen Zugang.
Meine Mutter berichtete mir etwa von langen
Wehen, von Verzweiflung, weil nichts passierte und
von einer plötzlichen Geburt. Ich selbst weiss
davon nichts. Ich bin als so kleines Wesen hilflos,
schutzlos und angewiesen darauf, dass Vater und
Mutter sich meiner annehmen. Ohne die Fürsorge
anderer Menschen könnten wir keine Menschen
werden. Unsere Entwicklung zeigt, dass sie auf
in-Beziehung-Sein angelegt ist. Eine Subjektphilosophie,

die vor allem die Autonomie betont,
vergisst dieses Faktum sehr leicht. Ina Prätorius
geht dieser Spur der Bezogenheit des menschlichen

Lebens nach und formuliert ihre Vision für
eine Zukunft, die der Gebürtigkeit der Menschen
gedenkt so: «Was werden wir tun? Man weiss es
nicht. Was wird dabei herauskommen? Man wird
sehen. Vielleicht ein Durcheinander. Durch einander.

Durch ein Ander.» Geborenwerden bedeutet
in ein Beziehungsnetz eingebettet und darauf
angewiesen zu sein.

Ein heiliger Ort
Ich habe inzwischen selbst geboren und eine tiefe
Sprachlosigkeit angesichts dieser Erfahrung
empfunden. Ich schrieb in mein Tagebuch etwas von
einer mächtigen Erfahrung, einem Widerfahren
und auch von einem grossen Schrecken. Hanna
Strack, eine evangelische inzwischen pensionierte
Pfarrerin und Vordenkerin zum Thema Geburt
und Theologie, kam auf die Idee, Hebammen zu

befragen und so von deren vielen Geburtserfah-

Yoni - Quelle oder Ursprung des Lehens.

rungen zu profitieren, um eine eigene Sprache zu
entwickeln. Eine von den Hebammen beschreibt
Geburt so: «Nach der Schmerzerfahrung kommt
mit einem Mal dieses Tiefatmen-aha-Moment
der Seligkeit, Heiligkeit, also in der Geburt
passiert so ein seliger Moment der heilen Welt, der
Unberührtheit.» Ja, genau! Es ist nichts weniger,
als ein tremendum fascinosum (Rudolf Otto), das
Heilige als Erschreckendes und Faszinierendes.
Das Heilige bricht sich Bahn, als flüchtiges und
mächtiges Erfahren, als Unverfügbares, im Wandel,

als Tiefendimension des Lebens, die nicht
religiös vereinnahmt sein muss. Andererseits
ziehen diese Erfahrungen ohne Deutung vielleicht
einfach vorbei. Strack sieht (neben der genannten
philosophischen Dominanz der Mortalität) in der
einseitigen Medikalisierung der Geburten in
Industrieländern einen Grund dafür, dass diese Erfahrung

stumm bleibt. Wie könnte eine Geburtskultur
aussehen, die «Mutterschaftspass» und
«Vorsorgekontrollen» nicht ersetzen will - denn es ist klar,
dass ohne diese Errungenschaften der Medizin
Gebären etwas mit russischem Roulette zu tun
hat - sondern die sich bemüht, diese Tiefendimension

für alle daran Beteiligten ganz subjektiv und
persönlich in Worten und Gesten spürbar zu
machen. Es ist ein mächtiger Faden, der sich da spinnen

lässt: Die Geburt und mit ihr der Frauenkörper

ist dann ein Ort, mit dem Heiliges geschieht;



(fivligU*n__fjexitinJi*!n Qunr @eburtiichkeit Seite^ z6

und die Schmerzen, die Eva angedroht werden,
sind kein Fluch, sondern sehr mühsame aber
notwendige Arbeit. Die Schmerzen sollen nicht
verherrlicht werden, aber der mit ihnen theologisch
verbundene negative Geschmack soll abgelöst
werden durch die Vorstellung, dass die Frau an
der Schöpfung, an der Neuwerdung, mitarbeitet.
Luzia Sutter Rehmann erarbeitet diese Logik an

apokalyptischen Texten, in denen als Bild für das
Neuwerden oft die Geburt steht.
Dies gleicht einer Umwertung der Werte. Denn
auch wenn in der Bibel Eva nie verflucht wurde, so
wirkte er doch weiter, als ob er da stünde, bereits
in der Bibel. Doch dem «Du wirst unter Schmerzen
gebären» sollte ein anderes Wort von Eva selbst
entgegengestellt werden: In Genesis 4,1 sagt sie

zur Geburt ihres dritten Sohnes: «Ich habe mit
Gottes Hilfe einen Menschen geschaffen.» Hier ist
noch viel auszudiskutieren, damit wirklich beide
Seiten, Geburtskultur und Geburtsmedizin, gut
ineinander greifen können.

Vertrauen braucht Hilfe
Wie kann diese Tiefendimension in der Erfahrung

der Geburt hörbar werden? Es betrifft nicht
nur Schwangere, diese aber besonders und es ist
meine eigene Erfahrung z.B. mit dem Geburts-
vorbereitungskurs, die mich dazu bringt, nun im
Gespräch mit Hebammen an einem Buch zur spi-

Naida - Wassernymphe direkt nach der Geburt.

rituellen Vorbereitung auf die Geburt zu arbeiten.
Vielleicht ist es auch einfach mein persönliches
Bedürfnis, Worte für meine Erfahrung und der darin

erfahrenen Ehrfurcht und Freude zu finden. Ich

suche diese Worte in der mir vertrauten Tradition,
der Bibel. Ich entdecke in ihr unglaubliche Schätze,

wenn ich sie wirklich von meinem Leben her
lese, mit meinen Fragen und mir dabei die Freiheit
nehme, kritisch mit den Texten als narrative
Einheiten in einen Dialog zu treten.
Ganz unvermutet wurde ich als Schwangere damit
konfrontiert, dass mir (gerade auch von Frauen
und gerade in meiner Funktion als Seelsorgerin)
viele Geburtserfahrungen erzählt wurden, die
mich völlig verunsicherten. Ich wollte eigentlich in

diesem Moment nicht alle Komplikationsmöglichkeiten
bei einer Geburt hören. Dieses Phänomen

überraschte mich.
Es gibt einen Text, in dem sich Maria, die Mutter
Jesu, zu ihrer Cousine Elisabeth aufmacht, die
ebenfalls schwanger und dabei ungewöhnlich alt
ist. Warum macht sie sich auf den beschwerlichen
Weg? Was hat sie dabei begleitet? Ich lese ihren
Weg heute, als den einer Schwangeren, voller
Vertrauen, Unsicherheiten, Freude und Sorgen. Und
als einen Weg, sich ganz konkret bei ihrer
lebenserfahrenen Cousine Hilfe zu holen. Sie wählt oder
entdeckt eine Person, mit der sie sich verbinden
und ihr Schicksal erzählen, deuten und auch feiern
kann. Meine Hebamme war «meine Elisabeth»,
die mir die erlösenden Worte zusprach: «Du darfst
dich abgrenzen, du musst das nicht alles anhören.
Sag einfach Nein. Hör auf dich selbst.»

Autorin
Kerstin Rödiger, Tochter und Mutter, arbeitet an

einem Buch zu spiritueller Schwangerschaftsvorbereitung.

k.roediger@yahoo.de

Künstlerin
Amy Swagman ist eine Künstlerin aus Denver,
Colorado (USA). Sie ist ausgebildete Doula und startete

das Projekt der Geburtsmandalas zur Bewältigung

ihrer Gefühle während einer ihrer eigenen
Schwangerschaften.
http://themandalajourney.com/


	Den Anfang bedenken

