
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 44

Artikel: Kampf mit anderen Waffen

Autor: Wollrad, Eske

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


liftifjUin QCtUtvuaiiamMta. SFrnuen und SMiaaion Seite, zo

Kampf mit
anderen Waffen
i'on £)Ae Woßrad

Christliche Mission ist mit Gewalt untrennbar
verbunden. Über Jahrhunderte war Mission von
einem «selbstherrlichen Kulturimperialismus»
(Horst Gründer) geprägt und ebenso von der
unerschütterlichen Überzeugung vom inneren
und äusseren Zusammenhang zwischen
westlicher Kultur und abendländischem Christentum.
Christliche Missionare verkehrten das Kreuz zum
Schwert und beteiligten sich an unzähligen
Genoziden indigener Völker. War die Mission reine
Männersache? Waren christliche Missionarinnen
und Missionarsfrauen Mittäterinnen oder machtlose

Zuschauerinnen?1

Ist von «Frauen in der Mission» die Rede, sind
drei Gruppen zu unterscheiden: Erstens Ehefrauen
von evangelischen Missionaren, die ehrenamtlich
arbeiteten, zweitens Diakonissen, die als
unverheiratete Frauen im Dienst evangelischer
Missionsgesellschaften tätig waren und drittens die so

genannten Missionsschwestern, also Missionarinnen

katholischer Missionsorden.
Die Missionarsfrauen sollten ihrem Gatten Dienerin

und Gehilfin sein, bescheiden ihre Arbeit im
Stillen verrichten und ein Vorbild an christlicher
Tugendhaftigkeit darstellen. Die Missionsgesell-

Ylissionnrinnen heute. Ist die koloniale Vergangenheit vergessen?

schatten erwarteten von zukünftigen Missionarfrauen

hausfrauliche Fähigkeiten, eine robuste
Gesundheit und eine tiefe Frömmigkeit verbunden

mit einer Flaltung, die der Opfer- und
Verzichtideologie entsprach. «Im Verzichtenkönnen
liegt die tiefste Erfüllung des Frauenlebens», so
der Direktor der Basler Mission von Hartenstein.
Der Begründer der Evangelischen Missionslehre,
Gustav Warneck, schrieb: «Die Frömmigkeit einer
Missionarsfrau muss etwas Muskulöses haben».

«weibliche Waffen»
Die Missionarsehefrauen, wie die Diakonissen,
waren geprägt von der Erweckungsbewegung
und entstammten oft (klein)bürgerlichen Verhältnissen.

Viele von ihnen teilten zwei grundlegende
Überzeugungen: Zum einen, dass Mission Krieg
bedeutet, und zum anderen, dass sie «natürlich»
zu der «rassisch»/kulturell höherwertigen Gruppe
zählen. Auch Frauen sahen die christliche Mission

als einen Krieg gegen das Heidentum.
Hermine Eckhoff, Braut des Missionars Hochstrathe
in Ovamboland (heute zu Namibia gehörig),
betrachtete ihren Ruf zur Mission in Afrika als Ruf

zum «Heiligen Krieg» (April 1907). Margarethe
Leue, «ein schlichtes Mädchen im Diakonissengewand»,

nahm dies wörtlich und trug in den

Kämpfen gegen die afrikanische Bevölkerung in

Kamerun den deutschen Kolonialtruppen «als

einzige Frau, unter fortwährendem Kugelregen
mit umsichtiger Tapferkeit die Munition zu und
übernahm die Sorge für die Verwundeten.»
Zum anderen galt es ihnen, wie den Missionaren,
als selbstverständlich, dass sie der «höherwertigen

Rasse» angehörten und das Beibringen von
Arbeitsdisziplin und westlich-bürgerlichen Werten

der Vermittlung der christlichen Botschaft
vorausgehen müsse. In einem Artikel der Zeitschrift
«Kolonie und Heimat» vom März 1910 heisst es

zur Arbeit der Mission in Ostafrika: «Man sucht
den Schwarzen die kulturelle Überlegenheit der
weissen Rasse und damit ihrer religiösen Lehren
verständlich zu machen, indem man sie durch
praktische Schulung an ein sittlich höheres und

tätigeres Leben zu gewöhnen beginnt [...]. Erst,

wenn die Neger die Überlegenheit unserer Kultur

der Arbeit und ihre Segnungen begriffen und
sich in diese etwas eingelebt haben, werden sie

auch die Lehren des Christentums allmählich
begreifen». Ausser Frage stand für die
Missionarsfrauen, dass zu den kulturellen «Segnungen»
die geschlechtshierarchische Arbeitsteilung
sowie patriarchale Weiblichkeitsvorstellungen
gehörten, die indigene Frauen übernehmen sollten.



Seite, zi tCai&niai&Muuf, Straiten und, 3Wiaai**n, Heiiginn,

So war die erste Sorge der Frau Missionar Wolff
von der Berliner Mission in der Kolonie «Deutsch-
Ostafrika», schwarze Mädchen «zu kleiden und
wenigstens den Versuch zu machen, Schamgefühl

in ihnen zu wecken.» (Juli 1909)
Der Kampf, den Missionarsfrauen führten, war
derselbe wie jener der Männer, nur eben mit
anderen Mitteln. Der Missionsfreund Otto
Steinecke schrieb über die ideale Missionsfrau: «Es

widersprach ihrer Natur, Arbeiten zu verrichten,
die dem Manne zustanden. Statt dessen schwang
sie eine andere Waffe, durch die sie die Herzen
überwand und gewann, nämlich eine ruhige, sich
stets gleichbleibende Freundlichkeit und eine
geduldige selbstlose Liebe. Sogar die rohesten
Heiden wurden durch ihr friedvolles Wesen
entwaffnet.»

«und wenn ich dann schlagen muss»
Die Aufgaben von Missionarsfrauen und Diakonissen

- Erziehen, Heilen, Pflegen, Helfen - entsprachen

den traditionellen Weiblichkeitsstereotypen,
nur ihre Ausübung in Übersee ging mit einer
grundlegenden Veränderung einher: dem
Machtzuwachs. Zwar galt die Missionarsfrau und die
Diakonisse in den Missionsgebieten als Dienerin
der Missionare bzw. der Missionsgesellschaften
und war deren Weisungen unterworfen, doch

nun wurde aus der Dienerin gleichzeitig auch
noch eine Herrin. Deutsche Missionarsfrauen
verkörperten die vermeintlich höherwertige Kultur
und Religion, ihnen wurde in den Kolonialgesellschaften

Wertschätzung entgegen gebracht.
Zudem führten sie bei Abwesenheit der Ehemänner
die Missionsstationen eigenverantwortlich, was
die Beaufsichtigung und Anleitung des einheimischen

Personals einschloss. Wie diese Beaufsichtigung

aussehen konnte, schildert Sophie Basedow,

Missionsfrau der Basler Mission in Kamerun.
Sie bestrafte eine angeblich «faule» Afrikanerin
mit Schlägen: «[Und] wenn ich dann schlagen
muss, hab ich auch einen grossen wehtuenden
Schmerz, grösser als ihrer, denn ich schlage nicht
gern.» Die Ausübung körperlicher Gewalt blieb die
Ausnahme, viel verbreiteter war die Zustimmung
zum Genozid an Indigenen als missionsfördernde
Massnahme.

Freie Knechte
Der erste Krieg, den das junge Deutschland
führte, war nicht der Erste Weltkrieg, sondern ein

Kolonialkrieg gegen die Nationen der Herero und
Nama in «Deutsch-Südwestafrika» in den Jahren
1904 bis 1908. Heutigen Schätzungen zufolge fie-

Auch in Bildern wird die koloniale Ordnung hergestellt.

len ca. 85'000 Herero und 10'000 Nama diesem
Völkermord zum Opfer.
In Ihrem Buch «Unsere schwarzen Landsleute in
Deutsch-Südwestafrika» kommentierte Frau
Missionar Hedwig Irle (so bezeichnete sie sich selbst)
von der Rheinischen Missionsgesellschaft im Jahr
1911 voller Zufriedenheit diesen Genozid: «Das

Ende war, dass die Herero von den siegreichen
Deutschen verfolgt und in eine wasserlose Wüste
gejagt wurden, wo ihrer noch mehr umkamen,
als vorher in den Gefechten. Da erlosch das heilige

Feuer auf allen Opferaltären im ganzen Lande.

[...] So ging der Mittelpunkt des Heidentums
zugrunde, und die Heiden hatten hernach nichts
mehr, um das sie sich scharen konnten. [...] Ihre
Selbstständigkeit haben sie eingebüsst, ihre
sozialen Sitten und Gesetze haben ihre einstige
Bedeutung verloren; von einem Hererotum kann

man nicht mehr reden. Sogar die Sprache ihrer
Besieger müssen sie annehmen. Selbst die Heiden

gestehen jetzt, dass ihre Ahnen, auf welche
sie vertrauten, ohnmächtig sind und sie betrogen
haben. Sind sie nun aber zu Knechten der
Deutschen gemacht, so sind sie dafür frei geworden
von der früheren beständigen Angst vor den
Ahnen, Gespenstern und Zauberern [...].»
Die Missionarsfrau Anna Wuhrmann in Kamerun
teilt Irles Meinung: «Die Menschen werden frei,
die Sklaven der Sünde, des Lasters, des Aberglaubens

werden fröhliche, gläubige Gotteskinder.»
Im Gefolge des Kriegs stieg die Armut und die
Krankheiten unter der afrikanischen Bevölkerung
rapide an, ein Umstand, der Wuhrmann zufolge
eine glänzende Voraussetzung für erfolgreiche
Missionsarbeit darstellte: «Kranke Menschen sind

empfänglicher als gesunde, und der Einfluss des

Missionsarbeiters auf kranke, gebrechliche, arme
oder sonst vom Unglück heimgesuchte Heiden ist

ungleich grösser, als der Einfluss, den er auf
gesunde, kräftige und wohlhabende Leute hat.»



iKeiigU*n_(Koioniaiiamua, {Tratten, und 3Hiaaion Seite 22

Mittäterin oder Zuschauerin?
Missionarinnen, Missionsfrauen und Diakonissen
hatten keine uneingeschränkte Macht in den
Missionsgebieten, denn patriarchale Strukturen wiesen
ihnen bestimmte eingeschränkte Handlungsfelder
zu. Dies bedeutet aber auch, dass es Handlungsspielräume

gab, die Frauen unterschiedlich
gestalteten. Für den Missionshistoriker Andreas Eckl

steht fest: Deutsche Christinnen in der Mission
dienten der Etablierung und Sicherung kolonialer
Vorherrschaft über die indigene Bevölkerung. Sie
verkündeten die «gottgewollte» Unterordnung
unter den Mann und beteiligten sich an der
Errichtung einer geschlechtshierarchischen Arbeitsteilung.

Überdies hatten sie durch ihre Briefe und
Publikationen einen Anteil an der innerdeutschen
kolonialrassistischen Herstellung der «Anderen-
Minderen».2

Schutt von so viel Sünde
Nachdenken über Mission ohne die Konfrontation

mit unserem gewaltvollen kolonialen Erbe
ist nichts anderes als die Wiederholung dieser
Gewalt. Ein kritisches Nachdenken über die
Geschichte der Mission und wie Weisse deutsche
Christinnen an ihr beteiligt waren, sensibilisiert
für die Echos kolonialer Mission in der Gegenwart.

Die Missionarsfrau Wuhrmann schrieb 1917

Der Papst verteidigt die Mission (2007 in Brasilien).

über die Bamum in Kamerun: «So lebt das Ba-

mumvolk dahin, dem Genuss ergeben und das
Schwere mit einem traurigen Fatalismus über sich
ergehen lassend. Das Sehnen nach Wahrheit und
nach Göttlichem glimmt nur leise und schwach
unter dem Schutt von so viel Sünde und finsterm
Heidentum.» Neunzig Jahre später erklärte Papst
Benedikt XVI. bei der Eröffnung der lateinamerikanischen

Bischofskonferenz im brasilianischen
Aparecida, den Ureinwohnern sei durch die
Verkündung des Evangeliums keine fremde Kultur
aufgezwungen worden. Die Indigenen hätten die
Christianisierung vielmehr «still herbeigesehnt».
Diese Fabrikation der «Anderen», die nicht nur
einer angeblich «minderwertigen» Religion anhängen,

sondern dies auch «wissen» und sich nach
der «wahren» sehnen, stellt eine Grundfigur
kolonial-christlicher Gewalt dar.

Anmerkungen
1 Dies ist eine leicht gekürzte Version des Artikels

in mitteilungen der evangelischen Frauen in

Deutschland e.V. 446, Dez 2010, S. 21-23.
2 Nicht alle in der Mission tätigen Frauen
verknüpften ihren Wunsch nach Bekehrung zum
Christentum mit der Einübung westlicher Weisser
Werte. Anna Zahn, Missionarin der Rheinischen
Missionsgesellschaft, war Anfang des 20.
Jahrhunderts in Hongkong tätig und beklagte, dass
christliche Missionare das «europäische
Wesen» zu übermächtig werden Hessen. Sie selbst
sei nicht nach Hongkong gekommen, um
Chinesinnen das «Deutschtum» näher zu bringen,
sondern den christlichen Glauben.

Literatur
Wollrad, Eske: Weisssein im Widerspruch.
Feministische Perspektiven auf Rassismus, Kultur und

Religion, Königstein im Taunus 2005.

Autorin
Eske Wollrad ist evangelische feministische
Theologin. Sie promovierte zu afrikanisch amerikanischer

feministischer Theorie und Theologie,
forscht zu Rassismus, den Critical Whiteness
Studies, Weisssein und Postkolonialismus. Ihr derzeitiges

Forschungsprojekt behandelt Rassismus und
Konstruktionen von Weisssein in Kinderbüchern.
eske.wollrad@uni-oldenburg.de


	Kampf mit anderen Waffen

