
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 44

Artikel: Auf Tuchfühlung

Autor: Yüksel, Deniz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heiigion, Zitr Integration (fo> islamischen, cKoftftt*cha Seite, 12

Auf
Tuchfühlung
eon, fDeniq fjühael

Das islamische Kopftuch ist für viele ein Symbol
der Rückständigkeit, Unterdrückung und Desintegration.

Wenn eine Muslimin kein Kopftuch trägt,
gilt sie hingegen als frei, fortschrittlich und
integriert. Doch immer mehr Musliminnen zeigen,
dass solche Wahrnehmungen nur wenig mit der
Wirklichkeit zu tun haben.

Eines der sichtbarsten Symbole islamischer
Präsenz in der Gesellschaft ist das islamische Kopftuch.

Zahlreiche Musliminnen tragen es. In der
mitteleuropäischen Gesellschaft - und nicht nur da
- hat es zu heftigen Debatten geführt: Man denke
nur an das Kopftuchverbot in Klassenzimmern
und das Burkaverbot Frankreichs oder den Streit,
ob das Kopftuch für beamtete Lehrerinnen an
deutschen Schulen angemessen ist, um nur einige
Beispiele zu nennen. Damit einher geht stets ein
diffuses Unbehagen gegenüber dem Stück Stoff,

Orientalische Konstruktionen.

das, nach Meinung zahlreicher Wissenschaftlerinnen,

durchtränkt ist von den unterschiedlichsten

Bedeutungen, die von persönlichen bis zu

politischen Interessen reichen können.
Und nicht selten wird das Kopftuch - auch in
westlichen feministischen Diskursen - als Symbol für
die Unterdrückung der muslimischen Frau und
frauenfeindlicher patriarchaler Strukturen
konstruiert. Es wird mit Rückständigkeit und
Desintegration assoziiert, aus deren «Fängen» es die
muslimische Frau demnach zu befreien gilt. Die

türkische Soziologin Nilüfer Göle fasst zusammen:
Dem Kopftuch haftet ein Stigma an. Und doch

steigt die Zahl der Kopftuch tragenden Musliminnen

in der westeuropäischen Gesellschaft. Was
also hat es mit dem islamischen Kopftuch auf
sich?

Mythos und Feindbild: Ein Gegenentwurf
«<Der lslam> ist unvereinbar mit der westlichen
Gesellschaft», lautet die gängige pauschalierende

kulturessentialistische These. Für «wenig
hilfreich, aber nach wie vor sehr beliebt»1 hält der

Menschenrechtsexperte Heiner Bielefeldt solche
abstrakten Grundsatzdebatten.
Die Inkompatibilität «des Islam» ist nach
postkolonialen Theorien eng verknüpft mit essentia-
lisierenden Vorstellungen der westlichen
Mehrheitsgesellschaft sowie seinem antagonistischen
Pendant einer islamischen Gesellschaftsordnung,
dessen sichtbares Symbol mitunter das
islamische Kopftuch darstellt. Es wird also ein
Gegenentwurf westlicher Gesellschaften konstruiert. Die

Kategorien Ost/West oder Orient/Okzident werden
dabei diskursiv mit Merkmalen wie rückständig/
fortschrittlich, barbarisch/zivilisiert etc. versehen
und als unvereinbare Dichotomien gefestigt. Diese

Projektion des Anderen konsolidiert eine
Überlegenheit der westlichen Kultur, die ihren hegemo-
nialen Machtanspruch und daraus resultierende
kolonialistische Denkmuster und Handlungen
legitimiert. Der Orientalistische Diskurs nach Said, der

zeigt, dass von westlichen Wissenschaftlerinnen
eine Orientalisierung des Orients ausging, trägt
bereits seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert
zur Festigung derart kulturessentialistischer
Argumente bei. Geographische und kulturelle Markierungen

ziehen klare Grenzen zum Anderen, was
die eigene Identität festigt und «den Islam» als das

Fremde und nicht selten als Feindbild konstruiert.
Bis heute und gerade seit 9/11 sind orientalistisch
gefärbte Diskurse, die Differenzen gerne kulturell

begründen, zwar umstritten aber weiterhin
existent. Was früher exotisierende Zuschreibungen



i$ei(e iß Ätr integration d&a ialamiachen 'KftfifUwH.i 'fteligUm

wie Mythos Orient waren, ersetzen heute
andere Fremdheitsbilder: Entgegen der liberalen,
geschlechtergerechten und fortschrittlichen
Gesellschaft, nämlich dem mehrheitsgesellschaftlichen

westlichen Kontext, wird eine traditionelle,
geschlechterungleiche und rückständige Gesellschaft

gedacht. Daher gilt «der Islam» für die
bestehende «westliche Ordnung» weiterhin als
unveränderbar, unintegrierbar und als Störfaktor.
Die muslimische Frau mit Kopftuch repräsentiert

demnach «das Bild der unterdrückten Muslimin

[und] kontrastiert das der emanzipierten,
modernen und freien Schweizerin»2 bzw.
Mitteleuropäerin. Nur in diesem gesellschaftlichen

Gegenentwurf wird der Muslimin als unterdrückter

Frau ein Platz zugewiesen, woraus sie sich
selbst nur schwer lösen kann. Zudem werden in

der Mehrheitsgesellschaft bestehende Missstände,

beispielsweise die Gleichberechtigung der
Geschlechter betreffend, verwischt und die «westliche»

Frau als frei, emanzipiert und gleichberechtigt
idealisiert.

Dem essentialisierenden Denkmuster folgend
muss die Kopftuch tragende Muslimin, um sie zu

integrieren, folglich angepasst, oder besser: Ein-

gepasst und ihres äusserlichen Muslim-Seins
entledigt werden. Nur indem sie namentlich von den
imaginierten Zwängen «des Islams» befreit wird,



Hettgion_5£wr integration, dea ialamiacfaen {Koftftucha Seite, »</

Selbstbestiiiunte Subjekte.

symbolisch vom Kopftuch, kann sie zur modernen,

freiheitlichen und fortschrittlichen
Mehrheitsgesellschaft dazugehören.

Integration mit Kopftuch?
Begegnet man jungen muslimischen Frauen mit
Migrationshintergrund in unserer Gesellschaft,
passen die orientalisierenden Denkmuster oft
nicht mehr zur eigenen Wahrnehmung. Wir sehen
immer häufiger junge Frauen, die ihr Kopftuch auf
selbstverständliche Weise in der Öffentlichkeit
tragen. Dabei wirken sie nicht unterdrückt, sondern
viel eher selbstbewusst und selbstbestimmt,
tragen ihr Kopftuch auf ihre individuelle Art, ganz
bewusst, modisch, teilweise körperbetont, und
nicht unbedingt bisherigen Konventionen entsprechend.

«Wäre da nicht das Kopftuch», bilanziert
die Soziologin Sigrid Nökel nach ihren
Untersuchungen, «so hätten [...] Verteidiger der Werte
des Abendlandes [...] [keine] Vorbehalte, sie als
Ikonen einer gelungenen Integration zu feiern.»3
- Findet also eine Integration mit Kopftuch statt?
Mit dem Stigma des islamischen Kopftuchs werden

Musliminnen konfrontiert und geraten häufig
in einen inneren Konflikt: Einerseits lehnen hier
lebende Musliminnen mit muslimischem
Migrationshintergrund das Tragen eines Kopftuchs oft als
traditionell, unzeitgemäss ab, wie es ihre Mütter
oder Grossmütter vielleicht trugen. Zudem sehen
sie darin oftmals patriarchale Strukturen bestätigt,
denen sie sich gerade mit dem Ziel eines
selbstbestimmten Lebens zu entledigen versuchen. Aber

das Ablegen des Kopftuchs käme für viele
Musliminnen einer Assimilation an die Mehrheitsgesellschaft

gleich, worin das individuelle Merkmal
ihrer religiösen Weltanschauung nicht mehr zur
Geltung käme. Während einige Musliminnen, wie
zahlreiche andere Gläubige, es komplett ablehnen,

ihrer Religiosität ein äusserliches Merkmal zu

verleihen, gehen ebenjene einen neuen Mittelweg
zwischen der traditionell geprägten Religionskultur

ihrer Elterngeneration und der Kultur der
Mehrheitsgesellschaft. Sie verleihen der Hybri-
dität ihrer Identität Sichtbarkeit, indem sie ihren
modernen Lebensstil mit einer religiösen Weltauffassung

vereinen und tragen beides öffentlich zur
Schau: Ein oft modischer Kleidungsstil kombiniert
mit einem oft ebenso modischen Kopftuch, was
Parallelen zu ihrer Lebensweise erahnen lässt. Die

Entscheidung für das Kopftuch ist ein
selbstbestimmter Akt, der ihre Differenz markiert. Das Stigma

des Kopftuchs kehren sie also um in ein Merkmal

der Selbstidentifikation, argumentiert Göle.
Neuere Studien zu ebendieser Gruppe von
Musliminnen unter anderem von Sigrid Nökel zeigen:
Durch das Anders-machen gelingt es ihnen, sich
zu integrieren. Sie haben sich gesellschaftliche
Teilhabe gesichert und treten in sozialen Räumen
selbstsicher auf. Auch der Soziologe Heinz Bude

bekräftigt diese Tendenz. Eine wachsende Zahl
an Kopftuch tragenden Musliminnen in verschiedenen

mitteleuropäischen Gesellschaftskontexten
sei gemäss der soziologischen Identitätstheorie
vielmehr «ein Zeichen von zunehmender Integration»

und keineswegs «von zunehmender
Desintegration».4

Real bestehende Problematiken wie die Beschneidung

von Frauenrechten und Gewalt gegen
Frauen, oft legitimiert durch islamisches Recht,
sollen dabei nicht verwischt oder ausgeblendet
werden. Nur die pauschale Vorverurteilung des

Kopftuchs als Symbol für bestehende Ungerechtigkeiten

hat kaum Bestand und stellt sich folglich
als undifferenziert heraus.

Emanzipation aus patriarchalen Strukturen
Es ist also höchste Zeit, Vorurteile und überholte
Denkmuster im öffentlichen und medialen Diskurs
über die Sichtbarkeit islamischer Präsenz zu

hinterfragen. Die Annahme, dass eine freie selbstbestimmte

Frau nur dann frei sein kann, wenn sie sich

den westlichen Vorstellungen der Freiheit anpasst,
begründet sich in tief greifenden imperialistischen
Denkmustern, denen eben auch westliche
feministische Diskurse unterliegen. Gekennzeichnet sind
diese durch hierarchische Beziehungsmuster, in



Seit» 15 %or Integration dea ialeuniachen QCaftfluehd Heiigion

denen westliche Frauen gegenüber Frauen etwa
aus Drittwelt-Ländern als überlegen präsentiert
werden. Zahlreiche Wissenschaftlerinnen, angeführt

von Leila Ahmed, kritisieren diesen
universalistischen feministischen Ansatz und sehen darin

gar einen essentiellen Grund für die Politisierung
des Kopftuch-tragens. Die Ablehnung des
Kolonialismus und der damit einhergehende Diskurs der
Befreiung der Frau im Sinne einer Entblössung
produzierte es als ein anti-imperialistisches Symbol

der Auflehnung in islamisch geprägten
Ländern, argumentieren die Kritikerinnen.5 Sie führen
an, dass feministische Diskurse gemäss
unterschiedlicher kultureller und historischer Entwicklungen

verschiedene Ausprägungen haben - also
verschiedene Feminismen hervorbringen können.
Inzwischen erkennen einige - nicht nur
muslimische - Frauenrechtlerinnen, in der Schweiz
beispielsweise die Mitglieder des Interreligiösen
Think-Tanks6, an, dass das Tragen eines
Kopftuchs das Recht der Frau sei, wenn sie als
selbstbestimmtes Subjekt anerkannt werden soll.
Geschlechtlich konnotierte Ungleichbehandlungen,
so ein zentrales Argument, sei nicht auf die Religion

selbst zurückzuführen, sondern sie seien durch
bereits zu vorislamischen Zeiten existierende
patriarchate Strukturen gefestigt worden. Aus diesen
Strukturen gelte es sich nun zu emanzipieren. Dies
könne allerdings nur vollzogen werden, indem
eigene religiöse Symboliken zwar beibehalten aber
neu ausgelegt werden.
Hinzu kommt in westlichen Gesellschaften die
nicht zu vernachlässigende Zahl muslimischer
Konvertitinnen, die sich in einem
selbstbestimmten Akt für die islamische Religion und zum
Teil für das Kopftuch-Tragen entscheiden. Häufig
werden ihnen dieselben Fremdheitsbilder
«übergestülpt», obwohl sie einheimische Wurzeln
haben.

Islamischen Feministinnen und Musliminnen fehlt
es noch an Repräsentantinnen in politischen und
medialen Diskursen, die ihre Interessen breit
angelegt vertreten und als meinungsbildende
Akteure im öffentlichen Diskurs agieren können. Ihr

Handlungsrahmen begrenzt sich bislang häufig
auf private Politiken, so Nökel. Es ist zu hoffen,
dass sie die Möglichkeiten freiheitlich-demokratischer

Gesellschaften in Zukunft verstärkt nutzen,

um Ihre Interessen auch in der Öffentlichkeit
selbstbewusst zu artikulieren.

Anmerkungen
1 Bielefelds Heiner: Das Islambild in Deutschland.

Zum öffentlichen Umgang mit der Angst vor dem
Islam In' Thorsten Gerald Schneiders (Hg ): Is-

lamfeindlichkeit. Wenn die Grenzen der Kritik
verschwimmen Wiesbaden : VS, Verl. fur Sozialwiss.,
2009, S. 167-200, S. 168.
2 Baghdadi, Nadia' «Die Muslimin» im
Spannungsfeld von Zuschreibung, Abgrenzung und

Umdeutung. In Brigit Allenbach und Martin Soke-
feld (Hg ): Muslime in der Schweiz Zurich: Seismo
(Sozialer Zusammenhalt und kultureller Pluralismus),

2010, S. 213-240, S. 216.
3 Nokel, Sigrid: Muslimische Frauen und öffentliche

Räume: Jenseits des Kopftuchstreits, in: N.

Gole/ L Ammann (Hg.), Islam in Sicht, Bielefeld,

transcript, S. 283-308, S. 285.
4 Aus einem Interview mit dem Soziologen Klaus
Bude auf Welt Online Kamann, Matthias/ Posener,
Alan: Soziologe im Interview "Kopftucher sind ein
Zeichen von Integration", Weltonline, 13.10.2010,

http://www.welt.de/kultur/article10247613/Kopf-
tuecher-sind-ein-Zeichen-von-lntegration.html
5 Hierzu zahlen ebenfalls Chandra Mohanty und
Marnia Lazreq. Vgl. Naghibi, Nima: Women's
Studies/Gender Studies. In' Suad Joseph und Afsa-
neh Najmabadi (Hg.)' Encyclopedia of women &
Islamic cultures. Leiden; Boston, Mass: Brill, 2003,
S. 438-443, S.439 ff.
6 http://interrelthinktank.ch.

Literatur
Gole, Nilufer: Die sichtbare Präsenz des Islam und
die Grenzen der Öffentlichkeit. In: Nilufer Gole und
Ludwig Ammann (Hg.): Islam in public. Turkey,
Iran and Europe. 1. Aufl. Istanbul: Istanbul Bilgi
University Press, 2006, S. 11-44.

Autorin
Deniz Yuksel ist Islamwissenschaftlerin und
Assistentin am Orientalischen Seminar der Universität
Zurich fur Gender Studies und Islamwissenschaft
Sie promoviert zu Gender, Nation und Religion in

türkischen Schulbuchern und interessiert sich fur
Themen rund um die Integration von Muslimln-
nen in der mitteleuropäischen Gesellschaft,
deniz yueksel@oriental.uzh.ch

Künstlerin
Sandra Haberlandt ist Grafik Designerin und lebt

in Hamburg. Hauptsächlich im Bereich Printmedi-
en bearbeitet sie kreativ Bild und Text Ihre

Interessen liegen in der Fotografie und im Entdecken
verschiedener Ethnokulturen und Sprachen,
besonders der islamisch geprägten.
sahaberlandt@gmail.com


	Auf Tuchfühlung

