
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 44

Artikel: Zum Geschlechtsunterschied im Buddhismus

Autor: Lehnert, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TifJigififi XiiwAt'/i äteiUinteracheifiung und Urnnajunktuui Seite, 08

Zum Geschlechts
unterschied
im Buddhismus
von 3Hariin ifehnert

Religiöse Sinnsysteme weisen Repräsentationen
von Geschlecht Funktionen zu, die nach innen
in dogmatischen Setzungen begründet sind, nach
aussen auf ihre jeweiligen kulturellen, sozialen
und historischen Bedingungen Bezug nehmen.
Daher ist auch die Annahme einer spezifisch
buddhistischen Vorstellung von Sexualität problematisch.

Normativität und Varianz erstrecken sich
auf dogmatische Leitunterscheidungen, Denkfiguren

ihrer Aufhebung und die bewusste Aneignung

kultureller Einflüsse.

Der Buddhismus bedarf offensichtlich keiner eigenen

kohärenten Kriterien, mit denen jenseits der
Materialität der Geschlechtsunterschiede ein de-
finiter Bereich der sexuellen Differenz bestimmt
wäre. Das hängt auch mit dem Fehlen einer
institutionalisierten Orthodoxie zusammen, welche
für die Einführung und Durchsetzung von
entsprechenden Normen zuständig ist. Daher stellt sich
grundlegend die Frage, worauf Bezug genommen
werden soll, wenn beispielsweise das Verständnis

einer bestimmten buddhistischen Praxis oder
Lehrmeinung gegenüber Fragen der Sexualmoral

thematisiert wird: Verweist man etwa auf die
buddhistische Repräsentation eines kulturellen
Phänomens, eine historische Beschreibung von
Orthopraxie, oder eine Norm, die der historischen
Realität keinesfalls entsprechen muss? Dieser
«Mangel» an Bestimmtheit zeigt sich unter
anderem darin, dass schon der blosse Geschlechtsunterschied

einerseits als quasi naturalistische
Grundlage von Normen genügt, beispielsweise in
der Ordensdisziplin, andererseits in die Ambigu-
ität sexueller Differenz etwa im Bereich der
symbolischen Repräsentation, der Ikonographie, oder
der Mythologie ausdifferenziert wird: Geschlecht
kann abstrahiert und religiösen Funktionen zugeführt

werden, beispielsweise in Ritualen, daneben

aber auch der Stabilisierung von traditionellen, er-

wartungsgemäss androzentrischen Abhängigkeitsverhältnissen

untergeordnet sein, etwa im Gemeindeleben

und seinen Institutionen. Im Folgenden
kann bestenfalls die Bandbreite buddhistischer
Auffassungen vom Geschlechtsunterschied an
Hand von zwei Beispielen angedeutet werden.

1. Leitunterscheidung
Grundlage der Praxis ist die Ordensdiziplin (Skt.

vinaya), welche auch das Verhältnis von männlichen

und weiblichen Ordinierten regelt. Ihr an-
drozentrisches Dispositiv zeigt sich deutlich dort,
wo die geschlechtsspezifischen Regeln für Nonnen
Verschärfungen und Ausdifferenzierungen schon
bestehender Verbote und Sanktionen des Mönchsordens

darstellen. Geschlechtsverkehr wird bei
Mönchen und Nonnen zwar gleichermassen streng
mit dem Ausschluss aus der Ordensgemeinschaft
geahndet, intime Handlungen jedoch geschlechtsabhängig

gewichtet und unterschiedlich bestraft:
Während beispielsweise gleichgeschlechtliche
Intimität unter Männern (soweit es zu keinen
eindeutigen sexuellen Handlungen kommt) nur wenig

spezifiziert und milde geahndet wird, gilt sie
bei Frauen als Substitution heterosexuellen
Geschlechtsverkehrs, was härtere Sanktionen nach
sich zieht. Auf institutioneller Ebene äussert sich
diese androzentrische Asymmetrie unter anderem

darin, dass der Nonnenorden in wichtigen
Fragen von den Entscheidungen des hierarchisch
übergeordneten Mönchsordens abhängig ist, der
auch bei bestimmten Vergehen für die Bestrafung

von Nonnen zuständig bleibt. In ähnlicher
Weise wird die normkonforme Repräsentation
des anderen Geschlechts als Gegenstand des

Begehrens kodiert: Kathektische Visualisations-
techniken dienen dem Zweck, Meditierenden das

andere Geschlecht als einen Ort des Abscheus
vor Augen zu führen und damit als Bedrohung
religiöser Askese zu bannen: So soll der Körper
als unreiner «Hautsack» in seiner Hinfälligkeit,
etwa als verwesender Leichnam, vorgestellt, mithin

als Gegenstand des Begehrens disqualifiziert
werden. Ebenso werden auch dem eigenen Körper

Empfindungen des Ekels unterstellt, wobei
das Mass der Verächtlichkeit bei Frauen gesteigert
ist, indem das weibliche Subjekt androzentrisch
bestimmt bleibt: Die Übungen für Frauen fordern
die Perspektive des männlichen Subjekts ein, so

dass sich Frauen letztlich darin üben, sich aus der
Sicht eines Mannes als abstossend vorzustellen
(Wilson 1996, 193). Die offenkundige Misogynie
des androzentrischen Dispositivs verweist auf die



Seite, OQ Xwiachen Z£eUuntervu;heidtuirf und Ofirtunajunktion tteiigutn

><o

f n
' * -tr

\ % 4
fb- 4L

/ft ffA f-
-A- /P

>J0 ^* -f
VL*

ff-*> It.

£ * 4f 1

4 ^ # »« ^ ^ i

4» iS -+• j

if i
1

r 2H^ f-;& I ^

g f i
.« 4L ** i-Ä~ ^

AS
!'
«r
-i-
*3

ik

f
Ordensdisziplin l Vinaya), Manuskript aus Dunhuang.

vor allem im frühen, von den Klosterinstitutionen
geprägten Buddhismus vertretene Überzeugung,
dass Frauen allein schon wegen ihres Geschlechts
für die fortgeschrittene religiöse Praxis unzureichend

qualifiziert wären, und in Folge harter religiöser

Übung erst als Mann wiedergeboren werden
müssten, um Zugang zur Erlösung zu finden. Die

naturalistische Sexuierung ist dementsprechend
eine erlösungsrelevante Leitunterscheidung, ihre
androzentrische und misogyne Repräsentation
steht letztlich in einem heilsgeschichtlichen Kontext.

2. Transjunktion
Eine solche Auffassung wird später im Mahäyäna-
Buddhismus etwas relativiert, vermutlich weil
dessen stärkere Berücksichtigung der Bedürfnisse
buddhistischer Laien auch eine Aufwertung des
Status von Frauen erforderte. Das VimalakTrti-
nirdesa-sütra («Lehrrede über die Unterweisung
des VimalakTrti», ca. 1. Jh. n.Chr.), ein vor allem
in Ostasien auch kulturgeschichtlich bedeutender
Lehrtext, der die Vorstellung der Nichtdualität
ausdifferenziert, äussert sich dezidiert auch zum

Geschlechtsunterschied. Die Argumentation
zwischen einer Göttin und Öäriputra, welcher
Vorbehalte betreffend des Erlösungspotentials von
Frauen hegt, läuft jedoch nicht auf eine dogmatische

Neubewertung von geschlechtsspezifischen
Abhängigkeitsverhältnissen hinaus, sondern stellt
vielmehr ihre Voraussetzungen als beliebig und
nicht-wesentlich dar. Um ihr Argument zu

demonstrieren, bedient sich die Göttin ihrer
magischen Fähigkeiten, und «tauscht» ihren Körper
mit dem des Säriputra; sie fragt ihn dann, ob er
ihn nun in seinen zurück verwandeln könne. Weil
er das verneint, belehrt ihn die Göttin, dass er
kein weibliches Wesen sei, sich aber als weiblicher

Körper sehe; sie schliesst: «Ebenso verhält
es sich mit allen weiblichen Menschen. Obgleich
sie sich als weibliche Körper zeigen, sind sie nicht
weiblich. Aus diesem Grund sagte der Buddha:
Alle Gegebenheiten sind weder männlich noch
weiblich.» (T 475.14.548c3-5). Damit wird festgestellt,

dass das Geschlecht nicht eine wesenhafte
Identität repräsentiert, sondern eine Zuordnung
zu einer Menge darstellt, welche weder notwendig

noch unmöglich ist. Nicht ein naturalistisches



'Religion Xuiachen ^fetbinleracAeidiui^ und SFranajunktion Seit» to

Frau-oder-Mann-Sein, sondern die beliebige
Unterscheidung des Frau-oder-Mann-genannt-Wer-
dens regiert die geschlechtsspezifische
Unterscheidung. Diese ist kontingent, bestimmt also ein

Gegebenes im Horizont möglichen Andersseins
und möglicher Abwandlung. Der abschliessende
Hinweis auf die Worte des Buddha, dass alle
Gegebenheiten (Skt. dharma) weder männlich noch
weiblich wären, verweist auf die Möglichkeit, eine
solche binäre Unterscheidung transjunktional
zurückzuweisen. Diesem Argument gegenüber
könnte einschränkend geltend gemacht werden,
dass die Transjunktion am Beispiel des weiblichen
und nicht etwa des männlichen Geschlechts geübt
und somit nach wie vor eine androzentrische
Perspektive insinuiert wird. Mit Blick auf die Logizität
des abschliessenden Arguments des Weder/Noch
bleibt jedoch entscheidend, dass es für beide
Geschlechter in gleicherweise gültig ist.

3. Varianz
Die Transjunktion des Binären entspricht nicht
nur der buddhistischen Vorstellung von Nicht-
zweiheit (was keine Einheit impliziert), sondern
weist auch auf ein emanzipatorisches Potential
der Madhyamaka-Tradition hin, welches vor allem
in der negativdialektischen Denkfigur des Weder/
Noch aktualisiert werden kann: Zurückweisung
binärer Leitunterscheidung und des darauf
beruhenden ausgeschlossenen Dritten. In diesem Sinn
können innerhalb der Tradition anatomischer
Geschlechtskörper und Heteronormativität dissoziiert
werden, ohne dass sich daraus für die weiterhin
gültigen androzentrischen Normen der Ordensdisziplin

zwangsläufig Konsequenzen ergeben müssen.

Die Möglichkeiten und Bereiche von Varianz
sind vor allem kulturell und historisch bedingt: Im

mittelalterlichen China und Japan beispielsweise

gehörte gleichgeschlechtliche Liebe durchaus
zum schichtspezifischen Lebensstil von Gelehrten
und Kriegsadel. Dieser Umstand mag dann auch
einer gewissen Laxheit bei der Auslegung der
Ordensdisziplin Vorschub geleistet haben. Nach
einer Legendenbildung des japanischen
Gelehrtenmönchs Kükai (774-835) soll der transzendente
Bodhisattva ManjusrT die gleichgeschlechtliche
Affektion offenbart haben; er repräsentiert zusammen

mit seinem «Partner», dem Bodhisattva Sa-

mantabhadra, eine mitunter misogyn konnotierte,
mythologische Eudoxie homoerotischer Bindung
zwischen Mönchen. Als weitere Rechtfertigung
genügte auch der Hinweis, dass es sich hierbei
um ein vom Lebensdurst der Reproduktion
losgelöstes «reines» Begehren handele, das keine

Gefahr liefe, neues karmisches Leiden durch
Geburt, Alter und Tod hervorzurufen (vgl. Faure 1998,
207-278). Das buddhistische Sinnsystem gestattet
also, sexuelle Differenz und sexuelles Begehren
als heilsgeschichtlichen Aspekt von der
biologischen Funktion der Reproduktion zu abstrahieren

und unabhängig von quasi naturalistischen
Begründungszusammenhängen positiv konnotiert
anzuerkennen.
Die oben genannten Beispiele deuten die
Bandbreite buddhistischer Auffassungen von Sexualität

nur an. Immerhin anerkennt die Tradition, dass
Geschlecht 1.) von der biologischen Funktion der
Reproduktion getrennt, 2.) der heterosexistische
Imperativ ausser Kraft gesetzt, 3.) Möglichkeiten
seiner Abwandlung und seines kontingenten
Andersseins gedacht und 4.) gleichgeschlechtliche
Affektion akzeptiert werden können. Ihre Varianz
kann jedoch nicht als spezifisches Merkmal
buddhistischer Doktrin verstanden werden, da sie in

vielfacher Hinsicht auch von den lokalen
historischen Gegebenheiten und kulturellen Formationen

geprägt ist, in denen die buddhistische
Praxis gepflegt wird. Diese Einschränkung heisst
nicht, das emanzipatorische Potential
buddhistischer Wissensbildung für das religiöse Sinnsystem

auf negativdialektische Spekulationen,
mythologische Narrative und Symbolfunktionen zu

reduzieren, wohl aber seine mögliche Aktualisierung

vor allem im Anspruch modernen politischen
Selbstverständnisses zu erwarten.

Literatur
Faure, Bernard: The Red Thread: Buddhist
Approaches to Sexuality, Princeton 1998

Vimalakirti-nirdesa, ubers. von KumärajTva, «Wei-

mojie-suoshuo-jing» (406 n.Chr.). Takakusu Junjirö
und Watanabe Kaigyoku (Hg.), Taishö shinshü
daizökyö, Tokyo 1924-1934, T 475.14.537-557.
Wilson, Liz: Charming Cadavers: Horrific Figurations

of the Feminine in Indian Buddhist Hagiogra-
phic Literature, Chicago 1996.

Autor
Martin Lehnert ist Professor fur Philosophie und

Religion Ostasiens an der Ludwig-Maximilians-
Universitat München.
Martin.Lehnert@lrz.uni-muenchen.de


	Zum Geschlechtsunterschied im Buddhismus

