Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2012)

Heft: 44

Artikel: Zum Geschlechtsunterschied im Buddhismus
Autor: Lehnert, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Geschlechts-
unterschied
1m Buddhismus

von Martin Lehnert

Religiose Sinnsysteme weisen Reprisentationen
von Geschlecht Funktionen zu, die nach innen
in dogmatischen Setzungen begriindet sind, nach
aussen auf ihre jeweiligen kulturellen, sozialen
und historischen Bedingungen Bezug nehmen.
Daher ist auch die Annahme einer spezifisch bud-
dhistischen Vorstellung von Sexualitiit problema-
tisch. Normativitit und Varianz erstrecken sich
auf dogmatische Leitunterscheidungen, Denkfi-
guren ihrer Aufhebung und die bewusste Aneig-
nung kultureller Einfliisse.

Der Buddhismus bedarf offensichtlich keiner eige-
nen koharenten Kriterien, mit denen jenseits der
Materialitat der Geschlechtsunterschiede ein de-
finiter Bereich der sexuellen Differenz bestimmt
ware. Das hangt auch mit dem Fehlen einer in-
stitutionalisierten Orthodoxie zusammen, welche
fir die Einfiihrung und Durchsetzung von entspre-
chenden Normen zusténdig ist. Daher stellt sich
grundlegend die Frage, worauf Bezug genommen
werden soll, wenn beispielsweise das Verstand-
nis einer bestimmten buddhistischen Praxis oder
Lehrmeinung gegeniiber Fragen der Sexualmo-
ral thematisiert wird: Verweist man etwa auf die
buddhistische Reprasentation eines kulturellen
Phdnomens, eine historische Beschreibung von
Orthopraxie, oder eine Norm, die der historischen
Realitdt keinesfalls entsprechen muss? Dieser
«Mangel» an Bestimmtheit zeigt sich unter an-
derem darin, dass schon der blosse Geschlechts-
unterschied einerseits als quasi naturalistische
Grundlage von Normen geniigt, beispielsweise in
der Ordensdisziplin, andererseits in die Ambigu-
itat sexueller Differenz etwa im Bereich der sym-
bolischen Représentation, der Ikonographie, oder
der Mythologie ausdifferenziert wird: Geschlecht
kann abstrahiert und religiésen Funktionen zuge-
fiihrt werden, beispielsweise in Ritualen, daneben

Seite 08

aber auch der Stabilisierung von traditionellen, er-
wartungsgemass androzentrischen Abhangigkeits-
verhéltnissen untergeordnet sein, etwa im Gemein-
deleben und seinen Institutionen. Im Folgenden
kann bestenfalls die Bandbreite buddhistischer
Auffassungen vom Geschlechtsunterschied an
Hand von zwei Beispielen angedeutet werden.

1. Leitunterscheidung

Grundlage der Praxis ist die Ordensdiziplin (Skt.
vinaya), welche auch das Verhaltnis von mann-
lichen und weiblichen Ordinierten regelt. lhr an-
drozentrisches Dispositiv zeigt sich deutlich dort,
wo die geschlechtsspezifischen Regeln fiir Nonnen
Verscharfungen und Ausdifferenzierungen schon
bestehender Verbote und Sanktionen des Ménchs-
ordens darstellen. Geschlechtsverkehr wird bei
Moénchen und Nonnen zwar gleichermassen streng
mit dem Ausschluss aus der Ordensgemeinschaft
geahndet, intime Handlungen jedoch geschlechts-
abhéangig gewichtet und unterschiedlich bestraft:
Wahrend beispielsweise gleichgeschlechtliche In-
timitat unter Mannern (soweit es zu keinen ein-
deutigen sexuellen Handlungen kommt) nur we-
nig spezifiziert und milde geahndet wird, gilt sie
bei Frauen als Substitution heterosexuellen Ge-
schlechtsverkehrs, was héartere Sanktionen nach
sich zieht. Auf institutioneller Ebene aussert sich
diese androzentrische Asymmetrie unter ande-
rem darin, dass der Nonnenorden in wichtigen
Fragen von den Entscheidungen des hierarchisch
libergeordneten Ménchsordens abhangig ist, der
auch bei bestimmten Vergehen fiir die Bestra-
fung von Nonnen zustidndig bleibt. In ahnlicher
Weise wird die normkonforme Reprasentation
des anderen Geschlechts als Gegenstand des
Begehrens kodiert: Kathektische Visualisations-
techniken dienen dem Zweck, Meditierenden das
andere Geschlecht als einen Ort des Abscheus
vor Augen zu fiihren und damit als Bedrohung
religidser Askese zu bannen: So soll der Kérper
als unreiner «Hautsack» in seiner Hinféalligkeit,
etwa als verwesender Leichnam, vorgestellt, mit-
hin als Gegenstand des Begehrens disqualifiziert
werden. Ebenso werden auch dem eigenen Kor-
per Empfindungen des Ekels unterstellt, wobei
das Mass der Verachtlichkeit bei Frauen gesteigert
ist, indem das weibliche Subjekt androzentrisch
bestimmt bleibt: Die Ubungen fiir Frauen fordern
die Perspektive des mannlichen Subjekts ein, so
dass sich Frauen letztlich darin {iben, sich aus der
Sicht eines Mannes als abstossend vorzustellen
(Wilson 1996, 193). Die offenkundige Misogynie
des androzentrischen Dispositivs verweist auf die



Seite 09

Lwischen Leitunters 7

(Lel ()

................................................................................... 9930900000090 899290999809090990029880000000009 09980990090 0898089000098000000

Ordensdisziplin (Vinaya), Manuskript aus Dunhuang.

...... 9000000080 08000000000000000000000050000000s0000000000000000000000000

vor allem im frithen, von den Klosterinstitutionen
gepragten Buddhismus vertretene Uberzeugung,
dass Frauen allein schon wegen ihres Geschlechts
fir die fortgeschrittene religiése Praxis unzurei-
chend qualifiziert waren, und in Folge harter religi-
dser Ubung erst als Mann wiedergeboren werden
mussten, um Zugang zur Erlésung zu finden. Die
naturalistische Sexuierung ist dementsprechend
eine erlésungsrelevante Leitunterscheidung, ihre
androzentrische und misogyne Représentation
steht letztlich in einem heilsgeschichtlichen Kon-
text.

2. Transjunktion

Eine solche Auffassung wird spater im Mahayana-
Buddhismus etwas relativiert, vermutlich weil
dessen starkere Beriicksichtigung der Bediirfnisse
buddhistischer Laien auch eine Aufwertung des
Status von Frauen erforderte. Das Vimalakirti-
nirdesa-satra («Lehrrede iiber die Unterweisung
des Vimalakirti», ca. 1. Jh. n.Chr.), ein vor allem
in Ostasien auch kulturgeschichtlich bedeutender
Lehrtext, der die Vorstellung der Nichtdualitat
ausdifferenziert, dussert sich dezidiert auch zum

................... 2005800500000 000000s0000e00s00000000000s00ms0000s0s00s

Geschlechtsunterschied. Die Argumentation zwi-
schen einer Gottin und Sariputra, welcher Vor-
behalte betreffend des Erlésungspotentials von
Frauen hegt, lauft jedoch nicht auf eine dogma-
tische Neubewertung von geschlechtsspezifischen
Abhangigkeitsverhaltnissen hinaus, sondern stellt
vielmehr ihre Voraussetzungen als beliebig und
nicht-wesentlich dar. Um ihr Argument zu de-
monstrieren, bedient sich die Géttin ihrer ma-
gischen Fahigkeiten, und «tauscht» ihren Kérper
mit dem des Sariputra; sie fragt ihn dann, ob er
ihn nun in seinen zuriick verwandeln kdnne. Weil
er das verneint, belehrt ihn die Goéttin, dass er
kein weibliches Wesen sei, sich aber als weib-
licher Korper sehe; sie schliesst: «<Ebenso verhalt
es sich mit allen weiblichen Menschen. Obgleich
sie sich als weibliche Kdrper zeigen, sind sie nicht
weiblich. Aus diesem Grund sagte der Buddha:
Alle Gegebenheiten sind weder mannlich noch
weiblich.» (T 475.14.548c3-5). Damit wird festge-
stellt, dass das Geschlecht nicht eine wesenhafte
Identitat reprasentiert, sondern eine Zuordnung
zu einer Menge darstellt, welche weder notwen-
dig noch unmdglich ist. Nicht ein naturalistisches



Teligion__Zwischen Heitunterscheidung und Frangjunktion

Frau-oder-Mann-Sein, sondern die beliebige Un-
terscheidung des Frau-oder-Mann-genannt-Wer-
dens regiert die geschlechtsspezifische Unter-
scheidung. Diese ist kontingent, bestimmt also ein
Gegebenes im Horizont mdéglichen Andersseins
und maoglicher Abwandlung. Der abschliessende
Hinweis auf die Worte des Buddha, dass alle Ge-
gebenheiten (Skt. dharma) weder mannlich noch
weiblich waren, verweist auf die Mdglichkeit, eine
solche binare Unterscheidung transjunktional
zurickzuweisen. Diesem Argument gegeniber
konnte einschrankend geltend gemacht werden,
dass die Transjunktion am Beispiel des weiblichen
und nicht etwa des mannlichen Geschlechts getlibt
und somit nach wie vor eine androzentrische Per-
spektive insinuiert wird. Mit Blick auf die Logizitat
des abschliessenden Arguments des Weder/Noch
bleibt jedoch entscheidend, dass es fiir beide Ge-
schlechter in gleicher Weise giiltig ist.

3. Varianz

Die Transjunktion des Binaren entspricht nicht
nur der buddhistischen Vorstellung von Nicht-
zweiheit (was keine Einheit impliziert), sondern
weist auch auf ein emanzipatorisches Potential
der Madhyamaka-Tradition hin, welches vor allem
in der negativdialektischen Denkfigur des Weder/
Noch aktualisiert werden kann: Zuriickweisung
binarer Leitunterscheidung und des darauf beru-
henden ausgeschlossenen Dritten. In diesem Sinn
konnen innerhalb der Tradition anatomischer Ge-
schlechtskorper und Heteronormativitat dissoziiert
werden, ohne dass sich daraus fir die weiterhin
gliltigen androzentrischen Normen der Ordensdis-
ziplin zwangslaufig Konsequenzen ergeben miis-
sen. Die Mdglichkeiten und Bereiche von Varianz
sind vor allem kulturell und historisch bedingt: Im
mittelalterlichen China und Japan beispielswei-
se gehorte gleichgeschlechtliche Liebe durchaus
zum schichtspezifischen Lebensstil von Gelehrten
und Kriegsadel. Dieser Umstand mag dann auch
einer gewissen Laxheit bei der Auslegung der
Ordensdisziplin Vorschub geleistet haben. Nach
einer Legendenbildung des japanischen Gelehr-
tenmonchs Kokai (774-835) soll der transzendente
Bodhisattva Manjuéri die gleichgeschlechtliche
Affektion offenbart haben; er reprasentiert zusam-
men mit seinem «Partner», dem Bodhisattva Sa-
mantabhadra, eine mitunter misogyn konnotierte,
mythologische Eudoxie homoerotischer Bindung
zwischen Monchen. Als weitere Rechtfertigung
genigte auch der Hinweis, dass es sich hierbei
um ein vom Lebensdurst der Reproduktion los-
geldstes «reines» Begehren handele, das keine

Seite 10

Gefahr liefe, neues karmisches Leiden durch Ge-
burt, Alter und Tod hervorzurufen (vgl. Faure 1998,
207-278). Das buddhistische Sinnsystem gestattet
also, sexuelle Differenz und sexuelles Begehren
als heilsgeschichtlichen Aspekt von der biolo-
gischen Funktion der Reproduktion zu abstrahie-
ren und unabhangig von quasi naturalistischen
Begrindungszusammenhéngen positiv konnotiert
anzuerkennen.

Die oben genannten Beispiele deuten die Band-
breite buddhistischer Auffassungen von Sexuali-
tat nur an. Immerhin anerkennt die Tradition, dass
Geschlecht 1.) von der biologischen Funktion der
Reproduktion getrennt, 2.) der heterosexistische
Imperativ ausser Kraft gesetzt, 3.) Mdéglichkeiten
seiner Abwandlung und seines kontingenten An-
dersseins gedacht und 4.) gleichgeschlechtliche
Affektion akzeptiert werden kénnen. lhre Varianz
kann jedoch nicht als spezifisches Merkmal bud-
dhistischer Doktrin verstanden werden, da sie in
vielfacher Hinsicht auch von den lokalen histo-
rischen Gegebenheiten und kulturellen Forma-
tionen gepragt ist, in denen die buddhistische
Praxis gepflegt wird. Diese Einschrankung heisst
nicht, das emanzipatorische Potential buddhi-
stischer Wissensbildung filir das religiose Sinnsy-
stem auf negativdialektische Spekulationen, my-
thologische Narrative und Symbolfunktionen zu
reduzieren, wohl aber seine mégliche Aktualisie-
rung vor allem im Anspruch modernen politischen
Selbstverstandnisses zu erwarten.

Literatur

Faure, Bernard: The Red Thread: Buddhist Ap-
proaches to Sexuality, Princeton 1998.
Vimalakirti-nirdesa, tbers. von Kumarajiva, «Wei-
mojie-suoshuo-jing» (406 n.Chr.). Takakusu Junjird
und Watanabe Kaigyoku (Hg.), Taisho shinshl
daizoky0o, Tokyo 1924-1934, T 475.14.537-557.
Wilson, Liz: Charming Cadavers: Horrific Figura-
tions of the Feminine in Indian Buddhist Hagiogra-
phic Literature, Chicago 1996.

Autor

Martin Lehnert ist Professor fiir Philosophie und
Religion Ostasiens an der Ludwig-Maximilians-
Universitat Munchen.
Martin.Lehnert@Irz.uni-muenchen.de



	Zum Geschlechtsunterschied im Buddhismus

