
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2011)

Heft: 42

Artikel: Medientheorie/Mädchen-Technologien

Autor: Samsonow, Elisabeth von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


föycfaaanalyöo 2%firraiio. tSaiUi 12

Medientheorie/
Mädchen-

Technologien
iw» Hisfibriti von Samaonow

Die zeitgenössische Gesellschaft bewege sich
symbolisch einem «Mädchen-Pol» entgegen, meint die
Autorin.

Präödipalität ist ein Zustand, in welchem eine
Trennung zwischen Ich und Welt nicht vollzogen
ist, soweit die klassische Hypothese. Gewöhnlich
wird dieser Zustand nach rückwärts projiziert,
wie Freud das getan hat, zurück in ein Altertum
der Seele, in welchem dieser die Schrecken der
Abschnittsexistenz noch nicht dämmerten. Was

geschieht nun, wenn eine Zeit in ihren Technolo-
gien/gadgets umstandslos auf Verbindung setzt,
auf Kontakt, sogar auf Dauerkontakt nach dem
Gebot: «Du sollst permanent online sein! Sei
immer erreichbar!» Würde sich dann nicht notwendig

die Präödipalität wie ein Fluidum durch den
Raum ausbreiten, die Individuen sanft einhüllend
und allmählich einlullend wie eine omnipräsente
Mutterheitl Gilles Deleuze und Felix Guattari hatten

1968 die gute Botschaft ausgegeben, dass
die Trauer der Ödipalisierten unberechtigt sei. In

ihrem Theorieknüller «Anti-Ödipus» hatten sie
versucht, die Schmerz- und Wundenfixiertheit
der Moderne «abzublasen». Sie reagierten auf
Inzest-Wunsch und Kastrationskomplex, indem
sie die Wunschproduktion komplex anlegten, in
«Wunschmaschinen» aufgehen Messen, welche
vieldimensionale, auch transpersonale Arrangements

darstellten. Der der «bösen» Mutter entzogene

Held, dessen Wunde, die ihn vordem
ausgemacht hatte, verschwunden war, wurde sanft
in eine andere «Mutter» hineingebettet; in die
«Matrix», in ein systemisches Ganzes, in dem er
bis zur Undurchdringlichkeit dieses Umstandes
selbst drin sein durfte. Jean Baudrillard nannte
diesen Sachverhalt in einem hellsichtigen Text
die «inzestuöse Manipulation»1. Er forderte

von einer «zukünftigen Revolution», dass sie
diese fundamentale Voraussetzung berücksichtige
und «zwischen dem Gesetz des Vaters und dem
Wunsch der Mutter, zwischen dem Zyklus
Repression/Überschreitung und dem Zyklus Regression/
Manipulation [...] die Form der symbolischen
Artikulation wiederfinden» müsse.2
Ich nehme den Faden wieder auf, indem ich auf
die mythische narratio zurückgreife. Man
verschiebe den Schauplatz von Mykene - in bester
Übereinstimmung mit Freud - auf einen Ort, an
welchem die vor-athenischen Regeln gelten, die
die Welt vor der Polis bestimmten, nämlich auf
Kreta. Das Modell für das Heldentum in Sachen
«inzestuöse Manipulation» bildet hier Dädalus,
der Techno-Heros, Spezialist für die ganz grossen
Probleme des Systems. Dädalus ist Architekt des

komplexen Raumes, Erbauer des Labyrinths, das

er - dies die ideale Bedingung des Wissens - von
Innen und von Aussen kennt (in- und auswendig).

Dädalus - das nun meine Variation über das
Thema - erschliesst also direkt die Evidenz des
kleinen Kindes, das sich durch Geborensein (drin

gewesen, sich draussen an dieses Drinnen
erinnernd) definiert. Die Dinge, die Dädalus entwirft,
besitzen den Charme dadaistischer Kunst, weil
es sich bei ihnen, wie das in vielen wichtigen
technischen Gegenständen der Fall ist, um
Erfindungen handelt, die doppeldeutig sind, mithin
zugleich praktisch und wahnhaft. Die vier Haupt-

Das molekulare Mädchen



Seite, 13 frtffthiache SVarreUU», 'PaiffJuumxtly*

Sachen, die dem Atelier des Dädalus entspringen,
sind grossartig und funktionstüchtig, echte Techno
-Revolutionen und zugleich Allegorien auf die
präödipale Anschluss-Welt. Die von Dädalus
eingerichtete Welt ist ingenieurhaft sinnig, aber auch
ein verrücktes Institut voller vergegenständlichter
Symptome: Erster Gegenstand ist das Labyrinth,
in welchem er herumgeht, in welches er hineingeht

und aus welchem er wieder herausgeht, um
wieder hineinzugehen (der Körper der Mutter,
die Welt). Zweiter Gegenstand ist der
Kopulationsapparat der Pasiphae, den Dädalus erschaffen

hat, um mittels sexueller Spannung Strom zu

gewinnen (die Urszene). Der Kopulationsapparat
dient der Königin dazu, eine «transgenerische»
Kopula(tion) in Szene zu setzen. Als wäre die
Paarung zwischen Männlichem und Weiblichem - als
zu verschieden - ebenso unmöglich wie die
zwischen Frau und Stier. Hier schafft der Ingenieur
Dädalus aufklärend Abhilfe. Dritter Gegenstand sind
sprechende Statuen, die vor dem Eingang in das

Labyrinth hin- und hergehen (die Kinder). Vierter
Gegenstand ist der Apparat, den er gebraucht, um
aus dem Labyrinth, in welches er schliesslich von
König Minos eingesperrt wird, davonzufliegen. Es

handelt sich um ein Gerät, das aus Gründen der
geforderten Orientierung über dem Labyrinth
angebracht sein muss und die Aussenansicht des
Systems liefert (der Satellit).3

Chefingenieur Ariadne
Die Kollegin oder vielleicht sogar Muse des Dädalus

ist Ariadne, die sich mit dem Architekten die
Kenntnis der Systemanlage teilt. Ariadne besitzt
nämlich den Faden. Die dädalischen Gegenstandsklassen

betreffen in substanzieller Weise ihre
Wissensform, nämlich das prä-ödipale oder
Mädchenwissen. In einem Rückgang auf Ariadne bzw.
auf das Mädchen, das Prinzipienstatus beanspruchen

darf, lässt sich die exzessive Beschäftigung
mit dem Körperthema, die die letzten vierzig Jahre
die Theorie ausgefüllt hatte, in einem neuen Licht
verstehen. Das Mädchen hat deshalb eine besondere

Position, weil sie sich zwischen den Geburten
befindet. Sie hat ihr Geborenwerden, kooperativ
mit der Mutter, hinter sich gebracht und erwartet
eine Geburt, in welcher sie den Ort gewechselt
haben wird. Sie ist nicht nur eine Geborene (von
der Mutter), sondern auch eine, die gebären wird.
Ihr steht die Geburt immer bevorA Das Mädchen
verkörpert ein Imaginarium und eine körperliche
Intelligenz, die das «Geburtliche» in der besonderen

Form der Geburtserwartung als ihren Grund
hat. Um den Sachverhalt in einer geläufigeren

Der performative Theoriehut

Terminologie zu wiederholen: Das Mädchen ist
in Hinblick auf die Seinsweise des Menschlichen
die einzige und wirkliche Kapitalistin. Kapitalistin
ist sie durch ihren exklusiven Besitz der
Produktionsmittel. Das Mädchen ist der Körper produzierende

Körper, die Potenz der Geburt. Von ihm her
hat also eine ernstzunehmende Diskussion über
die (Re)Produktionsverhältnisse im menschlichen
Feld ihren Ausgang zu nehmen. Insofern das Mädchen

die Realisation des gebären-könnenden
Körpers erwartet und diese direkt auf sich bezieht,
ist es in Besitz exakt jenes Logos, um den es uns
geht, wenn wir das Wesen der künstlerischen
und der technischen Produktion diskutieren. Das



WatjehxHtnalyiUi SkUfthiache SVwrratitU* Seite. >'/

Der phänische Minotaurus

«Mädchen» tritt in meiner Diskussion als Signifikant

auf, als Bewusst-/Seinszustand, als Avatar.
«Das Mädchen ist das erste Opfer, aber es muss
auch als Beispiel oder Köder dienen. Deshalb ist
umgekehrt die Rekonstruktion des Körpers als
organloser Körper, der Anorganismus des Körpers,
untrennbar mit einem Frau-Werden oder der
Produktion der molekularen Frau verbunden. Sicher
wird das junge Mädchen zur Frau [...] Aber
umgekehrt sind das Frau-Werden oder die molekulare

Frau das junge Mädchen selber [,..]»5. Was
tut also das Mädchen, um die bevorstehende
Geburt in Szene zu setzen bzw. um sich in der Logik
dieses Aktes reflexiv zu versichern? Das molekulare

Mädchen, wenn es seinen Körper
erzeugenkönnenden Körper in Aktion bringt, spielt, es
nimmt die Geburt im Spiel vorweg. Es spielt die
Reproduktion als Produktion mit geeigneten
Mitteln. In der sogenannten Latenzphase nach der

Pubertät, die eine mehr oder weniger kulturell
bzw. zivilistorisch induzierte und entsprechend
schwierige Suspension der sexuellen und
reproduktiven Macht bzw. eine Verlängerung des
«Mädchenstatus» bezeichnet, verschärft sich der
Spielmodus - wie Erik Eriksson meinte - zur Bastelei,
zum Handwerklichen und Technischen. Das Mädchen

setzt seine Potenz ins Werk - man könnte das
eine Sublimation seines körper-produzierenden
Könnens nennen - also in «Technik» um, wobei
mit Technik das allgemeine System der
Verfertigungsweisen und Funktionen gemeint ist.
Die Mädchen bilden die Punkte, von denen aus
das aisthetische Feld (das der Empfindung) in
ein technologisches gespiegelt werden kann. Die

Musen als Töchter der Mnemosyne vollziehen
diesen Vorgang, der für das kollektive Gedächtnis

eine grundlegende Rolle spielt. Zunächst wird
der Kanon der Künste, der seinerseits
institutionenbildend wirkt, naturgemäss an den Mädchen
festgemacht. Die Musen bilden den Beweis dafür,
dass die Künste immer schon im Plural aufgetreten

sein müssen, im Mädchenkreis/Medienkreis.
Im Oikos der Kunst schwirren sofort die Mädchen

durch die Räume und bestellen begeisterte
Grüsse an diejenigen, die sich wie Maschinen
und Apparate verhalten oder diese bedienen. Die

Anwesenheit der Mädchen ist unverzichtbar. Das

öffentliche Dekorum ruft in Erinnerung, dass am
Anfang die Musen standen, die über die Aufteilung

des Sinnlichen wachten und ihr erstes Spüren

in diesen Feldern verankerten. Die Musen
bilden die Pforten, durch die hindurch diejenigen
verschwinden, die sich mit ihren Technologien
einlassen, mit ihnen in die Latenz gehen. Sie kommen

erst wieder zum Vorschein, wenn das Werk
vollendet ist. In der schliesslichen Präsentation
des Werkes wird sein technologisch gebundener
Entstehungsprozess dissimuliert, unterdrückt.
Die Unterdrückung bzw. die Nichtdarstellung
des Technologischen im Werk gibt den Umstand
wieder, dass die Künstlerinnen, wenn sie in das

Reich hinabsteigen, in dem die nackten Gesetze

der Produktion regieren, das Reich des Mädchens,
den Hades, das Labyrinth betreten und in ihm

unsichtbar und latent werden. Das Mädchen als

Muse teilt sich mit dem Künstler / der Künstlerin
diese symbolische Produktionszone, die in letzter

Instanz von der Phantasie der Produktion von

Körpern, denen ein Werkcharakter zukommen soll

(sprechende Statue), gesteuert wird. Das
Mädchen wird mit dem Künstler und dem artifex
identisch, wenn das, was ehemals in der Präsentation
des Werkes dissimuliert geblieben war, also die



Seit» 1,5 SMythfoch» ^iirra<M»_9%cAoaiui%«e

Prozessualität und Entstehungsbedingung des
Werkes, in das Werk selbst eingeschleust wird. In

der technischen Moderne taucht also allmählich
das Mädchen wiederausderllnterweltauf, und mit
ihm der Künstler, der bereitwillig die ephemeren
Dinge seines Schaffens in das Werk hineinschaufelt
(daher: «ephemer» ein Lieblingswort zeigenös-
sischer Kunst und Kunsttheorie). Das Mädchen
weist diese Eignung zur Muse auf, weil es die
Produktionsstätte schlechthin ist, also die Lieblingin
des Systems. Weil ihre Produktion sich noch nicht
in actu befindet, weil der Muse die Mutterschaft
erst bevorsteht (nur Kalliope gebiert den Musensohn,

den sehr speziellen Orpheus), weil sie
immer erst im Mutterwerden begriffen ist und daher
mit der Simulation von Produktion beschäftigt,
teilt sie ihr heisses Interesse an der Produktion mit
all denen, die mit ihr symbolisch im Begriffe sind,
etwas hervorzubringen. In der Muse ist die Natur
der Produktion reine Technologie, durchtränkt mit
der Hitze der Erwartung, also erotische Technologie

oder technologische Erotik.

Anmerkungen
1 Baudrillard, Jean: Der symbolische Tausch und
der Tod (Erstausgabe 1975), übers. Von Gerd Bergfleth,

Gabriele Ricke und Ronald Voullie, Berlin
2005, S.178.
2 Ebd., S. 178f.
3 von Samsonow, Elisabeth: Anti Elektra. Totemis-
mus und Schizogamie, Berlin 2007.
4 Was das auch in Bezug auf die andauernde Sorge,

zum unerwarteten und subjektiv falschen
Zeitpunkt schwanger zu werden, für die Existenzweise
des Mädchens bedeutet, führe ich hier nicht aus.
5 von Samsonow (siehe Anm. 3), S. 376f.

Autorin
Elisabeth von Samsonow ist Künstlerin, Philosophin
und Professorin an der Akademie der bildenden
Künste in Wien.
e.von-samsonow@akbild.ac.at

KIIIIIIIIIIIIIIILV/IIIIIII/JTO KLIO Buchhandlung und Antiquariat
von der Grone, Heiniger Linow & Co,

Wissenschaftliche Buchhandlung mit

umfangreichem Sortiment und

fachspezifischen Dienstleistungen

Buchhändlerisch und wissenschaftlich

ausgebildetes Personal

Eigene Neuheitenkataloge

Buchpreise wie in Deutschland

KLIO Buchhandlung
Zährmgerstrasse 45
CH-8001 Zürich
Tel. 044 251 42 12

KLIO Antiquariat
Zähringerstrasse 41

CH-8001 Zürich
Tel. 044 251 86 10

www.klio-buch.ch

Geschichte

Philosophie

Germanistik

Alte Sprachen

Soziologie

Politologie

Ethnologie

Religion

Kommunikation

Belletristik


	Medientheorie/Mädchen-Technologien

