
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2010)

Heft: 40

Artikel: Eine andere Geschlechtertheorie : Interview

Autor: Mathis, Annina / Soiland, Tove

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tJrUervieiv. (DiaaertatUin, 3» Jfece .frigteray Seite. 50

Eine andere
Geschlechtertheorie
die SFrctgen, *1teilte. S\nninei üWathia

Tove Soiland findet, dass Frauen sich wieder
vermehrt zusammentun sollen und dass Judith
Butler nicht das Mass aller Dinge sei. Ein
Gespräch über ihre Dissertation «Luce Irigarays
Denken der sexuellen Differenz. Eine dritte Position

im Streit zwischen Lacan und den Historisten».

Wie bist du überhaupt auf das Thema deiner
Dissertation gekommen?
Ich bin bereits in den 80er-Jahren auf Luce Irigaray
gestossen, und zwar in einer Lesegruppe, die wir
damals zu den französischen Philosophinnen, also
zu der ganzen Poststrukturalismus-Diskussion,
begonnen haben. Da hat mich ein Mann auf
Irigaray aufmerksam gemacht und ich habe zuerst
gedacht, «Das lese ich nicht. Das ist biologistisch
und dieses Reden über Körper, pfui!» Aber dann
haben wir ihre Texte in der Gruppe genauer
studiert und ich habe gemerkt, dass ich Irigaray
vorschnell unter Biologismus abgetan habe und ich

war zunehmend fasziniert von der Weise, wie sie
schreibt.

In deiner Arbeit schreibst du darüber, wie
Irigaray heute im deutschsprachigen Raum gelesen

und rezipiert wird. Das ist ein ähnliches Bild,
wie jenes, das du anfangs von ihr hattest...
Es ist ja eigentlich eine Nicht-Rezeption. Diese
Abwehr hat es von Anfang an gegeben, im
deutschsprachigen Raum. Es gab zwar so etwas wie eine
kurze Öffnung während den 1980er Jahren, die
ist dann aber mit der Rezeption von Judith Butler
relativ abrupt beendet worden, als ihr Buch
Gender Trouble auf deutsch erschien. Da ist
Irigarays Denken, also ihr Ansatz der
Geschlechterdifferenz respektive der sexuellen Differenz,
ganz in den Hintergrund getreten. Und mit der
Übernahme des Ansatzes von Butler hat sich die
Meinung durchgesetzt, dass Irigaray eine
Festschreibung der Geschlechterordnung mache, wie
sie nun von Butler kritisiert wurde. Das hat sich
bis heute gehalten: Im deutschsprachigen Raum

ist nur ein Drittel ihrer Werke übersetzt worden,
und wenn man beispielsweise die Gender Studies
oder Bücher zur Einführung in die Gender Studies
anschaut, dann kommt Irigaray nicht mehr oder
nur noch irgendwo in einer Fussnote vor. Da steht
dann, das sei ein überholter Standpunkt.

Was ist denn anders gelaufen im
englischsprachigen Raum? Dort wird sie ja gelesen.
Die Ironie der Geschichte ist, dass genau 1991,
als bei uns Butler mit Gender Trouble so
eingeschlagen hat, im englischsprachigen Raum eine
breite Rezeption von Irigaray einsetzte. Während
man bei uns (mit dem Hinweis auf den
englischsprachigen Raum) sagte, Irigaray sei passe, kam
in England, ebenfalls 1991, ein Buch von Margaret
Withford heraus, Philosophy in the Feminine, das

sie Luce Irigarays Werk widmete und indem sie

aufzeigt, dass dieser Essentialismus- oder Biolo-

gismus-Vorwurf so nicht haltbar ist. Dies hat im

englischsprachigen Raum eine Rezeption ausgelöst,

die bis heute anhält und in der nicht nur die
Frühschriften von Irigaray, sondern ganz dezidiert
auch das Denken der sexuellen Differenz unter
einem poststrukturalistischen Gesichtspunkt
rezipiert wird: Eine Rezeption, die sagt, das Denken
der sexuellen Differenz sei ein Standpunkt innerhalb

des Poststrukturalismus, innerhalb der
poststrukturalistischen Subjektkritik. Bei uns hat man
demgegenüber gesagt: Aufgrund der
poststrukturalistischen Subjektkritik kann man nicht mehr
von der sexuellen Differenz reden, während man
im englischsprachigen Raum nun davon ausging,
dass das ein Missverständnis sei, und dazu überging

das Denken der sexuellen Differenz selber als

eine Subjektkritik zu lesen.

Möchtest du denn in deiner Arbeit vor allem

aufzeigen, was im englischsprachigen Raum zu

Irigaray passiert ist, oder ist das, was du machst,
nochmal ganz etwas Neues?
Beides. Für mich war es eine Art List aufzuzeigen,

dass wir uns immer am englischsprachigen
Raum orientieren und dass Irigaray mit diesem

Argument bei uns völlig aus der Rezeption heraus

gefallen ist. Da war es der erste Schritt zu sagen,
also wenn schon englischsprachiger Raum, dann

schaut euch doch bitte diese Debatte an! Das hat

mich aber auch selber geleitet: Ich habe mir diese

Texte selber angeschaut und bin dort in meinem

eigenen Verständnis von Irigaray weitergekommen.

Zum Beispiel bin ich überhaupt dazu

gekommen, das dekonstruktive gencter-Verständnis

von Butler und Irigarays Denken der sexuellen



Seite, ji ZDüMe/rtation. ju ituce, iJrigaray 'Jnte/rvieuj

fove Soiland in der Rosa-Redaktion

Differenz als zwei Ansätze zu sehen, da orientiere
ich mich am englischsprachigen Raum. Bei uns
wird das als eine Fortschrittserzählung wiedergegeben.

Der neuste Stand der Wissenschaft bei uns
heisst: Nach gender kann man nicht mehr von
sexueller Differenz sprechen. Aber im englischsprachigen

Raum ist das eine Debatte. Butler streitet
mit Vertreterinnen des Ansatzes der sexuellen
Differenz und umgekehrt. Eine direkte
Auseinandersetzung zwischen Irigaray und Butler gab es

allerdings noch nie. Es wäre eigentlich ein Wunsch
von mir, die beiden Philosophinnen einmal noch
zusammen an einen Tisch zu bringen.

Und wie bist du durch diese Texte in deinem eigenen

Verständnis von Irigaray weitergekommen?
Ich habe gemerkt, wenn ich das so vergleiche mit
Texten aus dem englischsprachigen Raum, dass
ich gleichwohl nochmals eine andere Leseart von
Irigaray habe. Ich lese Irigaray sehr viel mehr
ausgehend von ihrem eigenen psychoanalytischen

Hintergrund. Allerdings hat Irigaray selbst eine
nicht ganz einfache Geschichte mit der
Psychoanalyse. Ihre Habilitation, in welcher sie sowohl
das Werk Freuds wie die Schriften Lacans einer
eigenen kritischen Lektüre unterzieht, wurde von
der Universität Vincennes, wo sie lehrte,
massgeblich durch den Einfluss Jacques Lacans abgelehnt,

was ihre weitere universitäre Laufbahn jäh
beendete. Gleichwohl meine ich, dass diese Erfahrung

sie nicht davon abgehalten hat, an zentralen
Grundaussagen der Psychoanalyse, insbesondere
was deren Subjektverständnis betrifft, festzuhalten.

Denn sie schreibt bis heute, dass die Psychoanalyse

neben dem Marxismus ihr wichtigster
theoretischer Hintergrund sei. Und ich denke,
diesem psychoanalytischen Hintergrund wird in der
englischsprachigen Rezeption zu wenig Rechnung
getragen. Es gibt nur wenige Texte, die sich mit
ihrer Freud-Rezeption beschäftigen und es gibt
noch viel weniger Texte - Margaret Withford war
eine der Ersten - die sich mit ihrer Lacan-Rezeption



}JnJU>niitiiv jPfeMerfariiore 3» ^fiice iJrigteruy Seite, 52

ToveSqiland ^Luce Irmarays Denken der
sexuellen Differenz
Eine dritte Position im Streit zwischen
Lacan und den Historisten

VERLAG TURIA - KANT

Vorstellung kritisieren, das alles historisch bedingt
sei. Also das alles quasi in einem Fluss von
Geschichtlichkeit aufgelöst werden kann, wo dann
die Dekonstruktion das einzig Ungeschichtliche
ist.

Könntest du das am Beispiel der Geschlechterfrage

noch etwas näher erklären?
Wenn man das übersetzen will, dann kann

man sagen, dass die ganze Vervielfältigung der
Geschlechtlichkeit, also der Wunsch der
Geschlechterdifferenz keine Grenze mehr
aufzuerlegen, sondern sie in eine Pluralisierung der
Geschlechtlichkeit übergehen zu lassen, dieser
Wunsch ist nicht etwas anderes, er ist nicht
etwas Subversives zum gegenwärtigen Zeitgeist.
Es ist durchaus genau das, was gegenwärtig
überhaupt gefragt und gefordert ist. Es ist eigentlich
das, was heute in der Soziologie als neoliberale
Subjektivierungsweise bezeichnet wird, also der

Umstand, dass Menschen möglichst flexibel sein

sollen, dass sie ihre eigene Persönlichkeit anpassen

können müssen und dass auch ihr Geschlecht
eine frei dotierende Humanressource sei, die sie

je nach Gelegenheit so oder anders einsetzen können

müssen.

Titelbild \<m Tove Soilands Dissertation

beschäftigen. Mich hat dieser Aspekt angefangen
zu interessieren, weil ich gesehen habe, dass man
viele ihrer Texte als Lacan-Lektüre lesen kann,
respektive dass viele ihrer Texte unverständlich
bleiben, wenn man sie nicht als Replik auf Lacan
versteht.

Der Untertitel deiner Arbeit heisst «Eine dritte
Position im Streit zwischen Lacan und den <Hi-
storisten»>. Ist das ein Streit zwischen der Psychoanalyse

und der Dekonstruktion?
Ja, die Kritik an der Dekonstruktion kommt von
psychoanalytisch orientierten Autorinnen, die
versuchen, Lacan mit dem Marxismus zu
verbinden. Und sie nennen die Vertreterinnen der
Dekonstruktion etwas böswillig «Historisten»
- Joan Copjec hat diesen Begriff in Umlauf
gesetzt. Nicht im alten Sinn der Historisten des 19.

Jahrhunderts, sondern sie wollen damit diese

Das ist die Kritik an der Dekonstruktion, oder den

«Historisten», aber um nun noch die andere Seite,
nämlich die Kritik an der Psychoanalyse, zu
erläutern, musst du vielleicht erst den psychoanalytischen

Begriff des «Negativen» erklären, der auch
in deiner Dissertation eine grosse Rolle spielt.
In der Psychoanalyse meint das Negative den
Umstand, dass das menschliche Wesen auf andere

angewiesen ist. Wir werden abhängig geboren,
wir sind auf Pflege angewiesen, wir sind emotional

auf andere angewiesen, wir sterben. Und dieser

ganze Bereich der Verwiesenheit - Lacan sagt
ihm auch einfach «der Mangel» - ist eine grosse
narzisstische Kränkung. Freud hat gesagt, wir
seien nicht Herr im eigenen Haus. Der Umstand,
dass wir angewiesen sind auf andere, ist eigentlich

die grosse Kränkung, die in unserer Kultur

beständig auch zu negieren versucht wird. Man

kann sagen, das ganze bürgerliche Subjekt des

19. Jahrhunderts sei der Versuch, diesen Umstand

auszutricksen, indem der Mensch versucht, durch

Disziplin, durch irgendwelche Selbsttechnologien,
Meister über sich selber zu werden. Das bürgerliche

Subjekt ist aber damit einhergegangen, dass

dieser Bereich, der nicht dazu gepasst hat, quasi

abgespalten wurde. Dieser Bereich ist in die

eigensdafürerfundene<Privatsphäre> abgeschoben



Seite, ss ÜDiaaertatien ;ju ituee firufn-rtitf Jnferwew»

worden, und die Frauen waren dann dafür zuständig.

Sie waren dafür zuständig, den kränkenden
Bereich der Menschen zu pflegen. Gleichzeitig hat
man aber diesen Bereich und ihre Tätigkeit in
diesem Bereich abgewertet oder überhaupt negiert.
Diesen Bereich gibt es eigentlich gar nicht. Es ist
eine Abspaltung, eine Verleugnung und eine
Abtrennung, so dass am Schluss das männlich
bürgerliche Subjekt so aussehen konnte, als könne es
ohne Abhängigkeit leben.

Und welche Position nimmt Irigaray nun in
diesem Streit zwischen Psychoanalyse und Dekon-
struktion ein?
Die Negativität, die mir wichtig ist und von der ich

denke, dass sie eben auch Irigaray wichtig ist: In

der Psychoanalyse ist sie immer phallisch, männlich,

väterlich konnotiert. Und bei der Dekonstruk-
tion, bei Derrida und Foucault, gibt es sie nicht
mehr. Aber Irigaray, und das finde ich ihre
Errungenschaft, in der sie einmalig ist, sie nimmt eine
dritte Position ein, indem sie sagt, sie wolle nicht
auf den Begriff des Negativen verzichten, sie halte
diesen für zentral für das menschliche Wesen. Sie

verteidigt den Begriff des Negativen, aber löst ihn

von dieser Koppelung an die väterliche Metapher

ab, ja, ihre eigentliche Aussage ist es, dass diese
Koppelung letztlich erneut die Negativität
verstellt. Das ist ihre Kritik an der Psychoanalyse.

Wie steht dies im Zusammenhang mit der Dekon-
struktion und Butler?
Der zentrale Unterschied ist, dass beim Ansatz
von gender, Männer wie Frauen einen
Konstruktionscharakter haben. Gender, übersetzt als
Geschlechtsidentität, heisst: Männlein sieht so aus,
Weiblein sieht so aus. Sie sind zwar unterschiedlich,

aber der Ort, wo sie konstruiert werden, ist
auf der gleichen Ebene. Irigaray würde sagen, die
Konstruktion laufe so, dass das männliche Subjekt
konstruiert wird und sein Abfall, alles was daran
nicht aufgeht, ist etwas anderes - das ist dann die
Weiblichkeit. Diese ist aber gar keine Subjektposition.

Sie ist etwas angeblich Immanentes.

Falls das Weibliche diese Subjektposition einnehmen

könnte und die sexuelle Differenz, die laut
Irigaray gar nicht existiert, eintreten würde,
müsste man dann nicht wieder mit Butler kommen

und die sexuelle Differenz dekonstruieren?
Das Problem ist, dass das, was Butler anvisiert,
bereits im Rahmen dieses Modells, wie es jetzt ist,

SKnyeige

GESCHUECHTERFORSCHUNG

Geschlechtergerechtigkeit dank Globalisierung?

CAS Certificate of Advanced Studies, ab Herbst 2010

Gender, Justice and Globalization

Möchtest du dich mit der universellen Gültigkeit von Frauenrechten auseinandersetzen und das

Zusammenspiel von Geschlecht, Nationalität und Religion verstehen?
Interessierst du dich für die Auswirkungen von wirtschaftlicher Entwicklung im globalen Süden auf die
Geschlechterrollen?
Bist du in der Internationalen Entwicklungszusammenarbeit oder im interkulturellen Kontext tätig oder
willst du dich in diesen Feldern spezialisieren, dann ist das CAS des IZFG die ideale Weiterbildung für
dich.



fJnkyrvUuv Siiaaertalituv j« SCutse, 'Jrifjaray Seit» 54

Die französische Philosophin Luce Irigaray

verwirklicht ist. Das ändert aber an der bestehenden

Geschlechterordnung nicht wirklich etwas. Es

gibt ein paar wenige Textstellen, wo Irigaray sagt,
wenn die sexuelle Differenz existieren würde -
irgendwann - dann könnte sie auch überwunden
werden. Ich würde aber nicht sagen, dass das,
das ist, was Butler bereits jetzt vorschlägt. Weil
ich nicht sehe, wie man mit ihrer Dekonstrukti-
on die lange Tradition der männlich konnotierten
Subjektposition aufbrechen kann. Und weil ich
nicht sehe, wie Butler eine Antwort auf die Frage
hat, wie man das unmittelbar Weibliche, was bei

uns mit Materie oder womit auch immer konnotiert

wird - was Simone de Beauvoir «die Immanenz»

nennt - wie man dieses aus ihrer Immanenz
herausholt. Mit der Dekonstruktion von Geschlechtscharakteren

ist diese weibliche Immanenz und die
Tradition der Männlichkeit der Subjektposition
noch nicht tangiert.

Letzte Frage: Warum braucht es deine Dissertation,
oder wieso braucht es dieses neue Verständnis von
Irigaray?
Mir ist es sicher einmal darum gegangen diese
Hegemonie, von der ich wirklich finde, sie sei
eine Hegemonie, des dekonstruktiven oder des

queeren gender-Ansatzes aufzubrechen. Und
zwar, indem ich sage, dies werde erstens an
anderen Orten ganz anders diskutiert und zweitens,

dass ich diese Hegemonie für eine Sackgasse
halte. Also, ich hätte gar nichts gegen diesen

Ansatz, wenn er plural neben anderen existieren
würde! Aber so wie es bei uns gelehrt wird, so
wie ich selber gezwungen bin auch zu lehren, dass
dies der neuste Stand der Wissenschaft sei, das
finde ich wirklich ein Problem.
Und warum es meine Kritik auch inhaltlich
braucht: Ich bin davon überzeugt, dass es nach

wie vor, oder dringender denn je wieder eine
kollektive Artikulation der Position von Frauen
braucht. Das war eigentlich mein Anliegen, mein
Motiv für die Arbeit. Weil man nach 15 Jahren der
Dekonstruktion feststellen muss: Auf die nach wie
vor bestehende Hierarchisierung und Segregation
zwischen den Geschlechtern hat sie nicht gross
Einfluss genommen. Und um dies ändern zu
können, muss man wieder dazu übergehen, Anliegen
von Frauen im Sinne eines kollektiven Anliegens
zu formulieren. Aber es ist ein wahnsinnig grosser
moralischer Druck entstanden dadurch, dass alle
Formen von kollektiver Artikulation von Interessen

von Frauen unter dieses Verdikt gestellt worden

sind, sie würden dem Heterosexismus dienen
und sie würden irgendwelche Gruppierungen aus-
schliessen. Aber ich glaube, dass dieser Bereich,
den gender anvisiert, dass dies nur einen Teil,
ich würde sogar sagen nur einen kleinen Teil, der
Konstruktionsweise der Geschlechter ausmacht.

Literatur
Soiland, Tove: Luce Irigarays Denken der sexuellen
Differenz. Eine dritte Position im Streit zwischen
Lacan und den Historisten, Wien/Berlin 2010.


	Eine andere Geschlechtertheorie : Interview

