
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2010)

Heft: 40

Artikel: Bilder verschleierter Frauen im politischen Imaginären

Autor: Dennerlein, Bettina / Frietsch, Elke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631247

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


{yxftfik tDie, M»»c/iZ«ätTfe 'VixiuxiiiaU'/rittuj (fed «änderen» Seite. z6

Bilder verschleierter
Frauen im politischen
Imaginären
iwi 'Bettina. JDewierfein und Öfee SPrietach

Neben Argumenten kommen in der Beschäftigung
mit dem Thema Islam gegenwärtig häufig Bilder
zum Tragen. Der Einsatz von Bildern geht nicht
selten Hand in Hand mit der affirmativen Verwendung

von Klischees und Geschlechterstereotypen.
So sind es vor allem verschleierte Frauen, die in der
medialen und politischen Öffentlichkeit zur
Visualisierung des «Anderen» eingesetzt werden.

Wenn in westeuropäischen Öffentlichkeiten vom
Islam, insbesondere vom Islamismus oder vom
so genannten islamischen Fundamentalismus die
Rede ist, geraten oft Bilder verschleierter Frauen
ins Blickfeld. Die verschleierte Frau steht dabei als

Symbol nicht nur für Unterdrückung, sondern auch
für die Bedrohung liberaler «westlicher» Werte
durch Gewalt und Terror. In polarisierenden oder
auch in ängstlichen Argumentationen verschmelzen

Islam und Islamismus zu ein und demselben
Phänomen: Beide erscheinen als Verkörperung
der Bedrohung von Demokratie und individuellen

ßfiMÄ
Seite 20

Titelblatt der «bz» des Wiener 8. Bezirks vom 1 Juli 2009 (Abb. 1)

Freiheiten. Obwohl nicht nur in der Wissenschaft,
sondern auch in Presse, Rundfunk und Fernsehen
um einen differenzierteren Umgang mit dem Thema
Islam gerungen wird, halten sich Klischees
hartnäckig. Zwar wird in Auseinandersetzungen mit
der als fremd betrachteten Religion und Kultur
des Islams in öffentlichen Debatten und Stellungnahmen

mittlerweile immer häufiger eingeräumt,
dass Islam nicht gleich Islam ist und dass Islam und
Islamismus nicht identisch sind. Dennoch bleiben
Sichtweisen vom Islam bzw. von Musliminnen in

der Regel deutlich unterkomplex. Das liegt nicht
zuletzt daran, dass Debatten zum Thema Islam
immer auch mit konflikthaften Aushandlungen des

«Eigenen» verknüpft sind.
Für feministische Wissenschaft und Politik erweist
sich die Kritik an islamischen Feindbildern vor
diesem Hintergrund als besonders dringlich - aber
auch als hoch kompliziert. Es ist berechtigt und

wichtig, auf die Benachteiligung von Frauen in

muslimisch geprägten Gesellschaften und Milieus
hinzuweisen und Menschenrechtsverletzungen,
die immer eine geschlechtsspezifische Dimension
haben, kenntlich zu machen. Klischeehafte Bilder
verschleierter Frauen als Illustration für die
Unterdrückung «der Frau» durch «den Islam» sind
hierfür jedoch nicht geeignet. Dass solche Bilder

sogar eher Ungerechtigkeiten stabilisieren, haben
Wissenschaftlerinnen in den letzten Jahren aus
verschiedenen Perspektiven immer wieder betont.1

Darüber hinaus haben sie darauf hingewiesen,
dass mit dem Feindbild «misogyner Islam» gerade
Antifeminismus überdeckt und politische Kämpfe
um Anerkennung von Differenz und um die
Beseitigung sozialer Ungleichheit in der eigenen Gesellschaft

geschwächt werden können.2

Klischees und Stereotype
Als Illustration des Problems sollen hier zwei
Beispiele aus 2009 für klischeehaft verzerrte Bilder

von durch den Islam unterdrückten Frauen in der
medialen bzw. politischen Öffentlichkeit dienen.
Neben den ideologischen Uberzeichnungen zeigen
sich dabei auch die Beständigkeit und zugleich die

Anpassungsfähigkeit tradierter Deutungs- und
Repräsentationsschemata. Im einen Fall handelt es

sich um das Titelblatt einer österreichischen
Gratiszeitung, im andern Fall um das Wahlplakat einer

rechtspopulistischen schweizerischen Partei (SVP).

Abbildung 1 zeigt das Titelblatt der «bz» des Wiener

8. Bezirks vom I.Juli 2009, die frei an alle Haushalte

verteilt wird. Die Schlagzeile lautet «Angst vor
Mullah-Regime». Als weitere textliche Information

findet sich folgende Erläuterung zum Thema:



Seite «7 ®ie («racAfeferfe 'VittialiiUyrunxj cfe* «9ktui&ren» £xatih.

«Iraner im Wiener Exil: Schleierzwang, Hinrichtungen

- die Flucht aus dem Gottesstaat ist für
viele die einzige Hoffnung auf Freiheit». Im
Vordergrund ist eine junge Frau zu sehen, die ein rot-
weisses Kopftuch trägt. Bei genauerem Hinsehen
erweist es sich als die österreichische Nationalflagge.

Die Flagge steht in symbolischer Beziehung
zum Parlamentsgebäude im Bildhintergrund. Die
Frau hält den Schleier in einer schützenden Geste
mit der Hand unter dem Kinn zusammen. Das Symbol

für den Schleierzwang im Iran kehrt sich damit
in ein Symbol für die schützende Geborgenheit
in der westlichen Demokratie. Unterlegt ist diese
Symbolik mit der Anspielung auf das religiöse Bild
der verschleierten Maria. Es wird suggeriert, dass
die christlich geprägten westlichen Gesellschaften
Frauen prinzipiell Schutz gewähren, während die
muslimischen Gesellschaften nichts als Unterdrückung

und Bedrohung bereithalten.
Die schweizerische SVP setzte während des
Wahlkampfes im Februar 2009 das Plakat «Maria statt
Scharia!» (Abb.2) ein. Auf dem Wahlplakat ist links
eine blonde, blauäugige, kokett lachende Frau zu
sehen. Rechts ist eine dunkeläugige Frau mit
vergitterter Burka abgebildet. Während die leichte
Schrägstellung des Gesichts der «Maria» verbunden

mit ihrem koketten Lachen und dem grünen
Hintergrund, der auf «Natur» deutet, auf den
Betrachter gefällig wirken, löst die frontale Wiedergabe

des verschleierten und vergitterten Gesichts
der «Muslimin» Beklemmung und Abwehr aus.
Das Wort «Maria» im ebenfalls grün unterlegten,
in der Plakatmitte angeordneten Wahlslogan enthält

eine Anspielung auf die Mutter Gottes in der
christlichen Religion. Erscheint auf dem Titelblatt
der Wiener Bezirkszeitung der aus dem Stoff der
österreichischen Flagge gewundene Schleier wie
ein Schutzmantel der Demokratie und der christlichen

Werte, so wird im Schweizer Wahlplakat
die junge Namensvetterin der Mutter Gottes zum
Symbol für die in westlichen Demokratien als frei
und zufrieden apostrophierte Frau. In beiden
Beispielen werden Bilder beschützter und glücklich
entfalteter Weiblichkeit in westlich-christlichen
Gesellschaften über die Imagination der verschleierten

unterdrückten Frau in muslimischen
Gesellschaften konstruiert. Obwohl beiden Bildern
unterschiedliche Anliegen zugrundeliegen, weisen sie
in der Abwertung muslimischer Gesellschaften bei
gleichzeitiger Aufwertung und Homogenisierung
der selbst beanspruchten Identität grundlegende
Gemeinsamkeiten auf. Bemerkenswert ist darüber

hinaus, dass der Bezug auf die Figur der Maria
nicht nur in der medialen Auseinandersetzung mit

YVahlpIakat der Schweizerischen SVP im Februar 2009 (Abb. 2)

dem Islam im katholisch geprägten Österreich eine
Rolle spielt, sondern auch in der Schweiz. Dies zeigt,
dass es hier weniger um die Übermittlung religiöser
Anliegen via christlicher Symbole geht als darum,
politische Anliegen über im kollektiven Imaginären
eingeschriebene säkularisierte christliche Symbole
zu vermitteln.

Repräsentation und Geschlecht
So überzogen beide Bilder wirken mögen, so tief
verwurzelt sind die hier zum Einsatz gebrachten Re-

präsentations- und Konstruktionsformen von
Weiblichkeit und kollektiver Identität. Silke Wenk hat in

anderem Zusammenhang herausgearbeitet, dass im

Zuge der Entstehung bürgerlicher Staaten seit dem
19. Jahrhundert verstärkt Bilder des Weiblichen als

Allegorien für die Werte westlicher Gesellschaften

eingesetzt wurden.3 Weil Frauen bis dahin aus dem

gesellschaftlichen und politischen Leben weitgehend
ausgeschlossen waren, konnten sie als das vermeintlich

«ganz Andere» die Werte der nun aufgewerteten
Kultur und der Nation symbolisieren. Die Tendenz,

mit Bildern des Weiblichen den Zustand einer Gesellschaft

zu markieren, hat dabei keinesfalls notwendig
mit dem Kampf um Frauenrechte zu tun. Ganz im

Gegenteil war sogar zunächst der Ausschluss der
Frauen von bürgerlichen Rechten die Bedingung für
den Einsatz der allegorischen Bilder des Weiblichen
für die Werte des Bürgertums und zugleich Bestandteil

der neu geschaffenen Ordnung.
Beim Plakat der SVP wird bestimmt nicht die
Emanzipation von Frauen verteidigt. Bilder von Frauen

werden hier vielmehr für die symbolische
Darstellung und zugleich für die Legitimation der

eigenen politischen Anliegen genutzt. Obwohl das

Titelblatt der «bz» in geringerem Masse pauscha-
lisierend und polarisierend ist als das schweizerische

Wahlplakat, arbeitet auch dieses mit dem
Klischee der unterdrückten muslimischen Frau, das

dem Bild der dank christlich-westlicher Werte
beschützten Frau gegenübergestellt bzw. durch diese



CxtUih. SDie, venicAleierfe WiauaMsi&rujruj d&o «iWferen» Seit» z8

Allegorie «Wahrheit und Lüge», 1882 (Ahh. 3)

Gegenüberstellung erst hergestellt und wirksam
gemacht wird.
Nicht nur die Vorgehensweise, Bilder des Weiblichen

als Symbol für kollektive Werte einzusetzen,
steht in einer langen Tradition. Auch die Abwertung

des Orients durch Darstellungen verschleierter
Frauen ist fester Bestandteil des westlichen

Orientalismus, wie eine Darstellung (Abb.3) aus
dem Buch «Allegorien und Embleme» von 1882

zeigt-einem seinerzeit bedeutenden Nachschlagewerk.

«Wahrheit und Lüge» werden hier durch zwei
weibliche Körper symbolisiert. Die nackte, unter
anderem durch ihre weisse Hautfarbe und die hellen

Haare als «westlich» codierte Frau, symbolisiert

mit ihrem hocherhobenen Spiegel und ihrem
üppigen Haar, das wie eine Strahlengloriole den
nackten Körper umrahmt, die Wahrheit. In einer
Geste des Sieges hat sie den Fuss auf die Maske
der Lüge gestellt, die durch die zu Boden gestürzte
Orientalin im Hintergrund verkörpert wird. Deren
schmückender Schleier steht hier nicht so sehr
für die Unterdrückung der Frau in muslimischen
Gesellschaften als vielmehr für Unwahrheit und
Sünde schlechthin.
Die konkreten Bilder orientalischer bzw.
muslimischer Frauen haben sich zwar, wie unsere
Beispiele zeigen, gegenüber dem ausgehenden 19.

Jahrhundert grundlegend gewandelt. Aber nach
wie vor sind sie es, die als Mittel der Repräsentation
und Abwertung des Anderen bevorzugt eingesetzt
werden.4 Ihre Funktion ist ähnlich geblieben: Sie

waren und sind Teil von Prozessen der
Selbstverständigung und des Aushandelns von Definitionen
des Eigenen. So offensichtlich manche ideologisch
oder anders motivierte Verzerrungen sein mögen,
so wirkmächtig sind Vorannahmen über «den
Islam» und so eingeschliffen sind hierarchisch
strukturierte (neo-)orientalistische
Repräsentationspraktiken. In öffentlichen Debatten über den
Islam - z.T. auch in wohlgemeinten mit Vertreterinnen

des Islam - besteht die Tendenz, Freiheitsrechte

bewusst oder unbewusst ethisch aufzuladen

und gegen abweichende, als islamisch
identifizierte Anschauungen und Verhaltensweisen in

Anschlag zu bringen.5 Auch feministische politische
Interventionen laufen Gefahr, sich bei der Kritik an

Geschlechterhierarchien in muslimischen
Kontexten in hegemoniale Diskurse und Selbstbilder
einzuschreiben. Das haben nicht zuletzt Diskussionen

zum Minarett-Verbot in der Schweiz im
Rahmen der Abstimmungskampagne im November
2009 gezeigt.6

Perspektiven kritischer Selbstreflexion
In dieser Situation müssen kritische Wissenschaftlerinnen

immer erst einmal postorientalistisch und

postkolonial ausholen. Dass das Sprechen über

«Frauen im Islam» immer schon Teil von in
asymmetrische Machtbeziehungen eingelassenen Reprä-

sentations- und Wissensordnungen ist, wird selbst

zum Gegenstand der Reflexion.7 Für politische
Bewegungen macht diese Erkenntnis ebenfalls

gesteigerte Selbstreflexivität und das Aufgeben
hegemonialer Universalismuspostulate notwendig.
Dieser Anspruch kommt etwa im Konzept der
transversalen Politikvon Nira Yuval-Daviszum Ausdruck.8

Auch für Feministinnen aus muslimischen Ländern

selbst stellt sich die problematische Frage des



J»eile zq flßUi wnxAfcioirto Wiauaiiaiefrutuj de# «i^üiferen» üxtUih.

Zugangs zu und des Umgangs mit Aktivistinnen in

religiösen bzw. religiös-politischen Bewegungen.
Die Notwendigkeit einer theoretisch abgesicherten

Perspektivierung dieses Problems hat Saba
Mahmood als das Dilemma der engagierten
Nahostforschung bezeichnet. Es zwingt, so Mahmood,
zum Überdenken grundlegender Konzepte von
Subjektivität, Handlungsfähigkeit und Autonomie.9
Ebenso nachdrücklich stellt sich aus unserer Sicht
die Frage, wie in postkolonialer bzw. postorienta-
listischer Perspektive das Verhältnis verschiedener
politischer Forderungen gefasst werden kann, die
Nancy Fräser unter den Gerechtigkeitsprinzipien
der Umverteilung und Anerkennung diskutiert.10

Anmerkungen
1 Siehe bspw.: Hildegard, Frübis: Die Macht der
Bilder-kritische Bildwissenschaften und feministische
Kritik, in: FKW//Zeitschrift für Geschlechterforschung
und visuelle Kultur 44 (2007), S. 49-57. Holert, Tom:
Wie die Bilder zur Ordnung rufen. Geschlecht, Militär

und Fotografie im <War on Terrorism), in: Hent-

schel, Linda (Hg.): Biiderpolitik in Zeiten von Krieg
und Terror. Medien, Macht und Geschlechterverhältnisse,

Berlin 2008, S. 159-180.
2 Vgl. versch. Beiträge in Dietze, Gabriele, Claudia
Brunner und Edith Wenzel (Hg.): Kritik des
Okzidentalismus. Transdisziplinäre Beiträge zu (Neo-)Orien-
talismus und Geschlecht, Bielefeld 2009.
3 Wenk, Silke: Versteinerte Weiblichkeit. Allegorien
in der Skulptur der Moderne, Köln/Weimar/Wien
1996.
4 Vgl. Lanwerd in Kritik des Okzidentalismus, a.a.O..
5 Vgl. Amir-Moazami in Kritik des Okzidentalismus,
a.a.O..
6 Für eine kritische Untersuchung niederländischer
und bundesdeutscher feministischer Interventionen
zum Thema Islam vgl. D. Marx in Kritik des
Okzidentalismus.

7 Vgl. etwa zum Thema Frauenrechte und Islam
Abu-Lughod, Lila: The Active Social Life of «Muslim
Women's Rights». A Plea for Ethnography, not Polemic,

with Cases from Egypt and Palestine, in: Journal

of Middle East Women's Studies, 6 (1), 2010, S.

1-45.
8 Yuval-Davis, Nira: «Human/Women's Rights and
Feminist Transversal Politics», in: Myra Marx
Ferreeund Aili Mari Tripp (Hg.), Global Feminism.
Transnational Women's Activism,
Organizing, and Human Rights, New York/London
2006, S. 275-295.
9 Mahmood, Saba: Feminist Theory, Embodiment,
and the Docile Agent: Some Reflections on the

Egyptian Islamic Revival, Cultural Anthropology,
6 (2), S. 202-236; dies., Eintrag „Anthropology" in

EWIC. Vgl. Abou-Odeh, Lama: über feministische
Perspektiven auf das Phänomen der Verschleierung.
Kritisch zur Betonung einer authentisch «islamisch»
artikulierten Handlungsfähigkeit von Frauen vgl.
Moghissi, Haideh: Feminism and Islamismic
Fundamentalism. The Limits of Postmodern Analysis,
London/New York 2002.
10 Fräser, Nancy und Axel Honneth: Umverteilung
oder Anerkennung? Eine politisch-philosophische
Kontroverse, Frankfurt a. M 2003.

Autorinnen
Bettina Dennerlein ist Professorin für Gender
Studies und Islamwissenschaft am Orientalischen
Seminar der Universität Zürich
bettina.dennerlein@access.uzh.ch

Elke Frietsch ist Kunstwissenschaftlerin und
Oberassistentin in Gender Studies am Orientalischen
Seminar der Universität Zürich
elke.frietsch@access.uzh.ch

I Etwas
Gescheites

lernen.

JetÜ in der
Autonomen Schule Zurich ASZ

Kurse anbieten und Kurse besuchen
Informationen und Kursangebote

https://schuel.dot.chfc info@schuel.dot.ch
7 Januar 2010 ucetfu Solidarität mit dem Verein

seiende did ^»altsame fur unj dcr
Räumung ups Srhu isiisps
atfASi Autonomen Schule Zunch'

l-Uf ititt-r i'.-HKJveriMltete

K'iUcr Segpgninjs
8i dungy-Surc *


	Bilder verschleierter Frauen im politischen Imaginären

