
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2010)

Heft: 40

Artikel: "Menschen im Zoo"

Autor: Giovanoli, Manuela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


G»i&tik,_JuFbu»ynadfU»n. d/ea Seite, zz

«Menschen im Zoo»
v<*n SManuela, QiaveuuM

Menschenausstellungen waren in der Zeit des

19. bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts beim
«Massenpublikum» sowie bei der Wissenschaft
in Europa und den USA äusserst beliebt. Die
Besucherinnen waren von der Andersartigkeit

der ausgestellten Menschen gleichermassen
fasziniert und schockiert. Doch woher stammt diese
Faszination für das Exotische, und woher stammen

die Ängste davor?

Jedes Wochenende stehen unzählige Menschen

vor den zahlreichen Gehegen im Zoo. Interessiert
bleiben sie vor den einzelnen Gehegen stehen und
betrachten fasziniert die ausgestellten Tiere. Die

Besucherinnen des Zoos werden an jedem Gehege
aufs Neue überrascht: Tierarten aus fernen
Weltgegenden, welche teilweise sogar vom Aussterben

bedroht sind, können hier aus nächster Nähe
beobachtet werden, und durch die phantasievoll
nachgebildeten Landschaften werden sie an die
exotischsten und traumhaftesten Orte entführt.

Baiichtiin/.erin im Cafe de Maroc

So ähnlich könnte es sich wohl auch in der Zeit des
19. Jahrhunderts bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts

zugetragen haben, als in zahlreichen Zoos,
Museen, Welt- und Kolonialausstellungen in Europa
und den USA Menschen unterschiedlichster
Herkunft (meist aus den Kolonialgebieten Frankreichs
und Grossbritanniens) vor den verschiedensten
Kulissen zur Schau gestellt wurden. Wie beispielsweise

die Historikerin Rea Brändle1 aufzeigt, fanden

solche Völkerschauen in diesem Zeitraum
auch in Zürich, unter anderem im Zürcher Zoo,
statt. Ganze Dörfer wurden damals entsprechend
den Fantasien und Vorstellungen europäischer und
amerikanischer Kolonialbeamter und -beamtinnen
nachgebaut und mit Menschen unterschiedlicher
Herkunft «besiedelt». Afrikanische, indianische,
arabische, karibische und chinesische Dörfer reihten
sich aneinander und wurden voller Stolz dem
staunenden Publikum präsentiert. Die Ausstellungen
dienten in erster Linie dazu, die eroberten Kolonien
und ihre Bewohnerinnen mit ihren Sitten und
Gebräuchen dem europäischen und amerikanischen
Publikum vorzustellen.2

Spektakel, Exotik, Show!
Obwohl die Völkerschauen und Weltausstellungen,

vor allem bis Ende des 19. Jahrhunderts,
durchaus einen wissenschaftlichen Anspruch in

den Bereichen der Ethnologie, der Geschichte und
auch der Biologie erhoben, standen die kommerziellen

Interessen der Veranstalter und Kolonialverwaltungen

um die Jahrhundertwende und anfangs
des 20. Jahrhunderts zunehmend im Vordergrund.
Gezeigt und inszeniert wurde, was den Interessen
und Vorstellungen der Kolonialverwaltung und
der Regierung entsprach, und was die Besucherinnen

zu Tausenden zu den Ausstellungsstätten
strömen liess. In den orientalischen Dörfern

wurden Basars errichtet, auf denen arabischer
Kaffee verkauft wurde und Bauchtänzerinnen in

Tanzcafes auftraten. Die Moschee, welche in der
Rue de Caire an der Exposition Universelle in Paris

1889 errichtet wurde, wurde beispielsweise in

der Nacht kurzerhand in ein Tanzlokal umfunktioniert

wo Bauchtänzerinnen die erotischen Fantasien

der männlichen Besucher anregten. Bewusst
und publikumswirksam wurden somit bestimmte
Eigenschaften, welche den Bewohnerinnen der

verschiedenen Kolonien zugeschrieben wurden,
inszeniert und analysiert. Die ausgestellten
Menschen sollten in den errichteten Dörfern daher

möglichst das tun, was sich die Aussteller unter
ihren jeweiligen Alltagsgewohnheiten vorstellten.
Sogar Geburten und Todesfälle fanden vor den



Seil» 23 ^fascination (fed ^Imferew Cttniih,

EE VI LL \GE SENfiGALAIS

Senegalesische Musiker im Village Senegalais

Augen eines Massenpublikums statt und wurden

von Laien und Akademikern gleiohermassen
analysiert und interpretiert. Erstaunen,
Faszination sowie ein gewisses Mitleid sollte in den
Besucherinnen ausgelöst werden. Die
Besucherinnen waren beim Betrachten der
ausgestellten Menschen und deren Inszenierungen
meist hin und her gerissen; einerseits waren
sie beeindruckt und fasziniert vom
ungewohnten Anblick dieser Menschen aus fremden
Ländern und andererseits löste dieses sonderbar
Fremde auf eine seltsame Weise Ängste aus.3
Die Furcht der europäischen Besucherinnen
vor dem Kannibalismus, welcher einigen
afrikanischen Gesellschaften unterstellt wurde und
vor der vermuteten ungehemmten und
unmoralischen Sexualität der so genannten «Wilden»
standen dabei im 19. Jahrhundert wohl im Vordergrund.

Die «Hottentotten Venus»
Um die Abivalenzen der damaligen Zeit zu
verstehen, muss wohl ein Blick auf den politischen
und historischen Kontext der Debatten um die
ausgestellten Menschen und deren Bedeutung in
den damaligen europäischen Gesellschaften
geworfen werden. Die Geschichte Sarah Baartmans,
der so genannten «Hottentotten Venus», und die
Debatten, die über ihre Bedeutung entflammt
sind, geben einen besonderen Einblick in den
Kontext der Diskurse um Rasse und Sexualität des
19. Jahrhunderts.
Vermutlich 1789 in Südafrika geboren, machte
Sarah Baartman als junge Frau die Bekanntschaft
eines Engländers, wodurch sie schliesslich nach

England gelangte und 1810 erstmals im Picadilly
Circus in London ausgestellt wurde. Die Ausstellung

Sarah Baartmans löste damals in London,
sowie im übrigen Europa, eine heftige Debatte



ix<uih STaajination cU-st S\*txl*"r*>fi Seite stq.

um die Abschaffung der Sklaverei und den
damit verbundenen rechtlichen Status ausgestellter
Menschen aus. Die Art und Weise, in welcher der
Körper Sarah Baartmans ausgestellt wurde, wurde

als erniedrigend und stossend betrachtet. Das

angeblich für Hottentottinnen typische, ausgeprägte

Hinterteil und ihre angeblich verlängerten
Genitalien sorgten bei der Wissenschaft für
Aufregung und versetzten die Besucherinnen in eine
ambivalente Faszination. Ihr Körper löste sowohl
beim Publikum, als auch in wissenschaftlichen
Kreisen, eine grosse Faszination aus, und wurde
deshalb nach ihrem Tod 1815 in Paris vom
französischen Wissenschafter George Cuvier untersucht
und präpariert. Teile ihres Skeletts und ihrer
Genitalien wurden von ihm anschliessend konserviert
und in dazu geeigneten Behältern ausgestellt und
waren nach Ansicht des amerikanischen Historikers

Sander Gilman4 ausschlaggebend für die
im 19. Jahrhundert vorherrschenden Stereotype
schwarzer Frauen. Cuviers Beschreibungen von
Baartmans Genitalien dominierten die
medizinischen Darstellungen schwarzer, weiblicher
Genitalien dieser Zeit. Die Rundungen Sarah
Baartmans, insbesondere ihr Gesäss, sowie ihre
Genitalien wurden zum Sinnbild der
ungehemmten, schäm- und zügellosen Sexualität,

welche den Hottentotteninnen unterstellt wurde
und welche mit dem Sittenbild europäischer
Eliten des 19. Jahrhunderts kaum vereinbar war.
Sarah Baartmans Körper wurde zum Inbegriff
rassischer und sexueller Differenz und zum
Gegenstand populärer Mythen und politischen
Spotts. Sander Gilmans Arbeit aus dem Jahre
1985, welche Sarah Baartman als Ikone der sexuellen

Differenz im 19. Jahrhundert betrachtet, galt
lange Zeit als Grundlage für weitere poststruk-
turalistische Analysen zu Rasse und Sexualität. Im

Zentrum dieser Arbeiten stand die Dekonstruktion
der diskursiven Machtverhältnisse, welche mit diesen

Begriffen verbunden sind. Was diese Ansätze
aber kaum betrachten, sind die Annahmen, welche

den Theorien zu Rasse und Sexualität im 19.

Jahrhundert zugrunde lagen: die sozialen Beziehungen,

welche bestimmten, wer als schwarz
betrachtet wurde und wer nicht, sowie die
unterschiedlichen sozialen Kontexte im damaligen England

und Frankreich. Zine Magubane5 sieht in der
Ikonisierung Sarah Baartmans deshalb vielmehr
den Ausdruck einer Angst der europäischen
Oberschichten vor dem Verschwinden von bestehenden
Klassen- und Statusunterschieden in der europäischen

und insbesondere der französischen Politik

des 19. Jahrhunderts. In England muss Sarah

ÄiSS^Ze SSjcKjSS Sorti«» SÜSS«»«- SÜSS««»1-
ViRWrtliSi- — —1 »ADEN mOSK

Nicht verzagen,
Studentenladen!

Die ZSUZ erleichtert das Studium mit verschiedenen
Shops und Services. Wir sind überall rund um die Uni
Zürich und bieten sämtlichen Studierenden preiswerte
und unkomplizierte Unterstützung.

Zentralstelle
M der Studentenschaft^il der Universität Zürich www.zsuz.ch



Seit» sß JSujinn/««» dea Jistefnrest i^xtMk.

Baartman und ihr rechtlicher Status zudem im
Hinblick auf die damaligen Debatten über die
Abschaffung der Sklaverei betrachtet werden. Hinzu

kommt, dass die Kategorisierung schwarzer
Menschen keineswegs aufgrund empirisch beobachtbarer

und stabiler Faktoren erfolgte - auch Iren wurden

mitunter als «Schwarze» betrachtet. Dies macht
deutlich, dass Kategorien wie Rasse und Sexualität
keineswegs biologische, sondern vielmehr soziale
oder politische Kategorien sind, welche je nach
historischem, sozialem, kulturellem und politischem
Kontext unterschiedlich wahrgenommen, interpretiert

und dargestellt werden. Die Betonung der
Andersartigkeit und Minderwertigkeit der Menschen
aus den Kolonien diente wohl nicht zuletzt der
Rechtfertigung des teilweise äusserst gewaltsamen
Vorgehens der Kolonialverwaltungen gegen die
einheimischen Bevölkerungen. Die Ausstellungen
und Darstellungen von Menschen aus den Kolonien

im 19. und frühen 20. Jahrhundert machen
somit einmal mehr deutlich, dass hinter den
Kategorien Wir und Die Anderen immer auch Machtansprüche

und politische Interessen verborgen sind.

Anmerkungen
1 Brändle, Rea: Wildfremd, hautnah. Völkerschauen
und Schauplätze. Zürich 1880-1960. Bilder und

Geschichten, Zürich 1995.
2 Burton, Benedikt: International Exhibitions and
National Identity, S. 5-7, in: Anthropology Today
7, 3, 1991, S. 5-9.
3 Plato, Alice von: Präsentierte Geschichte.
Ausstellungskultur und Massenpublikum im Frankreich

des 19. Jahrhunderts., Frankfurt a. M. 2001,
S. 213-250.
4 Gilman, Sander: Black Bodies, White Bodies.
Toward an Iconography of Female Sexuality in Late

Nineteenth-Century Art, Medicine and Literature,
in: Critical Inquiry, 12, 1, 1985, S. 204-242. hier: S.

213-232.
5 Magubane, Zine: Which Bodies Matter? Feminism,

Poststructuralism, Race and the Curious
Theoretical Odyssey of the «Hottentot Venus», in:
Gender and Society, 15, 6 (2001), S. 816-834, hier:
816-818.

Autorin
Manuela Giovanoli studiert Ethnologie, Politikwissenschaft

und Soz.- und Wirtschaftsgeschichte und
ist im Laufe ihres Studiums immer wieder auf das

Thema der Menschenausstellungen gestossen,
unter anderem im Seminar «Afrikanische
Menschen als Ausstellungsobjekte: Jahrmarkt-Bühne-
Zoo» (FS 2009) bei Frau Prof. Dr. Gesine Krüger.
manuelagiovanoli@access.uzh.ch


	"Menschen im Zoo"

