Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2008)

Heft: 37

Artikel: Die Macht der Gewohnheit

Autor: Steiger, Claudio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

..........................................................................

Die Macht
der Gewohnheit

...................................

Wie ist es moglich, dass sich die «ménnliche
Dominanz» so lange Zeit und fast iiberall auf der
Welt bei allen dusseren Unterschieden strukturell
stets dhnlich ausgeprigt und reproduziert hat?
Handelt es sich um den natiirlichen Lauf der Dinge?
Nein, sagt Pierre Bourdieu. Tief in die Korper
und die Wahrnehmungsstrukturen eingeschrie-
bene soziale Konstrukte sind die Triebfedern
andauernder «Unterdriickung». Erst ihre Natu-
ralisierung aber garantiert auch heute noch den
herrschaftlichen Erfolg.

Mit dem weltbekannten Sozialwissenschaftler
Pierre Bourdieu verbindet man nicht als erstes
seine Beitrdge zur Geschlechterforschung. Man mag
an einen umtriebigen Kultursoziologen denken,
der so wirkungsmachtige Begriffe wie Feld, Habitus
oder symbolisches Kapital gepragt und mit seinem
Hauptwerk «Die feinen Unterschiede» (1979) den
Nachweis dariiber erbracht hat, dass Geschmacks-
urteile und kulturelle Praferenzen kaum je wirk-
lich individuell sind, sondern in entscheidendem
Masse von der sozialen Stellung abhangen. Und
man wird einen rastlosen Intellektuellen erinnern,
der trotz einer ungewéhnlich erfolgreichen akade-
mischen Karriere gegeniiber den Mechanismen
und Hierarchien der Universitat stets skeptisch
geblieben ist. Der gegen Neoliberalismus und die
Prekarisierung der Arbeit Stellung bezogen hat.
Aber auch gegen die Unterdriickung der Frauen?

Ein fast notwendiges Interesse

Tatsachlich hat sich Pierre Bourdieu erst 1998,
vier Jahre vor seinem frithen Tod, explizit der
«Geschlechterproblematik» zugewandt. Dies, wie
er selbst sagt, erst «<nach langem Zégern und mit
grosster Behutsamkeit».! Er war sich stets be-
Wusst, dass mannliche Beitrage zur «Geschlech-
terfrage» Gefahren bergen: «Der Analytiker, der
in dem gefangen ist, was er zu verstehen wihnt,
kann, da er, ohne es zu wissen, Rechtfertigungsab-
sichten gehorcht, nicht nur die Voraussetzungen,

vvvvv

die er selbst an den Gegenstand herangetragen hat,
fur Einsichten in die Voraussetzungen der Akteure
ausgeben.»? Nicht ganz zu Unrecht hat man Bourdieu
dennoch mangelnde Kenntnis aktueller Gender-
Entwicklungen vorgeworfen.3 Andererseits machte
fur ihn ein weibliches Diskursmonopol allein auf-
grund eines «kognitiven Privilegs» (das er nicht
abstritt) keinen Sinn.4 Und gerade heute scheint
Bourdieus sozialkonstruktivistischer Ansatz von
hoher Relevanz. In einer Zeit des ungehemmten
Biologismus, in der die Asymmetrien zwischen den
Geschlechtern qua Genetik pl6tzlich wieder salon-
fahig werden, bietet er Verstehensalternativen.

Um Bourdieus Zugang zur «Genderfrage» zu ver-
stehen, lohnt sich ein Blick darauf, wie schon sein
ganzes Werk in die entsprechende Richtung weist.
Mit seinem zentralen Konzept des Habitus grenzte
er sich schon friih ebenso vom totalen Subjekti-
vismus des Existentialismus wie vom struktura-
listischen Paradigma ab. Dessen Determinismus
eines Systems von festen Regeln ersetzte er durch
eine Theorie, die die Akteure zuriick ins Spiel
bringt, ihr soziales Verhalten aber fiir erklarbar
halt. Wenn der Habitus, wie sich gezeigt hatte, das
Auftreten, den Stil, den Geschmack und sogar die
Sprache einer Person strukturiert, obgleich diese
das Gefiihl hat, eine «freie Wahl» zu treffen, dann
war nun die Frage, ob dies auch fiir die Geschlechter-
verhaltnisse galte.

Dem Androzentrismus auf der Spur

Bourdieus Strategie ist eine Untersuchung der Ver-
standeskategorien, mit denen das Individuum die
androzentrische Welt hervorbringt. In westlichen
Gesellschaften hatten die Geschlechterbezie-
hungen aber einen hohen Grad an Komplexitat
erreicht.> Aus diesem Grund sei mitunter eine
«ethnographische Analyse der objektiven Struktu-
ren und der kognitiven Formen einer besonderen
geschichtlichen Gesellschaft, exotisch und nah,
fremd und vertraut zugleich»6 interessant. Bourdieu
entscheidet sich dabei fiir das Berbervolk der
Kabylen in Algerien. Schon in seinen ersten ethno-
logischen Arbeiten hatte er diese Gemeinschaften
untersucht.

Wenn man die anthropologische Tradition be-
riicksichtigt, sind Bourdieus Resultate nicht neu.
Gerade das Beispiel der Berber ist in seiner Prag-
nanz jedoch beeindruckend. Bei den Kabylen ist
die Opposition mannlich/weiblich nicht auf das
Gesch-lecht und die Sexualitét begrenzt, sondern
klassifiziert in einem viel grésseren Dualismus
die wahrge-nommene Welt in gerade/krumm, tro-
cken/feucht, hart/weich usw. Diese Denkschemata

....................................................................................



mythisch-ritueller Betrachtung der Welt «regis-
trieren als Naturunterschiede, die der Objektivitat
eingezeichnet sind, Unterschiede und Unterschei-
dungsmerkmale, zu deren Existenz sie beitragen,
und die sie zugleich «naturalisieren», indem sie
sie in ein System scheinbar ebenso nattrlicher
Unterschiede einordnen».” Konkret: Das Tatsach-
liche der physischen Naturunterschiede wird
bruchlos in ein angeblich ebenso naturliches
Geschlechterverhaltnis fortgesetzt. Durch einen
willkiirlichen Bezug zur Biologie werden die «posi-
tiven» Positionen (gerade, trocken, hart etc.) dem
Mann zugeschrieben. Entsprechend hat er die
Herrschaft und Privilegien (wie etwa den Markt
zu besuchen), wahrend die Frau das Haus hiiten
muss. Damit gibt es auch bei den Berbern kaum
Erklarungsdiskurse fir die Unterdrickung. Am
ehesten noch fungiert eine mythische Erzahlung
als «Begriundung»: Sie leitet von der «normalen»
Stellung des Mannes beim Sex - oben - den
Machtanspruch ab... Aber die Starke der mann-
lichen Ordnung, so Bourdieus Uberzeugung,
aussert sich ja gerade «in dem Umstand, dass sie
der Rechtfertigung nicht bedarf».8

Symbolische Gewalt

Wie aber kann sich ein System der Ungleichheiten
so lange aufrechterhalten? Bei den Kabylen wie
in den westlichen Gesellschaften macht Bourdieu
fest, was er fiir konstitutiv fiir die Reproduktion
der «mannlichen Herrschaft» halt: symbolische
Gewalt. Bourdieu sieht sie darin, dass die Frauen
«auf jeden Sachverhalt und insbesondere auf die
Machtverhaltnisse, in denen sie gefangen sind,
Denkschemata anwenden», die «das Produkt der
Inkorporierung dieser Machtverhaltnisse sind».®

‘Bed/rag Bowrdieus Ameuxandmuetgung mit der mdinnlichen ‘?@emclaaft Seite g2

.............................................................................................................................................................

Symbolische Gewalt ware so das kaum wahrnehm-
bare, aber unheimlich wirksame Zuriickwirken der
androzentrischen Strukturierung der Welt auf ihre
Bewohnerinnen. Das Fatale daran: Die erst einmal
nach dem Prinzip der «mannlichen Uberlegenheit»
aufgebaute Herrschaft muss nach Bourdieu wenig
mehr tun, als die im Habitus der «Unterdrickten»
vorhandene Kooperationsbereitschaft ansprechen.
Der Gehorsam der Frauen — bzw. anderer «Opfer»
symbolischer Gewalt — ist dann gerade keine
Entscheidung nach Abwagen der Griinde oder
Zustimmung zur Unterdriickung. Sondern ein
Horen auf die «Ordnungsrufe» der sozialen Welt,
«die nur fir diejenigen vernehmbar sind, die Gber
eine entsprechende Voreinstellung verfiigen, und
die —wie die rote Ampel das Bremsen - tief einge-
kerbte, korperliche Dispositionen in Gang setzen,
ohne den Weg liber Bewusstsein und Berechnung
machen zu missen.»10

Zweifellos ist dies der kontroverseste Punkt in
Bourdieus Studie. Er spricht androzentrisch dis-
ponierten Frauen zu einem gewissen Grad freies
Handeln ab. Umso mehr befremdet, dass Bourdieu
gerade hier kaum prazise Beispiele aus westlichen
Gesellschaften anfiihren kann. Uberhaupt erstaunt
in «Mannliche Herrschaft» das sehr abstrakte und
rein theoretische Vorgehen eines Soziologen, der
wie kaum jemand anderes der empirischen Praxis
stets hochsten Wert beigemessen hat.

Zumindest ein pointiertes, mit der Alltagserfahrung
korrelierendes Beispiel wird jedoch diskutiert: In
Frankreich wiinscht sich geméss einer Studie der
Zeitschrift Population deutlich mehr als die Halfte
der Frauen einen Mann, der sowohl alter als auch
grosser ist als sie. Einen kleineren Mann lehnen
zwei Drittel ausdriicklich ab. Woher kommt dieser




..........................................................................

Unwille, die Geschlechterhierarchie einmal umzu-
drehen? «Eine Umkehrung des Erscheinungsbildes
zu akzeptieren», antwortet Bourdieu mit dem
Verfasser der Studie, Michel Bozon, «hiesse den
Anschein erwecken, die Frau sei dominant, was
sie (paradoxerweise) sozial herabsetzen wiirde.
Mit einem unterlegenen Mann wiirde sie sich
selbst als Unterlegene fiihlen.»11

Und ihre Uberwindung

Wie kann der Androzentrismus nach allen Fort-
schritten endglltig beseitigt werden? Einen Ort
dafiir sieht Bourdieu in der Liebe, dieser «geschlos-
senen und vollkommen autarken Welt, in der sich
Wunder an Wunder reiht».12 Hier seien Gewalt-
losigkeit durch Reziprozitdt sowie Hingabe und
Selbstverantwortung gleichzeitig moglich.

So gern man dieses Pladoyer fiirs Romantische
unterstutzt, so stellt sich doch die Frage nach der
tatsachlichen und restlosen Uberwindung mann-
licher Herrschaft. Folgt man Bourdieu, so macht
eine Anderung des Bewusstseins — z.B. mittels
«ldeologiekritik» — wenig Sinn. Das Fundament der
symbolischen Gewalt liege eben nicht in einem
«mystifizierten Bewusstsein, dass es nur aufzukla-
ren galte»,13 sondern in tiefstliegenden, kdrperlich
verankerten Uberzeugungen und Denkweisen.
Bourdieu ist liberzeugt, dass es, um «eine dauer-
hafte Transformation des Habitus» zu erreichen,
geradezu eine «Gegendressur» braucht.’4 Und er
wird noch deutlicher: «Man kann eine Aufkiindi-
gung des Einverstandnisses der Opfer der symbo-
lischen Gewalt mit den Herrschenden allein von
einer radikalen Umgestaltung der gesellschaft-
lichen Produktionsbedingungen jener Dispositio-
nen erwarten, die die Beherrschten dazu bringen,
den Herrschenden und sich selbst gegeniiber den
Standpunkt der Herrschenden einzunehmen.»15
Fur Bourdieu bedeutet das keinen Determinismus.
Gerade die Soziologie kénne realistische Mittel
anbieten, um den «der Gesellschaftsordnung
immanenten Tendenzen» entgegenzuwirken: «Das
Gesetz der Schwerkraft musste erst kennen, wer
Flugmaschinen baute, die ebendieses Gesetz
wirksam (iberwinden.»16

Erhellende Einblicke in die Gesetze der ungleichen
Schwerkrafte zwischen den Geschlechtern hat
Pierre Bourdieu vor zehn Jahren geliefert. Ein-
deutig zu kurz sind dabei empirische Nachweise
an sich plausibler Thesen, vor allem aber die Aus-
einandersetzung mit den Genderwissenschaften
gekommen. Bourdieus Bestandesaufnahme ohne
neuerlichen ménnlichen Aktionismus ist dennoch
ein rares Gut. Seine Analyse der unheimlichen

.........................................................................................

Macht der Struktur bewahrt vor Ubereilten Sie-
gesgewissheiten. Gerade eine Soziologie der
«mannlichen Herrschaft» scharft die Sinne fir die
Gefahren eines immer schamloseren Biologismus.
In einer Zeit der konstanten Renaturalisierung des
rein Historischen, in einer Pro7-Gegenwart zwi-
schen «Germany’s Next Topmodel» und «Warum
Manner nicht zuhoren und Frauen schlecht ein-
parkeny, ist sie von nicht zu unterschatzendem Wert.

.......................................................................

Anmerkungen

T Bourdieu, Pierre, La domination masculine,
Paris 1998, dt.: Die mannliche Herrschaft, tibers.
von Jurgen Bolder, Frankfurt 2005, S. 197.

2 Wie Anm. 2.

3 Gleichzeitig grenzt er sich beispielsweise klar
von der frihen Judith Butler ab. lhre «volunta-
ristische» Sicht des Geschlechts ist mit seinem
Habituskonzept kaum vereinbar. (Vgl. Die mann-
liche Herrschaft, S. 178.)

4 Wie Anm. 2, S. 196.

5 Es ist nicht unbedingt einzusehen, warum
Geschlechterbeziehungen nur in westlichen Gesell-
schaften komplex sein sollen. Bourdieu geht
jedoch davon aus, dass die androzentrische Struk-
turierung dort besser kaschiert wird und damit
schwieriger aufzudecken ist.

6 Die mannliche Herrschaft, S. 196.

7 Wie Anm. 7, S. 19.

8 Wie Anm. 7, S. 21.

9 Wie Anm., S. 63.

10 Bourdieu, Pierre, Meditationen. Zur Kritik der
scholastischen Vernunft, Frankfurt 2001, S. 225.

11 Bozon, M.. Les femmes et I'écart d’age entre
conjoints: une domination consentie, S. 327 360,
Population, 2 (1990), (zit. nach Bourdieu, Pierre,
Die mannliche Herrschaft, S. 67).

12 Die mannliche Herrschaft, S. 189.

13 Wie Anm. 13, S.77.

14 Bourdieu, Pierre, Meditationen. Zur Kritik der
scholastischen Vernunft, Frankfurt 2001, S. 220.

15 Die mannliche Herrschaft, S. 77.

16 Pierre Bourdieu. Die Demokratie braucht Sozio-
logie, Die Zeit, 26 (1996). Text unter: http://www.
zeit.de/1996/26/s0ziol.txt.19960621.xml?page=1.
Autor

Claudio Steiger studiert Geschichte und engagiert
sich bei den Globalisierungskritikern von Attac.
claudiosteiger@bluewin.ch



	Die Macht der Gewohnheit

