
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2008)

Heft: 37

Artikel: Die Macht der Gewohnheit

Autor: Steiger, Claudio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seite fi ttaurrttteua S\uaeinand«vraet^ung mit der männiichen. 'Hei-twhttft livilriuj

Die Macht
der Gewohnheit
van Claudia. Steige/r

Wie ist es möglich, dass sich die «männliche
Dominanz» so lange Zeit und fast Uberall auf der
Welt bei allen äusseren Unterschieden strukturell
stets ähnlich ausgeprägt und reproduziert hat?
Handelt es sich um den natürlichen Lauf der Dinge?
Nein, sagt Pierre Bourdieu. Tief in die Körper
und die Wahrnehmungsstrukturen eingeschriebene

soziale Konstrukte sind die Triebfedern
andauernder «Unterdrückung». Erst ihre
Naturalisierung aber garantiert auch heute noch den
herrschaftlichen Erfolg.

Mit dem weltbekannten Sozialwissenschaftler
Pierre Bourdieu verbindet man nicht als erstes
seine Beiträge zur Geschlechterforschung. Man mag
an einen umtriebigen Kultursoziologen denken,
der so wirkungsmächtige Begriffe wie Feld, Habitus
oder symbolisches Kapital geprägt und mit seinem
Hauptwerk «Die feinen Unterschiede» (1979) den
Nachweis darüber erbracht hat, dass Geschmacksurteile

und kulturelle Präferenzen kaum je wirklich

individuell sind, sondern in entscheidendem
Masse von der sozialen Stellung abhängen. Und
man wird einen rastlosen Intellektuellen erinnern,
der trotz einer ungewöhnlich erfolgreichen
akademischen Karriere gegenüber den Mechanismen
und Hierarchien der Universität stets skeptisch
geblieben ist. Der gegen Neoliberalismus und die
Prekarisierung der Arbeit Stellung bezogen hat.
Aber auch gegen die Unterdrückung der Frauen?

Ein fast notwendiges Interesse
Tatsächlich hat sich Pierre Bourdieu erst 1998,
vier Jahre vor seinem frühen Tod, explizit der
«Geschlechterproblematik» zugewandt. Dies, wie
er selbst sagt, erst «nach langem Zögern und mit
grösster Behutsamkeit».1 Er war sich stets be-
wusst, dass männliche Beiträge zur «Geschlechterfrage»

Gefahren bergen: «Der Analytiker, der
in dem gefangen ist, was er zu verstehen wähnt,
kann, da er, ohne es zu wissen, Rechtfertigungsabsichten

gehorcht, nicht nur die Voraussetzungen,

die er selbst an den Gegenstand herangetragen hat,
für Einsichten in die Voraussetzungen der Akteure
ausgeben.»2 Nicht ganz zu Unrecht hat man Bourdieu
dennoch mangelnde Kenntnis aktueller Gender-
Entwicklungen vorgeworfen.3 Andererseits machte
für ihn ein weibliches Diskursmonopol allein
aufgrund eines «kognitiven Privilegs» (das er nicht
abstritt) keinen Sinn.4 Und gerade heute scheint
Bourdieus sozialkonstruktivistischer Ansatz von
hoher Relevanz. In einer Zeit des ungehemmten
Biologismus, in der die Asymmetrien zwischen den
Geschlechtern qua Genetik plötzlich wieder salonfähig

werden, bietet er Verstehensalternativen.
Um Bourdieus Zugang zur «Genderfrage» zu
verstehen, lohnt sich ein Blick darauf, wie schon sein

ganzes Werk in die entsprechende Richtung weist.
Mit seinem zentralen Konzept des Habitus grenzte
er sich schon früh ebenso vom totalen Subjektivismus

des Existentialismus wie vom struktura-
listischen Paradigma ab. Dessen Determinismus
eines Systems von festen Regeln ersetzte er durch
eine Theorie, die die Akteure zurück ins Spiel
bringt, ihr soziales Verhalten aber für erklärbar
hält. Wenn der Habitus, wie sich gezeigt hatte, das
Auftreten, den Stil, den Geschmack und sogar die
Sprache einer Person strukturiert, obgleich diese
das Gefühl hat, eine «freie Wahl» zu treffen, dann
war nun die Frage, ob dies auch für die Geschlechterverhältnisse

gälte.

Dem Androzentrismus auf der Spur
Bourdieus Strategie ist eine Untersuchung der
Verstandeskategorien, mit denen das Individuum die
androzentrische Welt hervorbringt. In westlichen
Gesellschaften hätten die Geschlechterbeziehungen

aber einen hohen Grad an Komplexität
erreicht.5 Aus diesem Grund sei mitunter eine

«ethnographische Analyse der objektiven Strukturen

und der kognitiven Formen einer besonderen
geschichtlichen Gesellschaft, exotisch und nah,
fremd und vertraut zugleich»6 interessant. Bourdieu
entscheidet sich dabei für das Berbervolk der
Kabylen in Algerien. Schon in seinen ersten
ethnologischen Arbeiten hatte er diese Gemeinschaften
untersucht.
Wenn man die anthropologische Tradition
berücksichtigt, sind Bourdieus Resultate nicht neu.
Gerade das Beispiel der Berber ist in seiner Prägnanz

jedoch beeindruckend. Bei den Kabylen ist
die Opposition männlich/weiblich nicht auf das
Gesch lecht und die Sexualität begrenzt, sondern
klassifiziert in einem viel grösseren Dualismus
die wahrge-nommene Welt in gerade/krumm,
trocken/feucht, hart/weich usw. Diese Denkschemata



Heitrnxj 'Btitirdieu* i\tMeintindemetjting mit der mdnnJUehen 'ttermeJhnf'l Seite 42

mythisch-ritueller Betrachtung der Welt «registrieren

als Naturunterschiede, die der Objektivität
eingezeichnet sind, Unterschiede und
Unterscheidungsmerkmale, zu deren Existenz sie beitragen,
und die sie zugleich <naturalisieren>, indem sie
sie in ein System scheinbar ebenso natürlicher
Unterschiede einordnen».7 Konkret: Das Tatsächliche

der physischen Naturunterschiede wird
bruchlos in ein angeblich ebenso natürliches
Geschlechterverhältnis fortgesetzt. Durch einen
willkürlichen Bezug zur Biologie werden die
«positiven» Positionen (gerade, trocken, hart etc.) dem
Mann zugeschrieben. Entsprechend hat er die
Herrschaft und Privilegien (wie etwa den Markt
zu besuchen), während die Frau das Haus hüten
muss. Damit gibt es auch bei den Berbern kaum
Erklärungsdiskurse für die Unterdrückung. Am
ehesten noch fungiert eine mythische Erzählung
als «Begründung»: Sie leitet von der «normalen»
Stellung des Mannes beim Sex - oben - den

Machtanspruch ab... Aber die Stärke der männlichen

Ordnung, so Bourdieus Überzeugung,
äussert sich ja gerade «in dem Umstand, dass sie
der Rechtfertigung nicht bedarf».8

Symbolische Gewalt
Wie aber kann sich ein System der Ungleichheiten
so lange aufrechterhalten? Bei den Kabylen wie
in den westlichen Gesellschaften macht Bourdieu
fest, was er für konstitutiv für die Reproduktion
der «männlichen Herrschaft» hält: symbolische
Gewalt. Bourdieu sieht sie darin, dass die Frauen
«auf jeden Sachverhalt und insbesondere auf die
Machtverhältnisse, in denen sie gefangen sind,
Denkschemata anwenden», die «das Produkt der
Inkorporierung dieser Machtverhältnisse sind».9

Symbolische Gewalt wäre so das kaum wahrnehmbare,

aber unheimlich wirksame Zurückwirken der
androzentrischen Strukturierung der Welt auf ihre
Bewohnerinnen. Das Fatale daran: Die erst einmal
nach dem Prinzip der «männlichen Überlegenheit»
aufgebaute Herrschaft muss nach Bourdieu wenig
mehr tun, als die im Habitus der «Unterdrückten»
vorhandene Kooperationsbereitschaft ansprechen.
Der Gehorsam der Frauen - bzw. anderer «Opfer»
symbolischer Gewalt - ist dann gerade keine
Entscheidung nach Abwägen der Gründe oder
Zustimmung zur Unterdrückung. Sondern ein
Hören auf die «Ordnungsrufe» der sozialen Welt,
«die nur für diejenigen vernehmbar sind, die über
eine entsprechende Voreinstellung verfügen, und
die - wie die rote Ampel das Bremsen - tief
eingekerbte, körperliche Dispositionen in Gang setzen,
ohne den Weg über Bewusstsein und Berechnung
machen zu müssen.»10
Zweifellos ist dies der kontroverseste Punkt in

Bourdieus Studie. Er spricht androzentrisch
disponierten Frauen zu einem gewissen Grad freies
Handeln ab. Umso mehr befremdet, dass Bourdieu
gerade hier kaum präzise Beispiele aus westlichen
Gesellschaften anführen kann. Überhaupt erstaunt
in «Männliche Herrschaft» das sehr abstrakte und
rein theoretische Vorgehen eines Soziologen, der
wie kaum jemand anderes der empirischen Praxis

stets höchsten Wert beigemessen hat.

Zumindest ein pointiertes, mit der Alltagserfahrung
korrelierendes Beispiel wird jedoch diskutiert: In

Frankreich wünscht sich gemäss einer Studie der
Zeitschrift Population deutlich mehr als die Hälfte
der Frauen einen Mann, der sowohl älter als auch

grösser ist als sie. Einen kleineren Mann lehnen
zwei Drittel ausdrücklich ab. Woher kommt dieser

Wer hat hier die Hosen an?



Seile- <f'i fituirrfieiot S\uaeinetnde>rvetQung mil der männlichen 'Herrachtift lieilrttej

Unwille, die Geschlechterhierarchie einmal
umzudrehen? «Eine Umkehrung des Erscheinungsbildes
zu akzeptieren», antwortet Bourdieu mit dem
Verfasser der Studie, Michel Bozon, «hiesse den
Anschein erwecken, die Frau sei dominant, was
sie (paradoxerweise) sozial herabsetzen würde.
Mit einem unterlegenen Mann würde sie sich
selbst als Unterlegene fühlen.»11

Und ihre Uberwindung
Wie kann der Androzentrismus nach allen
Fortschritten endgültig beseitigt werden? Einen Ort
dafür sieht Bourdieu in der Liebe, dieser «geschlossenen

und vollkommen autarken Welt, in der sich
Wunder an Wunder reiht».12 Hier seien Gewalt-
losigkeit durch Reziprozität sowie Hingabe und

Selbstverantwortung gleichzeitig möglich.
So gern man dieses Plädoyer fürs Romantische
unterstützt, so stellt sich doch die Frage nach der
tatsächlichen und restlosen Überwindung männlicher

Herrschaft. Folgt man Bourdieu, so macht
eine Änderung des Bewusstseins - z.B. mittels
«Ideologiekritik» - wenig Sinn. Das Fundament der
symbolischen Gewalt liege eben nicht in einem
«mystifizierten Bewusstsein, dass es nur aufzuklären

gälte»,13 sondern in tiefstliegenden, körperlich
verankerten Überzeugungen und Denkweisen.
Bourdieu ist überzeugt, dass es, um «eine dauerhafte

Transformation des Habitus» zu erreichen,
geradezu eine «Gegendressur» braucht.14 Und er
wird noch deutlicher: «Man kann eine Aufkündigung

des Einverständnisses der Opfer der symbolischen

Gewalt mit den Herrschenden allein von
einer radikalen Umgestaltung der gesellschaftlichen

Produktionsbedingungen jener Dispositionen

erwarten, die die Beherrschten dazu bringen,
den Herrschenden und sich selbst gegenüber den

Standpunkt der Herrschenden einzunehmen.»15
Für Bourdieu bedeutet das keinen Determinismus.
Gerade die Soziologie könne realistische Mittel
anbieten, um den «der Gesellschaftsordnung
immanenten Tendenzen» entgegenzuwirken: «Das
Gesetz der Schwerkraft musste erst kennen, wer
Flugmaschinen baute, die ebendieses Gesetz
wirksam überwinden.»16
Erhellende Einblicke in die Gesetze der ungleichen
Schwerkräfte zwischen den Geschlechtern hat
Pierre Bourdieu vor zehn Jahren geliefert.
Eindeutig zu kurz sind dabei empirische Nachweise
an sich plausibler Thesen, vor allem aber die
Auseinandersetzung mit den Genderwissenschaften
gekommen. Bourdieus Bestandesaufnahme ohne
neuerlichen männlichen Aktionismus ist dennoch
ein rares Gut. Seine Analyse der unheimlichen

Macht der Struktur bewahrt vor übereilten Sie-

gesgewissheiten. Gerade eine Soziologie der
«männlichen Herrschaft» schärft die Sinne für die
Gefahren eines immer schamloseren Biologismus.
In einer Zeit der konstanten Renaturalisierung des
rein Historischen, in einer Pro7-Gegenwart
zwischen «Germany's Next Topmodel» und «Warum
Männer nicht zuhören und Frauen schlecht
einparken», ist sie von nicht zu unterschätzendem Wert.

Anmerkungen
1 Bourdieu, Pierre, La domination masculine,
Paris 1998, dt.: Die männliche Herrschaft, übers,
von Jürgen Bolder, Frankfurt 2005, S. 197.
2 Wie Anm. 2.
3 Gleichzeitig grenzt er sich beispielsweise klar
von der frühen Judith Butler ab. Ihre «volunta-
ristische» Sicht des Geschlechts ist mit seinem
Habituskonzept kaum vereinbar. (Vgl. Die männliche

Herrschaft, S. 178.)
4 Wie Anm. 2, S. 196.
5 Es ist nicht unbedingt einzusehen, warum
Geschlechterbeziehungen nur in westlichen
Gesellschaften komplex sein sollen. Bourdieu geht
jedoch davon aus, dass die androzentrische
Strukturierung dort besser kaschiert wird und damit
schwieriger aufzudecken ist.
6 Die männliche Herrschaft, S. 196.
7 Wie Anm. 7, S. 19.
8 Wie Anm. 7, S. 21.
3 Wie Anm., S. 63.
10 Bourdieu, Pierre, Meditationen. Zur Kritik der
scholastischen Vernunft, Frankfurt 2001, S. 225.
11 Bozon, M.. Les femmes et l'ecart d'äge entre
conjoints: une domination consentie, S. 327 360,

Population, 2 (1990), (zit. nach Bourdieu, Pierre,
Die männliche Herrschaft, S. 67).
12 Die männliche Herrschaft, S. 189.
13 Wie Anm. 13, S. 77.
14 Bourdieu, Pierre, Meditationen. Zur Kritik der
scholastischen Vernunft, Frankfurt 2001, S. 220.
15 Die männliche Herrschaft, S. 77.
16 Pierre Bourdieu. Die Demokratie braucht Soziologie,

Die Zeit, 26 (1996). Text unter: http://www.
zeit.de/1996/26/soziol.txt. 19960621.xml?page=1.

Autor
Claudio Steiger studiert Geschichte und engagiert
sich bei den Globalisierungskritikern von Attac.

claudiosteiger@bluewin.ch


	Die Macht der Gewohnheit

