
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2008)

Heft: 37

Artikel: Genderspezifische Narrative in der Kriegsberichterstattung

Autor: Walder, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'Beitrag 'Von, 'Kriegsberichten und, Störchen Seite, 34

Genderspezifisehe

Narrative in der

Kriegsberichterstattung
von Utuuliu. 'ItJaMer

Märchen und Kriegsberichte - auf den ersten Blick
scheinen sie nichts gemeinsam zu haben. Dennoch,
was Genderstereotypen und geschlechtsspezifische
Erzählstrukturen betrifft, so finden sich erstaunliche

Gemeinsamkeiten und aufschlussreiche
Parallelen. Und wie bei einem guten Märchen,
können wir aus dem Vergleich einiges über uns
selbst lernen. Deshalb: es war einmal vor gar nicht
allzu langer Zeit...

Konstruierte Welten
Afghanistan, Palästina, Sudan, Irak - auf der Landkarte

scheinen diese Orte weit von uns entfernt,
doch wenn wir abends den Fernseher einschalten,

dann sind sie da, bei uns, in unseren Stuben
und Wohnzimmern. Wir sehen die leuchtenden
Spuren, die Raketen auf den Nachthimmel zeichnen,

wir hören die Schüsse, die durch leere Strassen
hallen, wir betrachten müde die Betonbrocken und
Glasscherben, die von einem Wohnhaus übrig bleiben.

Fernsehen und Internet holen die Kriege und
Konflikte zu uns, versetzen uns in die Mitte des
Geschehens und bewahren doch gleichzeitig eine
sichere Distanz für uns, die Zuschauerinnen.
Aber was sehen wir denn eigentlich in unseren
Zauberkisten, den Krieg, die Realität wie sie ist?
Nicht ganz: jedes Bild, das gezeigt wird, ist
ausgewählt, jeder Bericht sorgfältig durchdacht, jede
Story herausgepickt und konstruiert. Genau wie
jeder andere Medieninhalt sind Kriegsberichte
Konstrukte. Wenn wir sie als solche erkennen und
analysieren, dann verraten sie uns mehr, als was
in ihrer primären Aussage steckt, dann erlauben
sie uns Rückschlüsse auf die Weltsichten und
Verständniskontexte von Erzählenden und Publikum.

Diese aufzuzeigen hilft der Vergleich mit
Märchen, besonders was Geschlechterrollen und
geschlechtsspezifische Erzählstrukturen anbelangt.
Märchen finden sich in unserer kommunikations-

und medienorientierten Welt überall. Wir lesen sie,
erzählen sie unseren Kindern, sehen sie in immer
neuen Adaptionen im Fernsehen und Kino. Wir
sind vertraut mit den genderspezifische Stereotypen,

den formelhaften Strukturen und Szenarien,

die sie verwenden. Das wohl bekannteste
Szenario ist das der Prinzessin in Gefahr, tapfer
aber hilflos, welche vom mutigen Prinzen gerettet
wird. Die beiden heiraten und leben glücklich bis

ans Ende ihrer Tage-oder, im Falle moderner
Filmadaptionen, bis zur Fortsetzung, wenn das Szenario

aufs Neue ausgespielt wird.
Selbst Parodien wie Shrek, welche vorgeben, die
Narrative und die damit verbundenen Geschlechterrollen

zu modernisieren, bleiben ihr doch in den
Fundamenten treu: zwar ist Prinzessin Fiona eine

hervorragende Kämpferin, doch entweder setzt sie

ihre Fähigkeiten nicht dazu ein sich - oder Shrek

- zu retten, oder aber sie bewirkt damit keine wirkliche

Veränderung der Situation, welche schlussendlich

doch von einem männlichen Charakter
herumgerissen werden muss.
Im Szenario der zu rettenden Prinzessin stehen
Frauen zwei Rollen offen: die der Prinzessin und die
des Bösewichtes, sprich der Hexe. Die Prinzessin
ist die einzige Rolle, die klar nach einer weiblichen
Besetzung verlangt. Ihre Schönheit physischer
und/oder moralischer Natur spornt den Prinzen

an, die Rettungsaktion zu unternehmen und allen
Gefahren zu trotzen. Das Schicksal der Prinzessin
im klassischen Märchenszenario ist, wie das der
Hexe, von vorneherein besiegelt: Die Prinzessin

muss gerettet werden, die Hexe besiegt.
Von der Märchenerzählung zum Kriegsbericht: Die

Berichterstattung im Fall Jessica Lynch illustriert
deutlich, wie Geschlechterrollen konstruiert und
instrumentalisiert werden, wie selbst Kriegsberichte
gewissen Narrativen - in diesem Falle einer Mär-

chennarrative - folgen, und wie das Verständnis und

die Reaktion des Publikums dadurch beeinflusst, um
nicht zu sagen manipuliert werden.

Jessica Lynch: Eine amerikanische Prinzessin
Die amerikanische Soldatin Jessica Lynch wurde
am 23. März 2003 von irakischen Streitkräften
gefangen genommen und am 1. April 2003 in

einer grossangelegten und von den Rettungskräften

gefilmten Aktion befreit. Die Geschichte
machte Schlagzeilen. Lynch wird darin als Heldin
und Opfer zugleich dargestellt, die zwar bei ihrer

Gefangennahme «wild [...] kämpfte», aber gleichzeitig

schreckliche Angst hatte. Es wird von einer

blonden, schlanken Frau gesprochen, respektive
geschrieben, welche einmal zur Miss Congeniality



Seit» S5 'Von ICrtegaberichten. und, Sttirvfoen 'Bvitrray

Die i'rin/ession erspäht den Ketter in der Not

gewählt worden war, und welche bei der
Befreiungsaktion «den Kopf unter der Bettdecke versteckt
hatte». Die Rettungsaktion selbst, deren Akteure
vom irakischen Informanten bis zu den Mitgliedern

der Spezialeinheit Männer zu sein scheinen,
wird als soldatisches Meistersstück gefeiert,
ausgeführt von «einigen der besten Krieger unserer
Nation».
Britische Medien wie die London Times, The Guardian
oder BBC zeichnen ein etwas anderes Bild. Sie
decken Widersprüche auf und berichtigen falsche
Fakten: So waren zum Beispiel weder Lynchs
Verletzungen so gravierend wie von den amerikanischen

Medien berichtet, noch wäre eine derart
gross angelegte militärische Aktion angesichts der
tatsächlich vorliegenden Situation notwenig
gewesen. Die BBC-Dokumentation «War Spin» zeigt
ausserdem, wie die Story zu Propagandazwecken
konstruiert und verwendet wurde. Die
Unstimmigkeiten der ursprünglich veröffentlichten Story
werden zum Teil von den amerikanischen Medien
korrigiert, die dramatische Rettungsaktion wird
jedoch weiter gerechtfertigt. Die Korrekturen
kommen zu spät, denn für das amerikanische
Publikum «sind die Tatsachen nicht [mehr] besonders

wichtig». Die amerikanische Presse
vervollständigt die Geschichte mit Berichten über Lynchs
Heimkehr und, etwas später, über ihre Heirat.
Die Parallelen zum Märchen sind offensichtlich
und das Szenario wird von Anfang bis Ende
durchgespielt. Lynch, obwohl eine Kriegsheldin
genannt, hat mehr Ähnlichkeit mit der Prinzessin im
Märchen: Beschreibungen ihres Aussehens
etablieren ihre feminine Seite, Berichte ihrer Tapferkeit

zeugen von ihrer moralischen Schönheit.
Aller Tapferkeit zum Trotz fällt die junge Frau in die
Hand des Feindes, wo sie verängstigt und verwundet

auf Rettung hofft. Diese lässt nicht lange auf
sich warten: Die Männer der US Armee befreien

sie und ermöglichen ihr die Heimkehr. Kurze Zeit
später heiratet sie einen Soldaten der US Armee...
und wenn sie nicht gestorben sind, dann leben sie
noch heute.

Und die Moral von der Geschieht'?
Die Märchenkonstruktion - und britische Medien
haben aufgedeckt, zu welchem Grad es eine
Konstruktion ist - wird als Kriegsbericht verkauft und
präsentiert eine Welt, in der Amerika kraft seines
Militärs die Bösewichte besiegen und seinen
Bürgern ein Happy End bescheren kann. Sie passt sich
nahtlos ein in das Selbstverständnis einer Nation,
die eine Bei-uns-ist-alles-möglich-Philosophie
vertritt, und hat, nicht zuletzt dank ihren Märchenzügen,
für das amerikanische Publikum schon fast
Symbolcharakter.

Eine Frau als positives Symbol für das Militär? Auf
den ersten Blick mag dies fortschrittlich erscheinen,

doch der Vergleich mit der Märchennarrative
zeigt, dass sich diese Story, gerade weil sie den

Genderstereotypen treu bleibt, nur um eine Frau

drehen kann. Es ist die Prinzessin, die gerettet
werden muss: nur eine Frau kann man eine tapfere

Kriegsheldin nennen und gleichzeitig von
ihr schreiben, dass sie sich vor Angst unter der
Bettdecke versteckt hatte. Hätte man letzteres von
einem männlichen Soldaten geschrieben, so hätte

er als Feigling gegolten. Bei einer Frau hingegen
akzeptiert das Publikum die beiden Kategorisie-

rungen, ohne darin einen Widerspruch zu sehen.

Dies sagt einiges über das Frauenbild von Publikum

und Erzählenden, welches dem der Prinzessin

im Märchen sehr nahe kommt. Das Bild der Frau

als unschuldiges, passives Opfer, welches gerettet

werden muss, findet sich jedoch nicht nur in

Lynchs Story. Auch die Berichterstattung in den

Konflikten in Afghanistan (2001) und Bosnien-

Herzegovina (1992-95), welche sich stark auf die



titiilrag 'Von tCriegaberichten luntl 9Mevrche*i Seite^ 36

jeweiligen Situationen der Frauen konzentrierte,
zeichnet dasselbe, genderspezifische Bild und
lässt andere Aspekte, wie z. B. Frauen in Täterrollen,
unbeachtet. Interessanterweise werden auch diese
beiden Geschichten dazu benutzt, eine Intervention

zu rechtfertigen, respektive zu veranlassen -

ähnlich wie die Lynch-story dazu benutzt wurde,
öffentliche Zustimmung für den Irak-Krieg zu
generieren: Das Frauenbild der passiven Prinzessin
wird reproduziert und instrumentalisiert, was nicht
nur aus Gendersicht problematisch ist.

Die Prinzessin lernt kämpfen
Es besteht jedoch Floffnung. Ein letzter Blick auf
Märchen zeigt, dass sich dort ein Trend entwickelt,
in Neuerzählungen, wenn auch noch nicht aus den

Genderstereotypen auszubrechen, so doch sie zu
erweitern. In den Shrek-Filmen hat die Prinzessin
bereits kämpfen gelernt, sie muss ihre Fähigkeiten
nur noch wirkungsvoll einsetzen; in «Ever After»
tut sie das bereits zu einem bestimmten Grad und
in Susanne Kaisers «Von Mädchen und Drachen»

verteidigt sich die Prinzessin auch mal gegen

den Prinzen oder Ritter, wenn er ihr nicht passt.
Sogar Disney gesteht der Prinzessin im neuen
Film «Enchanted» mehr Handlungsspielraum zu:

für einmal darf auch sie den Prinzen, respektive
ihren wahren Geliebten retten - nachdem er sie

gerettet hat. Und wenn die Rolle der Prinzessin in
den Märchen, die uns so oft begleiten, vielfältiger
wird, dann werden all die verschiedenen Facetten
und Rollen von Frauen, wie auch Männern,
vielleicht auch in anderen Medienbereichen besser

wahrgenommen. Das schwarz-weiss Bild beginnt
Farbe anzunehmen.

Autorin
Claudia Walder schloss ihr Studium in Internationalen

Beziehungen 2005 am IUHEI in Genf mit
dem Lizentiat ab. Sie lebt zur Zeit als freie
Schriftstellerin und Übersetzerin (Englisch - Deutsch) in

China und präsentiert hier einen kurzen Einblick in

eine ihrer Seminararbeiten.
claudia.walder@hotmail.com

iArt/jeigre

SACKBÜCHER.]
Sach-, Fach- und andere Literatur.


	Genderspezifische Narrative in der Kriegsberichterstattung

