
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2008)

Heft: 36

Artikel: Analytische Feministische Philosophie

Autor: Kuenzle, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Jette 45 SAutonomie. und SAsuityae, HeUnrag

Analytische
Feministische
Philosophie
von Unntinü/uf, QCttengie,

Die analytische Tradition, die gegenwärtig die

philosophischen Institute vieler westlicher
Universitäten dominiert, gilt nicht nur als ungeeignet
für feministische Forschung, sondern geradezu
als männlicher Zeitvertreib. Vielleicht aus diesem
Grund ist die Arbeit, die analytische Feministinnen
in den letzten Jahren geleistetet haben, weitgehend
unbeachtet geblieben.

«Ich koche vor Zorn», beginnt die amerikanische

Philosophin Sally Haslanger eine Kolumne,
welche in diesem Frühling erscheint, «Zorn
darüber, wie ich als Individuum in der
Philosophie behandelt wurde» und «Zorn über die
Bedingungen, welche viele Frauen und Angehörige

von Minderheiten veranlassen, der
universitären Philosophie den Rücken zu kehren.»1

Neben institutionellen, sozialen und
psychologischen Gründen für diese unakzeptablen
Verhältnisse nennt Haslanger auch inhaltliche:
Die Art von Philosophie, welche heutzutage die
westlichen Universitäten dominiert, steht in der
so genannt «analytischen» Tradition. Diese steht
schon länger im Verdacht, apolitisch oder gar
androzentrisch zu sein. Ihr wird weder zugetraut,

dass sie sich für feministische Anliegen
interessiert, noch dass sie über die begrifflichen
und methodischen Mittel verfügt, um sich derer
anzunehmen. Wenn trotz dieser verbreiteten
Meinung und trotz der von Haslanger angeprangerten

Zustände Feministinnen in den letzten
Jahren damit begannen, sich der analytischen
Werkzeuge zu bedienen, stellt sich die Frage, wie
solche Analytische Feministische Philosophie
überhaupt möglich ist.

Die analytische Tradition
Die Analytische Philosophie ist eine Denktradition,

deren Gründungsväter anfangs des 20.
Jahrhunderts (Gründungsmütter gab es nicht) die
logische Analyse der Sprache ins Zentrum ihres
Interesses stellten. Fortschritte in der formalen

Logik und Semantik erlaubten es, relevante
Strukturen von Sätzen herauszuarbeiten und
dadurch viele traditionelle philosophische Anliegen

als durch sprachliche Verwirrung motivierte
Pseudoprobleme zu entsorgen. Damit wurde
ein grosser Teil der traditionellen Metaphysik
als nutz- und bodenlose Spekulation begraben.
Was an erkenntnistheoretischen Problemen die
harsche Kritik der strengen analytischen Grossväter

überlebte, wurde in Sprachphilosophie
umgegossen und sogar in der Moralphilosophie
konzentrierte man sich plötzlich auf die Analyse
von Sätzen, in denen Wörter wie «gut» oder
«gerecht» vorkamen.
Dabei entwickelten sich Haltungen, Methoden,
aber auch Vorurteile, welche die Tradition bis
heute prägen: Die Bereitschaft analytischer
Philosophinnen, Mittel der formalen Logik einzusetzen,
erweckt leicht den Eindruck von Spitzfindigkeit
und Langeweile, während ihr Vertrauen in die
Kraft rationaler Argumentation nicht-analytisch
geprägter Geisteswissenschaftlerinnen als naiv
erscheinen mag. Vor dem Ersten Weltkrieg
begannen analytische Philosophen zu diskutieren,
ob ein Satz wie «Der gegenwärtige König von
Frankreich ist kahl» nun falsch oder sinnlos sei,

wenn es doch keinen gegenwärtigen König von
Frankreich gebe. Zur Zeit des Koreakriegs war
diese Frage noch immer Gegenstand lebhafter
Kontroversen und das ist sie auch heute noch.
Wie soll sich diese Forschungstradition politisch
dringender feministischer Anliegen annehmen?
Den von Sally Haslanger beklagten, noch immer
misslichen Bedingungen zum Trotz arbeiten
heute viele Frauen in der (mittlerweile akademisch

dominanten) analytischen Tradition -
zumindest im Vergleich zu den Zeiten des Ersten

Weltkriegs und des Koreakriegs. Aber auch in

Bezug auf Inhalte und Forschungsziele hat sich

einiges getan: Zunehmend werden Methoden,
Begriffe und Theorien der analytischen Tradition
auf feministische Fragestellungen angewandt.
Dabei entstand die kleine, aber rasch an

Bedeutung gewinnende Forschungsrichtung der

Analytischen Feministischen Philosophie, welche
ich im Folgenden anhand dreier exemplarischer
Themenfelder vorstellen möchte.

«Speech acts and unspeakable acts»

Als erstes Beispiel sei die Verwendung von
J. L. Austins Sprechakt-Theorie genannt, um für
anti-pornographische Gesetzgebung zu argumentieren.

Feministinnen wie Catherine McKinnon



'Beitrag iXiitantunU' und S\natyse Seite, 46

Im analytischen-Anzug und mit allen philosophischen Wassern gewaschen.

hatten seit den siebziger Jahren ein Verbot von
Pornographie gefordert, was ihnen unter Berufung

auf Redefreiheit verwehrt blieb. Gerade
bei diesem Verweis auf Redefreiheit wurde nun
aber nachgehakt: Wenn pornographische
Darstellungen aufgrund von Redefreiheit geschützt
sind, dann impliziert dies, dass sie als «Reden»
verstanden werden, was Fragen nach dem
Inhalt und der pragmatischen Signifikanz solcher
«Rede» aufwirft. Was besagt ein pornographischer

Film?
Die analytisch geprägten Feministinnen Rae

Langton und Jennifer Hornsby argumentieren
nun mit Hilfe sprachphilosophischer Theorien,
dass pornographische «Sprechakte» die Rechte

von Frauen verletzen, weil ihre «illokutionäre
Kraft» (Austin) darin besteht, Frauen zu
unterwerfen und zum Schweigen zu bringen.2 Austins
Begriff der illokutionären Kraft wird hier eingesetzt,

um zu verdeutlichen, dass der Vorwurf
nicht nur darin besteht, dass Pornographie
Unterwerfung von Frauen darstelle (auf einer
inhaltlichen Ebene), und auch nicht nur darin, dass
Pornographie Unterwerfung verursache
(psychologisch-kausal). Genauso wie der Sprechakt des

Versprechens weniger etwas beschreibt als
vielmehr selbst eine normativ signifikante Handlung
ist, so ist auch ein Bild oder Film eines sexuali-
sierten Machtverhältnisses zwischen Mann und
Frau selbst eine Unterwerfung. Diese darf nicht
unter Berufung auf Redefreiheit geschützt sein.

Autonomie
Pornographie aber unterwirft Frauen nicht nur,
sondern bringt sie auch zum Schweigen - etwa
indem sie suggeriert, ein «Nein» von Frauen
sei in sexuellen Kontexten nicht wirklich als

Ablehnung zu deuten. Damit ist neben der
Redefreiheit der Frauen auch ihre Autonomie verletzt,
womit wir bei unserer zweiten exemplarischen
Diskussion angelangt wären.
Der Begriff der Autonomie wurde in den letzten
Jahren von Feministinnen kontrovers und
konstruktiv diskutiert. Genevieve Lloyd kritisierte
in ihrem 1984 erschienenen Buch The Man of
Reason (mittlerweile ein Klassiker des
philosophischen Feminismus) den traditionellen Begriff
der personalen Autonomie als ein implizit
männliches Ideal. Eingebaut in diese männlich
geprägte Autonomie, so Lloyd, seien Ideale
von Unabhängigkeit und Selbstgenügsamkeit,
welche in vielen weiblichen Lebensentwürfen
keine Rolle spielen. Gemäss dieser Kritik muss
ein Autonomiebegriff, von welchem wir
philosophischen und politischen Gebrauch machen,
zulassen, dass wir als vollkommen autonom
gelten, gerade auch wenn wir uns entscheiden,
uns in soziale Abhängigkeiten zu begeben - etwa
wenn eine Frau sich dazu entschliesst, Kinder
grosszuziehen.
Aus feministischer Perspektive bieten sich
nach solcher Kritik vier Strategien an. Zunächst
könnte die Kritik akzeptiert und zum Anlass

genommen werden, künftig auf den Begriff der
Autonomie zu verzichten. Zweitens könnte der
Vorwurf der männlichen Prägung als falsch oder
irrelevant zurückgewiesen werden. Als dritte
Option könnten wir sicher stellen, dass der
Autonomiebegriff von männlichen Werten frei
bleibt, indem wir ihn entschlacken und schlank
halten. Schliesslich könnten wir versuchen, neue
Werte in den Begriff einzubauen.
Als Beispiel für eine Entschlackungsstrategie sei
die so genannt «prozedurale» Auffassung von
Autonomie genannt, gemäss der eine Entscheidung

genau dann autonom ist, wenn der Prozess,
der zu dieser Entscheidung führt, gewisse
Bedingungen erfüllt: Autonome Entscheidungen
können weder unter dem Einfluss von Drogen
gefällt werden, noch sollten sie rein affektiv,
spontan und völlig unreflektiert sein. Sind diese
und andere Bedingungen aber erfüllt, dann gilt
die Entscheidung als autonom, und zwar völlig
unabhängig von ihrem Inhalt.
Ein solches Autonomieverständnis ist zwar so



Seite. 47 S\*Unnamie und SXguxtyae HeUrrtMjg

schlank, dass wir kaum mehr auf versteckte
männliche Werte stossen können. Dennoch
kann es Feministinnen auch Sorgen machen:
Weil sich die für Autonomie konstitutiven
Bedingungen auf den Entscheidungsprozess eines
Individuums beziehen, aber nicht auf die
gesellschaftlichen Strukturen und Normen, welche
das Individuum prägen, ist es möglich, dass eine
Person als (prozedural) autonom gilt, obwohl
ihre Entscheidung von sozial und kulturell
vermittelten Werten geprägt ist, welche letztlich mit
den Rechten, der Freiheit oder den Interessen
der Person kollidieren.
Was an der Wahl zwischen einem schlanken,
prozeduralen und einem substantiell feministischen

Autonomieverständnis letztlich hängt,
zeigt Diana Tietjens Meyer, indem sie fragt, in
welchem Sinn Frauen autonom sind, die aktiv
zu Praktiken weiblicher Genitalbeschneidung
beitragen.3 Die allenfalls wünschenswerte
theoretische Option, solchen Entscheidungen
Autonomie wenigstens teilweise abzusprechen (und
damit einen kritischen und sogar politischen
Hebel anzusetzen) kollidiert hier mit der Gefahr
der Homogenisierung einer bestimmten Vorstellung

autonomen Lebens.

Feministische Erkenntnistheorie
Analog zu dieser Spannung zwischen wünschenswertem

Gebrauch des Autonomiebegriffs (für
feministische Kritik) und dessen Zurückweisung
(aufgrund seiner männlichen Färbung) werden
in der aktuellen analytisch-feministischen
Erkenntnistheorie Ideale wie Vernunft und Objektivität
diskutiert. Einerseits besteht oft geäusserter
Verdacht, gewisse Auffassungen von Objektivität
und Rationalität würden einer spezifisch männlichen

sozialen Rolle entspringen und sich deshalb
nicht dazu eignen, wissenschaftliche Leistungen
von Frauen zu bewerten. Andererseits können
substantielle Begriffe von Rationalität und
Objektivität gerade für analytische Feministinnen
von Bedeutung sein, wenn es etwa darum geht,
gewisse Forschungsprojekte und -ergebnisse als
schlecht begründet bzw. objektiv falsch zurückweisen

zu können.
Im Gegensatz zur so genannten «feministischen
Standpunkt-Theorie» haben Vertreterinnen der
feministisch-analytischen Erkenntnis- und
Wissenschaftstheorie den Anspruch auf epistemisch
privilegierte Standpunkte für Frauen abgeschwächt.
Sie tendieren dazu, Ideale von Objektivität und
Rationalität zu entwickeln, welche zwar an einen

Wahrheitsbegriff angebunden bleiben, aber von
Werten wie Individualität und Interesselosigkeit
gelöst werden: Die traditionelle Erkenntnistheorie

liege zwar darin richtig, dass wir objektive
Wahrheit anstreben müssen, ging aber
fälschlicherweise davon aus, dass ein Individuum dafür
besser positioniert sei als eine wissenschaftliche

Gemeinschaft als Ganzes, oder dass dies
nur interesseloser und unpolitischer Forschung
möglich sei. Beispiele von Forschungsprojekten,
welche aus solcher Kritik resultieren, sind Helen
Longinos soziale Erkenntnistheorie, der so
genannte «feministische Empirismus» (z.B. Elizabeth

Anderson) oder feministische Versionen der von
Quine inspirierten «naturalisierten» Erkenntnistheorie

(z.B. Louise Antony).4

Anmerkungen
1 Haslanger, Sally, Changing the Ideology and
Culture of Philosophy: Not by Reason (Alone),
in: für Zeitschrift Hypatia, (2008), Manuskript.
2 Langton, Rae, Speech Acts and Unspeakable
Acts, in: Philosophy and Public Affairs 22, No. 4

(1993), S. 293-330.
3 Tietjens Meyer, Diana, Feminism and Women's
Autonomy. The Challenge of Female Genital
Cutting, in Metaphilosophy 31(5) (2000), S, 469-491.
4 Der vorliegende Artikel entstand im Kontext
eines Kolloquiums zur Analytischen Feministischen

Philosophie, welches Holger Baumann
und ich im Herbstsemester 2007 am
Philosophischen Seminar der Universität Zürich
durchführten.

Autor
Dominique Kuenzle hat 2005 an der Universität
Sheffield, über Sprachphilosophie promoviert
und habilitiert sich z. Z. an der Universität Zürich
über Erkenntnistheorie. Er mag englischen Fussball

und britische Indie-Bands.
kuenzle@philos.uzh.ch


	Analytische Feministische Philosophie

