
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2008)

Heft: 36

Artikel: Tanzende Blicke

Autor: Siegmund, Gerald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QG&rfw&r Geachtecht Lit SXnaichtaaache, Seit» 14

Tanzende Blicke
von f/erattl Siegmvuut

Auf der Bühne ist die Darstellung von Geschlechtsidentitäten

immer schon eine Konvention
gewesen. Die Performativität des Theaters als
einem Ort der gleichzeitigen Wiederholung
und Veränderung von Normen erlaubt es dem
Theater, die Konstitution von Geschlechtsidentitäten

zu reflektieren. In zeitgenössischen
Tanzaufführungen verschiebt sich dabei der
Fokus weg von der gesellschaftlichen
Konstruktion hin zur Konstitution von gender in der
Wahrnehmung der Betrachtenden.

Proben fürs Geschlecht
Elegant schlägt die Frau im weissen Petticoatkleid

und Pomps auf ihrem Stuhl sitzend die
Beine übereinander. Ein Mann im dunklen Anzug

steht etwas schüchtern vor ihr und versucht,
ihr Komplimente zu machen. «Ein schönes Kleid
haben sie da», sagt der Mann. «Dankeschön»,
erwidert die Frau. Doch jetzt verschlägt es ihm
die Sprache. Er weiss nicht weiter, woraufhin ihm
die Frau ein Stichwort gibt. Immer wieder macht
er einen Fehler, sagt oder macht etwas, das im
Moment nicht opportun erscheint. So fängt er
plötzlich an, mit seinem Gegenüber Englisch zu

reden, oder er fasst ihr für einen Moment
unbeherrscht ans Decollete, woraufhin sie ihn
jedes Mal mit einem hysterisch geheulten «Nein»
zurückweist. Die Szene muss von vorne
beginnen, bis sie richtig sitzt und kein Patzer den
korrekten Ablauf einer Begrüssung zwischen
Mann und Frau - etwa in der Tanzschule oder bei
einer ersten Verabredung im Cafe - stört. Noch
mal und noch mal und noch mal, bis sich die Lust
am Spiel in Schmerz verwandelt und die Situation

ernst wird. Mit jeder Wiederholung macht
die Choreographin Pina Bausch in dieser Szene

aus ihrem Stück Walzer aus dem Jahr 1982

deutlich, dass es sich hierbei um die Probe einer
Theaterszene handelt, die in der Aufführung
selbst zum Thema wird. Das Proben für das
Theater, das wiederum in der Aufführung gezeigt
wird, spiegelt sich so im Proben für gesellschaft¬

liche Auftritte, bei denen Männern und Frauen
durch Einüben bestimmte männliche und weibliche

Verhaltensmuster zugeschrieben werden.
Die Darstellung der Geschlechter auf der Bühne

war schon immer eine Konvention. Das gilt sowohl
für das Sprechtheater als auch für den Bühnentanz.

Durch Maske und Kothurn verhüllt und
erhöht, spielten in der griechischen Tragödie
Männer die Frauenrollen. Die Knaben, die sich
auf den Bühnen des elisabethanischen Englands
allabendlich in Frauen verwandelten, behaupteten

die Geschlechtsidentität ihrer Figuren allein
mit Hilfe ihrer noch nicht gebrochenen Stimmen
und äusserlichen Attributen. Nichts als Prothesen

und Attrappen, überall, wo man auf der
Bühne hinschaut. Erst das ausgehende 18.

Jahrhundert versuchte das Stimm- und Körperbild der
Darstellerinnen zu integrieren, um damit eine

Durchlässigkeit von innerem Wesen und
äusserer Erscheinung zu behaupten und mit Hilfe des
Theaters gesellschaftlich einzuüben.
Doch das Theater ist wie im Tanztheater von Pina
Bausch auch der Ort, an dem die Maskierung der
Geschlechter gezeigt und die Naturalisierung
von Geschlechtsidentitäten unterlaufen werden
kann. Im Theater ist prinzipiell jede/r eine Drag
Queen oder ein Drag King. Die Möglichkeiten,
diese zweideutigen Figuren und zwielichtigen
Gestalten auf die eine oder eben auch auf die
andere Art attraktiv und begehrenswert zu finden,
werden im Theater potenziert. Theater ist der
Ort, an dem ich meine geheimen Lüste als möglich

erfahren kann, ohne dass sie im Rahmen des
Theaters in Erfüllung gehen könnten. Theater ist
inhärent pervers.

Die Performativität des Theaters und der
Geschlechtsidentität
Der Zusammenhang zwischen Theater und

gender-Diskurs geht jedoch weit über die
Darstellung der Konstruktion von Geschlechteridentitäten

hinaus. Die Verbindung ergibt sich
vielmehr auf einer viel grundsätzlicheren Ebene.

Sie hat mit dem zu tun, was das Theater von
anderen Darstellungsformen wie dem Kino
unterscheidet und es als Theater ausmacht. Dort, wo
Theater ist, treten wir ein in das Spiel von Wiederholung

und Differenz. Mit anderen Worten: Wir
betreten das Reich der Performativität. «[D]ie
darstellerische Realisierung [performance] als

begrenzter <Akt> unterscheidet sich von der
Performativität insofern, als letztere in einer ständigen
Wiederholung von Normen besteht, welche dem



Seit» iß Qeaehtechl int S\naichta<M*ch&_{K&r[h&r

Ausführenden vorhergehen, ihn einschränken
und über ihn hinausgehen, und in diesem Sinne
kann sie nicht als die Erfindung des <Willens>
oder der <Wahl> des Ausführenden aufgefasst
werden; [...] Die Verkürzung von Performativität
auf darstellerische Realisierung [performance]
wäre ein Fehler.»1 Theater als performativer Akt
hört demnach auf, bewusst steuerbares Spiel zu

sein, während es noch spielt.
Das Theater ist der Ort der Wiederholung. Es holt
Gedachtes, Geprobtes, Gefühltes, Erlebtes,
Vergessenes, Nicht- oder nur Halbgewusstes wieder,

damit es von anderen, den Zuschauerinnen,
wahrgenommen werden kann.2 Ein Körper auf
der Bühne ist damit immer auch die Wiederholung

eines Körpers, egal wie einmalig er auch
sein oder erscheinen mag. Das Theater ist der
Ort, an dem der individuelle Körper für alle sichtbar

in die Ordnung der symbolischen Norm
eingeschrieben wird. Diese Norm wird auf der einen
Seite durch historisch und kulturell kontingente
Bühnenkonventionen aufgerufen und ergreift
auf der anderen Seite durch Tanz- und
Schauspieltechniken der richtigen Bewegung, des
richtigen Sprechens oder des richtigen
Ausdrucks vom Körper Besitz, um ihn als Bühnenkörper

zu konstituieren. Diese Normen sind, jede/r
Tänzer/in oder jede/r Schauspielerin in der
Ausbildung kann das bestätigen, überindividuell und
haben die Funktion eines Gesetzes. Shut up, and
Dance! Der Code will einzig und allein beherrscht
werden, weil sonst seine Materialisation im Körper

der Tänzerinnen ungültig ist. Das schmerzhafte

Ergebnis für die Elevin und den Eleven
ist dann, dass sie die Prüfung nicht bestanden
haben. Im klassischen Ballett sind die
Bewegungen zudem noch geschlechtstypisch
codiert. So bleibt etwa der Tanz auf Spitze der
Ballerina vorbehalten.3 Der Schock, den ein
Künstler wie der Choreograph William Forsythe
diesem System von normativen Wiederholungen
zugefügt hat, indem er den Schwerpunkt seiner
Arbeit einzig auf die Differenz legt, wird von
diesem Standpunkt aus verständlich. Eine
Konsequenz dieser Radikalität ist, dass in seinen
Arbeiten die Frage nach dem gender-Aspekt
überhaupt keine Rolle mehr spielt.
Obwohl Theater auf Wiederholungen fusst, ist
jede Wiederholung in der Aufführung ein
einmaliger Akt, der im Vollzug prinzipiell immer
misslingen kann. Theater ist nie nur das Bild
einer Norm oder das Bild von deren Abweichung,
sondern immer auch eine lebendige Situation, in

Jeröme Bei: L'berschuss als Mangel

der im Wechselspiel zwischen Darstellerinnen und
Zuschauerinnen Unvorhergesehenes und
Unbeabsichtigtes plötzlich eintreten kann. Was sich
im Akt der Wiederholung der Bühnennormen je
aktuell im Theaterraum herstellt, entzieht sich der
Kontrolle und der Verfügbarkeit durch die Norm.

Von der Konstruktion zur Wahrnehmung
Das Theater setzt also jeden Abend aufs Neue die
alte Spannung zwischen Performance als einem

einmaligen Akt der Darstellung und der Performativität

als einer überindividuellen Struktur, die
sich mit jedem Akt herausbildet und fortschreibt,
in Szene. Indem diese beiden Komponenten,
die im Theater stets zusammenspielen, im Flier

und Jetzt gegeneinander verschoben werden
können, vermag das Theater den Prozess der

Einschreibungen des Gesetzes offen zu legen
und als gesellschaftlichen Konstitutionsprozess
wiederzueröffnen. Weil Theater selbst eine
gesellschaftliche Situation ist, in der Menschen
zusammenkommen, bringt Theater Performativität



'K»»r/M>r__ffeachleeht iat iXiMiehtsaache Seite, iß

als die Möglichkeitsbedingung seiner eigenen
Existenz als Theater ins Spiel, um sie damit
immer auch aufs Spiel zu setzen. Es beginnt ab dem
Moment nach der Gültigkeit der Materialisation
der Norm zu fragen, an dem es seine eigene
Identität als Theater oder Tanz in einem Akt der
Selbstreflexivität aufs Spiel setzt. Daraus ergeben
sich Chancen für die Konstruktion und Repräsentation

der Geschlechtsidentitäten.
Historisch betrachtet, hat Pina Bausch genau das

getan. Die Form, die sie seit Ende der 1970er-
Jahren entwickelt hat - das Tanztheater - war
eine nichtidentifizierbare, hybride Form: Sie war
weder Theater noch Tanz und wurde zur
damaligen Zeit genau aus diesem Grund von
vielen Kritikerinnen abgelehnt. Ihre Tänzer und
Tänzerinnen, die nach damaligem Verständnis weder

richtig tanzten noch richtig schauspielerten,
widersetzen sich der Erfüllung der Tanznorm,
indem sie ihre persönlichen Motivationen, sich zu

bewegen, vor die korrekte Ausübung einer
Tanztechnik setzen. Die Menschen, die sie spielten,
basierten auf ihren eigenen Erfahrungen, sodass
die Figuren, die aus ihrem Spiel hervorgingen,
zwischen Rolle und persönlicher Identität der

Tänzer und Tänzerinnen oszillierten. Dadurch
öffnete sich ein Raum, in dem von den Geschlechterrollen

und den Machtverhältnissen zwischen
ihnen nicht mehr nur, wie etwa in den mythologischen

Stücken der amerikanischen Choreographin

Martha Graham in den 1950er-Jahren, erzählt
wurde. Stattdessen wurde deren Entstehungs-
prozess selbst wiederholt, weitergeschrieben
und vorgeführt, damit er als veränderbar
begriffen werden konnte. Durch das am Anfang
des Textes beschriebene Brechen von Probe
und Aufführung, von Probe, Aufführung und

gesellschaftlicher Situation, die das Theaterereignis

als gesellschaftliche Situation wiederholt,

werden die performativen Grundlagen der
Geschlechtsidentitäten im Moment ihres theatra-
len Vollzugs vorgeführt und unterbrochen.
Nach 35 Jahren Arbeit sind Pina Bauschs
Männer und Frauen längst selbst schon wieder
Klischees ihrer eigenen Probleme geworden.
Doch die Folgen, die der Einschnitt ihres
Tanztheaters für die Frage der Geschlechtsidentität
auf dem Theater bedeutete, dauern an. Für den
französischen Tänzer und Choreographen Jeröme
Bel, der 1994 anfing, eigene Stücke zu machen.

Jeröme Bei: Schminke mal anders...



ijeife »7 {feste.hlecht iat SKnaUJthiaaehe, QGvrfu&r

ist der Körper des/der Tänzerin ein durch Codes
und Konventionen, Normen und Sprache
konstituierter Körper. In seinem Stück Jeröme Bei
(1995) stehen ein nackter Tänzer und eine nackte

Tänzerin auf einer leeren Bühne, die, anstatt
im gewohnten Sinn zu tanzen, entweder alleine
oder zu zweit ihre Körper einer intensiven
Leibesvisitation unterziehen. So zeigen sie auf Muttermale

und Leberflecken oder malen sich mit einem
roten Lippenstift Bilder wie das eines Korsetts auf
die Haut. Sie zeigen damit auf das, was man vom
Körper im Bühnentanz sonst nicht sieht, was in

den Körperkonstruktionen des Balletts oder
bestimmter moderner und zeitgenössischer
Tanztechniken ausgeschlossen bleibt. Sie zeigen auf
den unverrechenbaren Rest, der das System
zum Einsturz bringt. Die biologischen
Unterschiede zwischen Mann und Frau sind für jede/n
augenfällig, doch werden sie nie als solche ins
Spiel gebracht. Was männlich, was weiblich
ist, geht durch Manipulationen an den
Hautfalten ineinander über oder wird augenblicklich in

Bedeutungszusammenhänge wie dem der Mode
überführt, die das Geschlecht immer schon als

gesellschaftliche Konstruktion kenntlich machen.
Statt der Frage nach der Konstruktion der
Geschlechtsidentität, wie sie Pina Bausch
paradigmatisch aufgezeigt hat, steht bei vielen
Künstlerinnen heute viel eher die Frage nach
der Wahrnehmung der Geschlechtszugehörigkeit

durch die Zuschauerinnen im Vordergrund.
Nicht mehr der Bewegungscode unterscheidet
zwischen weiblich und männlich wie noch im
Ballett, sondern das, was aufgrund bestimmter
kulturell habitualisierter Wahrnehmungsmuster
als weiblich oder männlich aufgefasst wird. Das
Geschlecht ist hier im wahrsten Sinn des Wortes
Ansichtssache. Die ungarische Tänzerin und
Choreographin Eszter Salamon schickt in ihrem
2004 entstandenen Stück Reproduction acht Drag
Kings auf die Bühne, die aus einer quadratischen
Fläche besteht, um welche die Zuschauerinnen
herumsitzen wie beim Table Dance. In Paaren
oder zu Dritt führen sie langsame Bewegungen
aus, die dem Kamasutra nachempfunden sind.
Doch was sehen wir? Obwohl wir wissen, dass
es Frauen sind, sehen wir doch Männer, sodass
unser Blick ständig zwischen den Geschlechtern
hin und her gleitet. Woran machen wir aber fest,
dass wir Frauen oder Männer sehen? An
bestimmten Körperteilen oder an Gesten? Nach
einer Weile kommen sie, immer noch mit männlichen

Bärten ausgestattet, mit Frauenperücken

zurück auf die Spielfläche. Frauen, die Männer
sind und Frauen spielen - warum sollte die erste
Instanz nicht auch gespielt sein?
Gerade weil Eszter Salamon die Referenz
der Bewegungen im biologischen Körper der
Tänzerinnen durch perfekte Maskierung
durchstreicht, rücken die Wahrnehmungsmuster
selbst ins Zentrum der Wahrnehmung der
Zuschauerinnen. Unser Blick beginnt sich in

Bewegung zu setzen und zwischen den Geschlechteridentitäten

zu tanzen. Binäre Oppositionen
beginnen sich aufzulösen. Theater macht möglich,
ohne dass das, was gezeigt würde, sich an die
Stelle der Realität setzte, um auf diese Weise zu
behaupten, etwas sei natürlich. Es setzt unser
Begehren in Bewegung und lässt so auch die
Geschlechtsidentitäten als Vorstellung anderer
Wiederholungen und Möglichkeiten erscheinen.

Anmerkungen
1 Butler, Judith, Körper von Gewicht, Frankfurt
1997, S. 316.
2 Winnacker, Susanne, Die Welt soll leer sein. Der
reale Schauspieler ist unmöglich, in: Broszat, Til-

mann, Gareis, Sigrid (Hg.). Global Player - Local
Hero. Positionen des Schauspielers im zeitgenössischen

Theater, München 2000, S. 54-61.
3 Schulze, Janine, Dancing Bodies, Dancing
Gender. Tanz im 20. Jahrhundert aus der
Perspektive der Gender Theorie, Dortmund 1999.

Literatur
Foster, Susan Leigh, Choreography and Narrative.

Ballet's Staging of Story and Desire, Bloo-

mington 1998.

Siegmund, Gerald (Hg.), William Forsythe - Den-

ken in Bewegung, Berlin 2004.

Autor
Gerald Siegmund ist Assistenzprofessor am
Institut für Theaterwissenschaft der Universität
Bern. Sein letztes Buch Abwesenheit. Eine
performative Ästhetik des Tanzes wurde 2006 im

transcript Verlag veröffentlicht.
Gerald. Siegmund@itw.unibe.ch


	Tanzende Blicke

