
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2008)

Heft: 36

Artikel: Die zwei Körper von Sarah Baartman

Autor: Krüger, Gesine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


<Kö/rfwenr ^Fragmente Seite, o,f

Die zwei Körper von
Sarah Baartman
m«i tfeaine QCrüger

«Freaky Venus», wissenschaftliches Objekt,
verschleppte Ahnin, nationale und lokale Ikone:
Die (post)koloniale(n) Geschichte(n) von Sarah
Baartman und ihren sterblichen Überresten.

Als Frangois Mitterrand 1994 zum Staatsbesuch
nach Südafrika reiste, um dem ersten
demokratisch gewählten Präsidenten des Landes seine
Aufwartung zu machen, sah er sich mit einem
unerwarteten. Problem konfrontiert. Nelson
Mandela forderte nämlich von Frankreich die
Übergabe der im Musee de l'Homme gelagerten,
präparierten Überreste von Sarah Baartman,
einer jungen Südafrikanerin, die in Europa als
«Hottentottenvenus» ausgestellt wurde und im
Winter 1815 in Paris starb. «This broken link, this
ancestor displaced, was a source of constant
grief for her people»1, schreibt Sarah Hancock
über ihre Namensschwester, deren toter Körper
auf dem Seziertisch des damals berühmtesten
Naturwissenschaftlers, Georges Cuvier, landete
und bis 2002 kein Grab erhielt.
Doch warum sollte sich in Südafrika jemand an
eine junge Frau erinnern, die eines Tages ihre
Heimat verliess und nie wieder zurückkehrte?
Von ihrem weiteren Schicksal wusste vermutlich

niemand etwas und so konnte ihre skandalöse

Behandlung in Europa auch keine Quelle
anhaltender Trauer sein. Inzwischen hat Sarah
Baartmans Geschichte in zahlreichen
akademischen Publikationen, in Kunst und Literatur,
im Internet und in Printmedien eine geradezu
globale Aufmerksamkeit erhalten.2 Sie wird als
«ancestor displaced» sowohl von Feministinnen
in aller Welt als auch von lokaler Identitätspolitik

in Anspruch genommen. Mit ihrer Rückkehr

nach Südafrika wurde sie zudem als nationale

Märtyrerin inszeniert, deren Bestattung
einen symbolischen Schlusspunkt unter die Epoche

von Rassismus und Apartheid setzen sollte.

Was Sarah Hancock anspricht, ist insofern kein
Kontinuum der Trauer in der Geschichte,
sondern eine Trauer über die Geschichte, die Sarah
Baartman dann tatsächlich zu einem «broken link»
werden lässt. Wie Kantorowicz' mittelalterlicher
König3 besitzt auch sie zwei Körper: einen
sterblichen Körper, dessen Überreste zu wissenschaftlichen

und musealen Objekten gemacht worden
sind, und einen symbolischen, in der Erzählung
wiedererstandenen Körper, um den es zahlreiche
konkurrierende Geschichten gibt.

Der fragmentierte Körper - Hottentottenvenus
Sarah Baartman wurde vermutlich 1789 geboren
und aus wenigen überlieferten Quellen geht hervor,

dass sie aus dem Eastern Cape stammte,
damals eine Region am Rande des kolonialen
Machteinflusses. Sie hatte ihre Mutter früh verloren
und ihr Vater unternahm als Viehhändler oder
Viehtreiber regelmässig Reisen an das Kap. Bei

einer dieser Reisen wurde er offenbar von einem
«Buschmann» getötet. Die achtzehnjährige
verwaiste Sarah ging mit dem Händler und Jäger
Peter (oder Pieter) Caesar nach Kapstadt und
trat für drei Jahre eine Stelle bei dessen Bruder
Hendrik an. In dieser Zeit bekam sie ein Kind, das
sie wieder verlor. Im August 1810, vier Jahre nach
der britischen Okkupation des Kaps, gelangte sie
in Begleitung von Hendrik Caesar und einem
Armeearzt mit Namen Dunlop nach England.
Die genauen Umstände dieses Arrangements
sind unklar, doch in London wurde Caesar zum
Impressario der nun als «Hottentottenvenus»
ausgestellten Sarah Baartman. Eine
Werbekampagne verdeutlichte dem Publikum, was es
zu erwarten hatte: eine wilde Frau mit angeblich
sehr speziellen körperlichen Merkmalen.
Eine Londoner Gruppe, die sich gegen Sklaverei
einsetzte, empörte sich über das Spektakel und

strengte einen Gerichtsprozess an, um Sarah
Baartman zu befreien und ihr die Rückkehr nach
Südafrika zu ermöglichen. Im Zentrum stand
nicht so sehr die Moralität ihrer Zurschaustellung,
sondern ihr rechtlicher Status, also die Frage, ob
sie «sich selbst gehören» würde. Zwar entschied
derzuständige Richter, dass kein Fall von Sklaverei
vorliegen würde, doch die Ausstellung musste
in London schliessen, zog zunächst durch die
englische Provinz, dann nach Irland und endete
in Paris, wo Sarah Baartman vermutlich aufgrund
einer Lungenentzündung starb.
Auf dem Weg von London nach Paris veränderte
sich das Ausstellungskonzept in bemerkenswerter



Seile. 05

Surah Baartman verschwindet hinter der S}mbolik.

Weise. Während Sarah Baartman in London als
«freaky Venus» in der Manier der damals
beliebten Shows neben Feen, bärtigen Frauen
und starken Männern präsentiert wurde, galt
sie in Paris als «typical Hottentot», ein anthropologisch

lehrreiches Exemplar der
geheimnisumwitterten «Urbevölkerung» Südafrikas. Zu
der Zeit, als Sarah Baartman neugierig vom
Publikum begafft wurde, diskutierte die gelehrte
Welt heftig über Vorhandensein und Bedeutung
menschlicher «Rassen», über Fragen von
Degeneration und möglichen «missing links». Um
Differenz zu objektivieren, rückte der Körper, bzw.
dessen wissenschaftliche Bestandsaufnahme,
immer mehr in den Blickpunkt. So interessierten
sich nun auch Naturwissenschaftler für Sarah
Baartmans Anatomie, sie wurde gemalt und
untersucht, und nach ihrem Tod erhielten George
Cuvier und Henri de Blainville die Erlaubnis, eine
Sektion durchzuführen, die sie ausführlich
dokumentierten. Von besonderem Interesse waren
ihre vermeintlich «verlängerten» Labien und
ihr ausgeprägtes Hinterteil, die angeblich
typisch für weibliche «Hottentotten» und
«Buschmänninnen» sein sollten. Ein präpariertes Skelett,

zwei Glasbehälter mit ihren Genitalien und
ihrem Gehirn, ein Körperabdruck und die in Wachs
modellierten Genitalien sind die materiellen Überreste

ihres zergliederten Körpers, die später in den

Besitz des Musee de l'Homme übergingen. Noch
bis in die 1970er-Jahre wurden Skelett und
Körperabdruck ausgestellt, wanderten dann in ein

Museumslager, bis 2002 schliesslich eine feierliche

Beisetzung am National Womens' Day in

der Nähe des Ortes Hankey in Südafrika stattfand.

Der erzählte Körper - Sarah Baartman?
Bei den jahrelangen Verhandlungen zwischen
Südafrika und Frankreich standen unterschiedliche

Interessen im Hintergrund, die beispielhaft

für Konflikte im Kontext postkolonialer
Restitution sind und «Sarah Baartman» jeweils
unterschiedlich diskursiv verorteten. Frankreich
betrachtete das Skelett und die konservierten
Organe als wissenschaftlich auch zukünftig wertvolle

Objekte sowie als Patrimoine und wollte
keinen Präzedenzfall für weitere Restitutions
forderungen gegenüber Museen und Sammlungen

schaffen. Die südafrikanische Regierung
hingegen argumentierte mit einem moralischen
Anspruch auf die Überreste der verschleppten
und gedemütigten «Mutter der Nation» im Sinne
einer Wiedergutmachung für koloniales
Unrecht. Innerhalb Südafrikas ist «Auntie Sarah»

zentraler Bezugspunkt einer neuen Indigeni-
täts-Bewegung, die sich heute positiv auf ihre

Abstammung von so genannten Hottentotten



Q£äirfi&r_3firtt4jmente. Seite, 06

und Buschmännern beziehen, und um
Landrechte und eine Anerkennung als «First Nations»
kämpfen. Für sie repräsentiert ihre Ahnin nicht
die gesamte koloniale Leidensgeschichte,
sondern vor allem die nahezu vollständige Vernichtung

der «Urbevölkerung» Südafrikas.
Sadiah Qureshi schrieb, dass die extensiven
Diskussionen über die berühmte «Hottentottenvenus»

vergessen Messen, dass wir praktisch nichts
über Sarah Baartman wissen.4 In Europa als ge-
schichtsloses Naturkind ausgestellt, war ihre
Biographie doch gerade ein Beispiel der frühen
südafrikanischen frontier history. Ihr Vater hatte
eine Verbindung zum kolonialen Machtzentrum,
die Ceasar Brüder stammten vermutlich aus
«gemischten» Familien5 und sie arbeitete als
Amme und Hausangestellte in Kapstadt. Zu
einer «typischen Hottentottin» wurde Sarah
Baartman erst durch ihre Inszenierung als wilde
Frau vor einem Publikum und durch ihre
kontinuierliche (Re)Präsentation in Texten und Bildern,
die bis heute anhält. Dabei basieren auch kritische
Auseinandersetzungen häufig auf der
Grundannahme, dass ihr Körper tatsächlich anders war
und sich nur die diskursiven Felder der Beschreibung

von «Hottentottenschürze» und «Fettsteiss»
verschoben: als Laune der Natur, «Rassenmerkmale»

oder weibliche Degeneration. Dabei wird
vergessen, dass erst die wissenschaftliche
Klassifizierung körperliche Varianten zu (scheinbar)
eindeutig bestimmbaren Merkmalen macht.
Insofern ist Sarah Baartmans Körper nicht «natürlich»

anders, sondern erst historisch zu dem
geworden, was wir heute sehen.

Als Anthropologen eine Klassifizierung der
«Rassen» und «Stämme» Afrikas unternahmen,
mussten sie zudem bedauernd feststellen, dass
koloniale Eroberung immer mit «Vermischungen»
und Ausrottung einhergeht und so drohten die
gerade erst zu bestimmenden Völker bereits
wieder auszusterben. In brutaler Paradoxie sind

«Urbevölkerungen» als distinkte Gruppen und
kulturelle Entitäten überhaupt erst im Zuge von
Vernichtung, Klassifikation und Konservierung
entstanden. So schreibt Julian Jonker im Hinblick
auf Südafrika, dass es fast unmöglich sei, heute
eine marginalisierte Subjektivität zu formulieren,
ohne sich auf Apartheid- oder koloniale Kategorien
zu beziehen.6 Es ist diese in mehrfacher Hinsicht
fragmentierte Geschichte, die sich mit Sarah
Baartmans fragmentiertem Körper verbindet,
sie im Wortsinn zu einem «broken link» werden
lässt. Wenn sie nun als Ahnin der «First Nations»

eingesetzt wird, ist damit zugleich der Anspruch
auf einen Platz in der Geschichte und nach
kritischer Forschung verbunden, aber auch ein
Akt der Imagination, in dem die Knochen
buchstäblich wieder bekleidet werden, wie dies bei
der enrobement-Zeremonie bei ihrer Beerdigung
geschehen ist. Ihre Inszenierung als nationale
Ikone konterte Masell Upham, ein Aktivist der
neuen Indigenen-Bewegung und Rechtsanwalt

mit der Feststellung, dass auch Nelson
Mandela «more than likely has some <Hottentot>

ancestry.»7

Anmerkungen
1 «Diese zerbrochene Verbindung, diese
verschleppte Ahnin, war für ihr Volk Quelle andauernder

Trauer.» (Übers, der Redaktion), Hancock,
Sarah, Who Owns History? An Experience Of
Black History Month In London. 11.12.2006

(http://www.24hourmuseum.org.uk/nwh_gfx_en/
ART42046.html), gesehen 23.12.2007.
2 Als «Klassiker» gilt Gilman, Sander L., Black

Bodies, White Bodies: Towards an Iconography
of Femal Sexuality in Late Nineteenth Century
Art, Medicine, and Literature, Critical Inquiry 12

(1985) 1, S. 204-242; zu einer Kritik an Gilman:
Magubane, Zine. Which Bodies Matter? Feminism,
Poststructuralism, Race, and the Curious Theoretical

Odyssey of the «Hottentot Venus», Gender and

Society 15 (2001) 6, S. 816-834. Sarah Baartmans
afrikanischer Name ist unbekannt. Bereits in
Südafrika wurde sie Saartjiie genannt und dann in England

Sarah getauft.
3 Kantorowicz, Ernst, The King's Two Bodies. A
Study in Mediaeval Political Theology, Princeton
1957.
4 Qureshi, Sadiah, Displaying Sara Baartman, the
<Hottentot Venus>, Fussnote 4, History of Science
42/2 (2004) 136, S. 233-257.
5 «Hottentot Venus» (wie Anm. 4).
6 Jonker, Julian, Excavating the Legal Subject.
The Unnamed Dead of Prestwich Place, Cape
Town, S.193, Griffith Law Review 14 (2005) 2, S.

187-212.
7 «Hottentot Venus» (wie Anm. 4).

Autorin
Gesine Krüger ist Professorin für Neuere
Geschichte an der Universität Zürich, derzeit
Fellow am Wissenschaftskolleg zu Berlin.
g.krueger@access,uzh.ch


	Die zwei Körper von Sarah Baartman

